# A Critical Edition of *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf*

By Ahmad Zarrūq (d. 899/1493) with Introduction

Submitted by: Ghulam Shamas ur Rehman

(Student ID No. 570038515) to the University of Exeter as a thesis for the degree of Doctor of Philosophy in Arab and Islamic Studies

September 2009

This thesis is available for Library use on the understanding that it is copyright material and that no quotation from the thesis may be published without proper acknowledgement.

I certify that all material in this thesis which is not my own work has been identified and that no material has previously been submitted and approved for the award of a degree by this or any other University

Signature

#### Abstract:

The present study is an attempt to restore the text of  $Qaw\bar{a}^{c}id\ al-Taṣawwuf$  by comparative and comprehensive study of its manuscripts. This thesis also aims to study Zarrūq's concept of juridical Ṣūfism as manifested in this book.  $Qaw\bar{a}^{c}id$  is one of the most significant works of Zarrūq in which he tried to introduce the principles of Ṣūfism in a way that integrates *sharī*<sup>c</sup>*ah* with *haqīqah* and incorporates theology and jurisprudence with the *tarīqah*; or a fusion of legal rectitude within Ṣūfī devotion and piety. Interpreting the Shādhilī notion of *uṣūlī taṣawwuf*, Zarrūq constructed the theory of juridical Ṣūfism on its theological and metaphysical grounds. The presentation of Islam in such an integrated form appealed and attracted not only the Muslim scholars but also saints to his most impressive accomplishment. His teachings and intellectual legacy left a lasting impact on Maghribī society, in particular the circles of the Shādhilīyah which were renamed the Zarrūqīyah due to his impact.

This thesis is divided into two parts. The first part consists of the edited text of  $Qaw\bar{a}^{\circ}id\ al$ -Taṣawwuf since the main concern of this thesis is to restore the original text and verify the authenticity of its contents by the comparative study of its MSS. In order to establish a clear, authentic and authoritative text, the rules of codicology, orthography and methods of textual research have been applied. Six MSS and a published edition have been used for the restoration of the text. After establishing the text, some appendices have been added to make the text more accessible for readers. These appendices contain some additional  $Qaw\bar{a}^{\circ}id$ , references to  $Qur^{\circ}\bar{a}nic$  verses, Prophetic traditions, and sources mentioned in the text. Moreover a bibliography and index is fixed at the end.

The second part contains an introduction which has been divided into six unequal sections. The first section is a short introduction to Zarrūq's life, his teachers, his travels from Morocco to the Hijāz as well as his migration to Misrātah and other important events of his life. The second section is an attempt to present Zarrūq's intellectual heritage by outlining his works and the contribution of his Sūfī order. The third section is an introduction to the manuscripts and published editions of  $Qaw\bar{a}^{\circ}id$ al-Tasawwuf. The fourth section explains the methodology of editing used for the restoration of the text. The fifth section is a description and analysis of Qawā<sup>c</sup>id al-Tasawwuf. The most significant task of this section is to analyze Zarrūq's ideas as manifested in this book in order to appreciate how he amalgamates and integrates Islamic jurisprudence with Sūfism. We consider this his most significant contribution to the Sūfī heritage because of its distinctive genre, theme and its innovative ideas concerning the unification of the Sūfī path with law and theology and its elaboration and explanation though the  $qaw\bar{a}^{c}id$  genre, upon the model of works of *al-qawa*<sup>c</sup>id al-fiqhīyah wa-al-usūlīyah (jurisprudential and theological maxims). The sixth section is a summary of Qawā<sup>c</sup>id al-Tasawwuf. According to the Escorial MS the Qawā<sup>c</sup>id consists of a preface, an epilogue and two hundred and twenty four principles. These principles are divided into seventeen chapters which consist of unequal and loosely related  $gaw\bar{a}^{c}id$ . In this section we have attempted to present a brief summary of each qā°idah.

## Table of Contents

### **English Portion**

| Abstract         | 2 |
|------------------|---|
| Table of content | 3 |
| Acknowledgements | 6 |
| Dedication       | 8 |
| Transliteration  | 9 |

# Section One: An Introduction to Zarrūq's Life

| Introduction                             | 10 |
|------------------------------------------|----|
| Zarrūq's Early Education                 | 13 |
| Journey to the East for Higher Education | 17 |
| Zarrūq's Return to the Maghrib           | 22 |
| Migration from Fez to Misrātah           | 24 |

# Section Two: Zarrūq's Intellectual Heritage

| His Books              | 28 |
|------------------------|----|
| His Students and Order | 32 |

# Section Three: An Introduction to the Manuscripts

# and Published Editions of Qawā<sup>°</sup>id-al-Taṣawwuf

| Published Editions                                             | 49 |
|----------------------------------------------------------------|----|
| Manuscripts                                                    | 51 |
| The Description of the Manuscripts                             | 52 |
| The Title of the Book                                          | 63 |
| The Difference in the MSS and Published Edition                | 66 |
| The Status of the Additional Qawā <sup>c</sup> id              | 67 |
| The Differences in the Arrangement of the Qawā <sup>c</sup> id | 68 |
| The Order of <i>Qawā<sup>c</sup>id</i> in the Manuscripts      | 69 |

# Section Four: Methodology of Editing

| Methodology of Editing              | 70 |
|-------------------------------------|----|
| Editing Work                        | 72 |
| Linguistic Errors                   | 73 |
| Orthographic Notes                  | 73 |
| Diacritical Marks and Their Effects | 74 |
| Annotated Notes                     | 75 |

# Section Five: A Description and Analysis of Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf

| Introduction                                              | 77  |
|-----------------------------------------------------------|-----|
| The Use of the Qawā'id genre in Fiqh, Usul and Sufism     | 79  |
| Structure, Contents and Themes of the Work                | 83  |
| Uşūl fiqhīyah                                             | 86  |
| Legal Maxim                                               | 86  |
| Rule of Analogy                                           | 90  |
| The General Rules of Interpretation                       | 92  |
| Qawā°id al-I°tiqādīyah                                    | 97  |
| Criticism on the Innovations and Legal Dispensations      | 102 |
| Ijtihād and Taqlīd                                        | 113 |
| Ethics                                                    | 118 |
| The Relationship of Master and Disciple                   | 121 |
| Integral Islam                                            | 125 |
| Style and Sources                                         | 132 |
| A Note on Style                                           | 132 |
| Sources Used in Qawā <sup>c</sup> id al-Taṣawwuf          | 133 |
| Shādhilī Ṣūfī Literature                                  | 134 |
| Mālikī legal Literature                                   | 136 |
| Other Divergent Sources                                   | 137 |
| The Names of People Mentioned in the Qawā <sup>c</sup> id | 138 |
| The Books Mentioned in the Qawā <sup>c</sup> id           | 139 |

# Section Six: Abstract of Contents of Qawā°id al-Taṣawwuf

| Perspectives                 | 143 |
|------------------------------|-----|
| Preface                      | 144 |
| Chapter One                  | 144 |
| Chapter Two                  | 147 |
| Chapter Three                | 151 |
| Chapter Four                 | 153 |
| Chapter Five                 | 155 |
| Chapter Six                  | 158 |
| Chapter Seven                | 160 |
| Chapter Eight                | 161 |
| Chapter Nine                 | 163 |
| Chapter Ten                  | 165 |
| Chapter Eleven               | 166 |
| Chapter Twelve               | 168 |
| Chapter Thirteen             | 171 |
| Chapter Fourteen             | 174 |
| Chapter Fifteen              | 178 |
| Chapter Sixteen              | 180 |
| Chapter Seventeen            | 181 |
| Epilogue ( <i>Khātimah</i> ) | 183 |

# Appendice

| Appendix One: Some Explanations               | 184 |
|-----------------------------------------------|-----|
| Appendix Two: Detail of Manuscripts           | 189 |
| Appendix Three: Some Pages of the Manuscripts | 198 |
| Bibliography                                  | 215 |

# Arabic Portion

| Text of <i>Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf</i> | 1-237   |
|-----------------------------------------------|---------|
| Additional Qawā <sup>c</sup> id               | 238-248 |
| Index of Qur <sup>o</sup> anic Verses         | 249-252 |
| Index of Prophetic Traditions                 | 253-259 |
| Index of Books                                | 260-262 |
| Index of Names                                | 263-275 |
| Bibliography                                  | 276-283 |

#### Acknowledgements

If I ever had to write another PhD thesis (I hope not!), I would prefer to do it under the kind supervision of Prof. Robert Gleave– an exemplary, supportive and erudite supervisor, under whose supervision I am proud to complete my dissertation. As I look back over the last four years, I remember many people who assisted me in various ways during my research. I am very grateful to all of them. North African Shādhilīyah tradition has never been in the core attention of South Asian scholarship. It was Prof. Muhammad Sharif Sialvi who gave me the idea to work on this project and Prof. Saeed ur Rehman not only endorsed it but also accepted me as a PhD candidate under his kind supervision in 2005 at Bahauddin Zakariya University, Multan.

Scarcity of information and unavailability of primary data was the great hindrance in my advanced studies and in 2006 I contacted Prof. Gleave for guidance. He not only improved my argument but also directed me to valuable sources. Later in 2007, I joined Exeter as a visiting scholar to commence advanced research under his supervision. I am thankful to the Higher Education Commission of Pakistan for the financial support provided me for six months to initiate my work at Exeter.

Manuscripts are the most important elements in the restoration of text. I am very thankful to Prof. Muhammad Sharif Sialvi who gave me a copy of the MS of Maktabah al-Rāshidīyah, Pir Jhanda, Sindh. I received two published copies of *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf* from Dr. Muhammad Hussain Azad in the early period of my research. I am very grateful for his kind assistance.

The man who made possible the maximum data-collection for this project is Paul Auchterlonie. His timely support, contacts and research material enabled me to carry on research. Without his assistance, it would not have been possible to collect different MSS from all over the world. I am very thankful to him and all the staff of library and the Arab Documentation Unit, particularly Ahmad Abu-Zayed.

I would like to thank my dear friends at Cairo particular Amjid Aziz and Dr. Munir; Amjid who arranged a copy of the MS of Dār al-Kutub al-Qawmīyah to be made for me in 2006. They also hosted me during my study trip to Cairo in 2008 and I had very nice memories of their company in Cairo and Alexandria. I am very thankful to the staff of Dār al-Kutub al-Azharīyah for giving me access to their MSS and providing me another valuable MS of  $Qaw\bar{a}^c id$ . I am also grateful for the interest and assistance I received from the Egyptian scholars during my stay at Cairo, in particular Prof. Hasan Maḥmūd al-Shafi<sup>c</sup>ī. His article on the  $Qaw\bar{a}^c id$  genre helped me understand the nature of the  $Qaw\bar{a}^c id$  and Zarrūq's contributions in this regard.

I would like to thank my friend Sajid Nazir who hosted me in Barcelona and helped me to obtain a very important MS from the Biblioteca National, Escorial, Madrid. He also traveled with me from Barcelona to Seville to understand the Muslim impact on Andalusia. I would also like to thank the staff of Koniglichen Bibliothek zu, Berlin for granting me access to the MSS on a very short notice and providing me with a micro film of a MS of  $Qaw\bar{a}^{c}id$ . I would also like to thank the helpful staff of the British

Library, London, I am indebted to Dr. Debbie Cox and Dr. Colin Baker who provided me the very first edition of  $Qaw\bar{a}^{c}id$  and invaluable resources. I would like to extend my thanks to the al-Furqan Foundation, London for providing me access to the library, in particular Mrs Karima Boudjillouli for her assistance.

I wish to express my gratitude to all the people who provided me with thought provoking intellectual support and guidance: Dr. Sajjad H. Rizvi, Dr. Leonard Lewisohn, and Prof. Esther Reed are worth mentioning. I would like thank my colleagues at the Department of Islamic Studies, Bahauddin Zakariya University, Multan who always encouraged me to carry on my research over the years. I would like to extend my thanks to BZU granting me leave to continue my studies, and providing me initial financial support during my stay in Pakistan. I would like to thank all of my friends who convinced me keep going over the years particular Baber Khaqan, Waqar Aslam, Rehan Iqbal, Dr. Muhammad Shafique, Sajid Mahmmod and Javed Salyana. I am thankful to all those who facilitated me in various ways during my stay at Exeter particular Naeem Khan, Badr Din, Ikram, and others.

The assistance and company of Dr. Mahmud Barud in Exeter remain invaluable. He assisted me to get a MS of Paris Library while I was in Pakistan. I am also thankful to Suhayl al-Ghiryani and Prof. Dionisius Agius; they helped me to decipher some Arabic words of MSS. I am also thankful to my friends Abdul Karim Kocsenda and Zameer Ahmad for reading some parts of this thesis and offering helpful comments. My thanks are due to Mr. Shafique ur-Rehman for typing the Arabic manuscript of this thesis. Finally, I cannot find the words to express my gratitude for the support provided to me in various ways by my family particular my mother, Shahjahan Bibi and sisters, Zeba Rehman, Fakhra Rehman and Humera Rehman. I owe much to my late father Abdul Rehman without whose legacy I could not continue my studies, may God rest his soul in peace. It goes without saying that the responsibility for the shortcomings of this thesis is entirely mine.

# Dedication

To Ahmad Zarrūq

I perceive him to be jurist deeply embedded in spirituality

For the last four years I have enjoyed his company

in my travels between the spirit and law

# Transliteration Table

1. Consonants

| Arabic          | Transliteration | Arabic |        |
|-----------------|-----------------|--------|--------|
| Transliteration |                 |        |        |
| ۶               | с               | ض      | ģ      |
| Ļ               | b               | ط      | t      |
| ت               | t               | ظ      | Z<br>c |
| ث               | th_             | ٤      | с      |
| ट               | j               | ف      | gh     |
| ζ               | h               | ف      | f      |
| て<br>さ          | kh              | ق      | q      |
| د               | d               | الى    | k      |
| ć               | dh              | し      | 1      |
| ر               | r               | م      | m      |
| j               | Z               | ن      | n      |
| س               | S               | ھ      | h      |
| س<br>ش          | sh              | و      | W      |
| ص               | ş               | ي      | У      |

2. Vowels

| Arabic Short Vowels | Transliteration | Arabic Long Vowels |   |
|---------------------|-----------------|--------------------|---|
| Transliteration     |                 |                    |   |
| <b>í-</b>           | a               | اڭ-                | ā |
| <b>ُ-</b>           | u               | – ُو               | ū |
| ्-                  | i               | -ي                 | ī |

3. Diphthongs

| Arabic          | Transliteration | Arabic |    |
|-----------------|-----------------|--------|----|
| Transliteration |                 |        |    |
| <b>ـ</b> َي     | ay              | -کو    | aw |

# Introduction

to Ahmad Zarrūq and Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf

#### Section: 1

#### An Introduction to Zarrūq's Life

Aḥmad Zarrūq was an influential and intriguing figure in the field of Ṣūfism in the Maghrib. Interpreting the Shādhilī's notion of *uṣūlī taṣawwuf*, Zarrūq constructed the theory of Juridical Ṣūfism on its theological and metaphysical grounds. The presentation of Islam in such an integrated form that appealed and attracted not only the Muslim scholars but saints also, was his most impressive accomplishment. His teachings and intellectual legacy left a lasting impact on Maghribī society, in particular in the circles of the Shādhilīyah which became the Zarrūqīyah order in the Maghrib. Zarrūq is given space in many of the renowned biographies dealing with the scholars of North Africa particular Morocco and Fez.<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Some important sources of Zarrūq's life and work:

al-°Ayyāshī, Abū Sālim °Abd Allāh, al-Rihlat Al- °Ayyāshī, (Rabat: 1397/1977); al-Baghdādī, Ismā°īl, *Īdāh al-Maknūn fī al-dhayl <sup>e</sup>alā Kashf al-Zunūn*, (Tihrān: Maktabat al-Islāmīyah, 1967); Brockelmann, Carl, Tārīkh al-Adab al- Arabī, (Cairo: Dār al-Maºārif, 1968-83); Hajjī, Muhammad, Fihris al-Khizānah al-<sup>c</sup>Ilmīyah al-Subayhīyah bi-Salā, Maghrib, (Kuwait: Ma<sup>c</sup>ahad al-Makhtūtāt al-°Arabīyah, 1406/1985); al-Hanbalī, °Abd al-Hayy Ibn Ahmad Ibn al-°Imād, Shadharāt al-Dhahab fī Akhbār man Dhahab, (Beirut: Maktabat al-Tijārī, [1966?]); Ibn <sup>c</sup>Askar, Muhammad al-Hasanī al-Shafshāwnī, Dawhat al-Nāshir li-Mahāsin man Kāna bil-Maghrib min Mashā°ikh al-Qurn al- ʿĀshir, ed. Muhammad Hijji, (Rabat: 1396/1976); Ibn Maryam, Muhammad b. Ahmad, al-Bustān fī Zikr al-Awliyā° bi-Tilimsān, (al-Jazā°ir: Matba° al-Tha°ālabīyah, 1369 AH); Ibn al-Qādī al-Miknāsī, Ahmad ibn Muhammad, Durrat al-Hijāl fī Ghurrat Asmā<sup>°</sup> al-Rijāl, ed. Mustafā <sup>°</sup>Abd al-Qādir <sup>°</sup>Atā<sup>°</sup>, (Beirut: Dār al-Kutub al-<sup>c</sup>Ilmīyah, 2002); Ibn al-Qādī al-Miknāsī, Judhwat al-Iqtibās, (Rabat: Dār al-Mansūr, 1973); Guennoun, <sup>e</sup>Abd Allāh, Dhikriyāt Mashāhir Rijāl al-Maghrib, (Beirut: 1950); al-Kattānī, <sup>e</sup>Abd al-Hayy, Fihris al-Fihāris, (Fez: 1346); al-Kattānī, Muhammad b. Ja°far, Salwat al-Anfās wa-Muhādathat al-Akyās, (Cairo: 1955); al-Kūhin al-Husayn al-Fāsī, Tabaqāt al-Shādhilīyah al-Kubrā al-Mussammā Jāmi<sup>c</sup> al-Karāmāt <sup>c</sup>Alyā<sup>2</sup> fī Tabaqāt al-Shādhilīyah, (Cairo: 1347/1928); Kahhālah, <sup>e</sup>Umar Ridā, Mu<sup>c</sup>jam al-Mu<sup>c</sup>allifīn; Tarājim Muşannifī al-Kutub al-<sup>c</sup>Arabīyah, (Dimashq: Matba<sup>c</sup>at al-Taraqqī, 1957); al-Munāwī, 'Abd al-Ra'ūf ibn Tāj al-'Ārifīn, al-Kawākib al-Durrīyah fī Tarājim al-Sādah al-Sūfīyah, aw Tabaqāt al-Munāwī al-Kubrā, ed. 'Abd Hamīd Sālih Hamdān, (Cairo: al-Maktabah al-Azharīyah lil-Turāth, 1994); al-Makhlūf, Muhammad ibn Muhammad "Umar, Shajarat al-Nūr al-Zakīyah fī Tabaqāt al-Mālikīyah, (Cairo: Maktabat al-Thaqāfah al-Dīnīyah, 2007); al-Sakhāwī, Muhammad ibn °Abd al-Rahman, al-Daw° al-Lāmi° li-Ahl al-Qarn al-Tāsi°, (Beirut: Dār Maktabat al-Hayāh, [1966]); al-Timbuktī, Ahmad Bābā, Nayl al-Ibtihāj bi-Tatrīz al-Dībāj, fī-hamish Kitāb al-Dibāj al-Mudhhab, (Bayrūt: Dār al-Kutub al-"Ilmīyah, 1980); Yāqūt ibn "Abd Allāh al-Hamwī, Mu jam al-Udabā°, (Misr °Isā al-Bābī al-Halabī, [1936-38]); Yūsuf Sirkis, Mu°jam al-Matbū°āt al-°Arabīyah waal-Mu<sup>c</sup>arrabah, (Beirut: n.d); Zarrūq, Ahamd: al-Kunnāsh, ed. Khushaym, <sup>°</sup>Alī Fahmī, (Misrātah, Libya: Maktabat al-Zarrūqīyah, 1980); Ziriklī, Khayr al-Dīn, al-A'lām: Qāmūs Tarājim li-Ashhar al-Rijāl wa-al-Nisā° min al- °Arab wa-al-Musta °ribīn wa-al-Mustashriqīn, (Beirut: 1969).

His lineage can be traced as Aḥmad b. Aḥmad b. Muḥammad b. <sup>c</sup>Isā al-Barnusī<sup>2</sup> al-Fāsī, Abū al-Faḍl Shihāb al-Dīn Abū al-<sup>c</sup>Abbās, known as Zarrūq.<sup>3</sup> His autobiography *al-Kunnāsh* gives substantial information about his early life. He writes: "I was born at sunrise, on Thursday, 22<sup>nd</sup> Muḥarram, 846 AH (7<sup>th</sup> June, 1442 C.E.). My mother passed away on the following Saturday when she was 23 years old and my father on the following Wednesday in his 32<sup>nd</sup> year; his father had died six days before my birth in his 53th year.<sup>4</sup> Then I lived under the protection of Allāh with my grandmother, Umm al-Banīn."<sup>5</sup>

His grandmother Umm al-Banīn was a jurist. Zarrūq considered her an expert scholar and pious woman. Two women well-known for their command of jurisprudence Umm Hānī and Fāțimah, sisters of a famous jurist Abū Muḥammad <sup>°</sup>Abd Allāh al-<sup>°</sup>Abdūsī (d. 859/1455) were the friends of his grandmother. Zarrūq claims that al-<sup>°</sup>Abdūsī was a symbol of generosity and an *imām* in guidance. He remained the *khaṭīb* of *Jāmi*<sup>°</sup> al-Qarawiyyīn. Zarrūq claims that he successfully eliminated heresy from Maghribī society and implemented the rules and regulation of the *sharī*<sup>°</sup>*ah*. His well-known work was in the field of *fiqh al-ḥadīth*.<sup>6</sup> Al-Suyūṭī writes in *A*<sup>°</sup>yān al-A <sup>°</sup>yān that "He was a prominent scholar, expert and pious man and he was *muftī* of Fez." Al-Sakhāwī records: "He had a very sharp memory and he was *muftī* of the Maghrib al-Aqṣā and *imām* of Jāmi<sup>°</sup> al-Qarawiyyīn. He was master of jurists and Ṣūfīs. He was teacher of many renowned scholars like Ibn al-Āmlāl the researcher, al-Qūrī the jurist, and Abū Muḥammad al-Wiryāghlī and many others."<sup>7</sup> Zarrūq in the company of his

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zarrūq's first surname is al-Barnusī or al-Barnūsī. It could be pronounced both ways. However the first one is preferable because Zarrūq himself revealed it in his poem *Urjūzah of <sup>c</sup>Uyūb al-Nafs*. Al-Timbuktī notes it is a *nisbah* to an *<sup>c</sup>arab* tribe living in the Maghrib. Leo Africanas and other historians record that it is a Berber tribe who lived between the region of Tāzā and Fez and it is considered that the people of this region are very "strong and prosperous". Leo Africanus, *The History and Description of Africa*, tr. John Pory in 1600, ed. Robert Brown, (London: Hakluyt Society, 1896) vol. 2, p. 548; Khushaym, <sup>c</sup>Alī Fahmī, *Aḥmad Zarrūq wa-al-Zarrūqīyah: (dirāsat ḥayāh wa-fikr*)

wa-madhhab wa-tarīqah, (Țarābulus [Libya] : Dār Maktabat al-Fikr, 1975), p. 9

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> al-Timbuktī, Nayl al-Ibtihāj, p. 84

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> al-Nāşirī recorded in his book, that an epidemic attacked Fez in 846/1442 and presumably the parents of Zarrūq died because of this plague. al-Nāşirī, Aḥmad b. Khālid, *al-Istiṣqā<sup>°</sup> li-Akhbār Duwul al-Maghrib al-Aqṣā*, (al-Dār al-Baydā<sup>°</sup>: 1959), vol. 4, p. 100

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Zarrūq, *al-Kunnāsh*, p. 11

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Zarrūq, *al-Kunnāsh*, p. 19

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> al-Timbuktī, *Nayl al-Ibtihāj*, p. 84

grandmother used to visit al-<sup>c</sup>Abdūsī frequently because she had scholarly meetings with his sisters Umm Hānī and Fāțimah.<sup>8</sup>

In this way, Zarrūq was nurtured in the hands of a teacher. Zarrūq considered his grandmother his first teacher. He wrote: "She taught me how to pray and ordered me to do so since I was five years old. At the same age, she sent me to the *kuttāb* (Qur<sup>3</sup>ānic school) and began to educate me about the unity of divinity, oneness of God, trust, asceticism, Islamic belief and principles of faith through a method of inculcating curiosity in my mind. She used to tell me anecdotes of the virtuous and righteous people. When she told me stories, she never told me about anything except the miracles and battles of the Prophet (peace be upon him) and wonders exposed by the devotees. She taught me how to write and understand a book and warned me not to read poetry. She said: "He who neglects science and deals with poetry is like a man who exchanges wheat for barley."<sup>9</sup>

She encouraged Zarrūq to acquire technical and professional education. She used to say: "Knowledge is necessary for religion and technical education is important for life. Surely, you must learn the Qur<sup>°</sup>ān for your religion and learn a profession for your livelihood." Zarrūq got technical education also on every Thursday, Friday and Sunday and he served as apprentice to a cobbler.<sup>10</sup>

#### 2- Zarrūq's Early Education

According to his biographers, Zarrūq had memorized all sections of the Qur<sup>°</sup>ān completely at the age of ten. By this age, his guardian and patron grandmother had died and he may be had to face difficulties in his practical life. It is not clear, who became his guardian and what was his activities after the death of his grandmother. However according to al-Timbuktī, he devoted himself to religious learning by the age of sixteen.<sup>11</sup> There were more than two hundred *Madrasah Awwalīyah* (grammar schools) and two main educational institutions in Fez: the Jāmi<sup>°</sup>at al-Qarawiyyīn and

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Zarrūq, *al-Kunnāsh*, pp. 16, 18, 19

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Zarrūq, *al-Kunnāsh*, pp. 14, 15

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Zarrūq, *al-Kunnāsh*, p. 15

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> al-Timbuktī, Nayl al-Ibtihāj, p. 84

the Madrasah <sup>c</sup>Inānīyah.<sup>12</sup> He joined both institutions where he got the chance to learn from the eminent scholars of the time. He was already familiar with some of them, since his childhood. Zarrūq himself writes: "Allāh transferred me to a life of study and learning at the age of sixteen. So I studied *al-Risālah* of al-Sahnūn under the guidance of °Alī al-Sattī and °Abd Allāh al-Fakhkhār and Qur°ānic studies and method of research and argumentation from a group of eminent scholars. Among them, there were al-Qūrī, and al-Zarhūnī who were very pious men; al-Majāsī and Ustād al-Saghayr <sup>c</sup>Abd Allāh al-Tujībī (d. 887/1482) who was expert of Nāfi<sup>c</sup> version of recitation. Then I indulged myself in the studies of Sūfism, scholasticism and theology. I learned al-Risālah al-Qudsīvah of al-Ghazālī and al-cAqā'id of al-Tūsī from al-Shaykh <sup> $\circ$ </sup>Abd Rahmān al-Majdūlī who was one of the students of al-Ubayy<sup>13</sup>. Then I studied some part of *al-Tanwir* of Ibn °Atā° Allāh al-Iskandarī and most of the parts of *al-Sahīh* of al-Bukhārī and *al-Ahkām al-Sughrā* of <sup>c</sup>Abd al-Haqq and *al-Jāmi*<sup>c</sup> of al-Tirmidhī from al-Qūrī whilst I accompanied lots of distinguished, blessed learned men, and many jurists and ascetics."<sup>14</sup>

Zarrūq learned from many scholars as his biographers mention.<sup>15</sup> However, he primarily got inspiration and motivation from two teachers:

- 1. Al-Shaykh Abū <sup>°</sup>Abd Allāh al-Qūrī
- 2. Al-Shaykh Muhammad al-Zaytūnī

#### Al-Qūrī

Abū °Abd Allāh Muhmmad b. Qāsīm b. Muhammad al-Lakhmī al-Miknāsī al-Qūrī (d. 872/1467) was from al-Qūr, a city near Ashbaylīyah, Andalus and settled at Fez. He was *muftī* of Fez and teacher in Jāmi<sup>c</sup> al-Qarawiyyīn. He was authority in Mālikī

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Leo Africanus, The History and Description of Africa, vol. 2, p. 456; Guennoun, Dhikriyāt Mashāhir,

p. 6 <sup>13</sup> Muhammad b. Khilfah b. <sup>c</sup>Umar al-Ubayy (d. 827/1424) was renowned Mālikī jurist and *hadīth* commentary on Sahīh of Imām Muslim. He composed a commentary on al-Mudawwanah of al-Sahnūn as well. Ziriklī, al-A 'lām, p. 349, vol. 6; Zarrūq, Sharh Hizb al-Bahr, ed. al-Mazīdī, Ahmad Farīd al-Shaykh, Cairo: Dār Jawāmi<sup>c</sup> al-Kalam, n.d.), pp. 39, 40, vol. 1

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> al-Timbuktī, , *Nayl al-Ibtihāj*, pp. 84, 85

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> cf. the details of Zarrūq's teachers: Appendix 1, (below, p. 185)

jurisprudence.<sup>16</sup> He was also representative of a sort of "Juridical sainthood" in Fez.<sup>17</sup> He taught his students traditional education such as *hadīth*, Islamic Jurisprudence as well as the basic teaching of juridical Ṣūfīs. He taught *Kitāb al-Tanwīr fī Isqāț al-Tadbīr* (The Book of Illumination on the Rejection of Self-direction) of Ibn °Aṭā<sup>o</sup> Allāh al-Iskandarī which is considered a reference book in Shādhilīyah order.<sup>18</sup> Kugle says: "This (*al-Tanwīr*) text presents a simple argument in a penetrating way: to really believe in the unique singularity of Allāh, one must not rely on one's own ego, ambition or planning. However, it is a deceptively simple text; under its appeal to practical reason and juridical norms, it opens a bottomless well of mediation possibilities. For if one abandons self-concern, one in effect abandons the ego as well, and meditates on the possibilities as well as the limits of selflessness and sainthood."<sup>19</sup>

Zarrūq was very much impressed by the concept of judicial sainthood. He later studied all the books of Ibn °Aṭā° Allāh al-Iskandarī particular his books: *al-Ḥikam* (The Book of Wisdom Sayings) and *Laṭā°if al-Minan* (The Subtle Blessings). He was so impressed by the thoughts and style of the *Book of Wisdom Sayings* that he later composed up to twenty commentaries upon it.<sup>20</sup> Zarrūq's involvement in Shādhilīyah literature grew rapidly and he wrote his first commentary on *al-Ḥikam* of Ibn °Aṭā° Allāh in 870/1465<sup>21</sup> and al-Qūrī was the first motivator of Zarrūq's intellectual thought.

#### Al-Zaytūnī

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> al-Sakhāwī, *al-Daw<sup>2</sup> al-Lāmi<sup>c</sup>*, vol. 8, p. 280; al-Timbuktī, *Nayl al-Ibtihāj*, pp. 318, 319; Ibn al-Qādī, *Durrat al-Hijāl*, vol. 1, p. 279; al-Makhlūf, *Shajarat al-Nūr*, vol. 1, p. 261

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> V. Cornell has documented valuable information about the Marīnid *madrasah* system where a particular attempt was made by the Şūfīs who were also jurists and *hadīth* scholars to fuse legal rectitude with Sūfī devotion. They define a particular mode of sainthood where a saint is conditioned to be a jurist. On that basis, Cornell coined the term "juridical sainthood" or "Juridical Sufism". Kugle elaborates it: "juridical Sufis are those who believe that juridical norms govern Sufi devotional practice. Juridical Sufis admire al-Muḥasibī, and model their devotion on his scrupulous piety and attention to inner life as fulfilling the "rights of God" just as juridical rectitude fulfills the "rights of other people." for details *cf.* Cornnell Vincent J, *Realm of the Saint: Power and Authority in Moroccan Sūfīsm*, (University of Texas Press: 1998), pp. 63-92; Kugle, Scott, 'Aḥmad Zarrūq', p. 182; Kugle, Scott, 'Aḥmad Zarrūq and his South-Asian Fellowers', in Eric Geoffroy (ed), *Une Voie Soufi dans le monde la Shādhilīyah*, (Paris: Maisonneuve et Larose: Espace du temps present; (Casabalanca): Aini Bennai, 2005), pp. 181-20: at p. 182; See (below, pp. 134, 135)

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> al-Timbuktī, *Nayl al-Ibtihāj*, p. 85

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Kugle, Scott, 'Ahmad Zarrūq and his South-Asian Fellowers', p. 183

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> al-Timbuktī, *Nayl al-Ibtihāj*, p. 85

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Khushaim, Zarrūq the Sūfī, p. 13

Muhammad b. °Abd Allāh al-Zaytūnī (d. 871/1465) was the head of the Zāwīyah Bū al-Qutūt at Fez.<sup>22</sup> He was blind, of dark complexion and famous for his supernatural powers and miracles. According to all reports, he was very much respected and venerated amongst the people because of his forceful personality. Ibn <sup>c</sup>Askar reveals several stories and miracles about him.<sup>23</sup> Al-Zaytūnī's Sūfī lineage is not clear. Khushaim writes: "Al-Zaytūnī was a Sūfī who, it is said, followed the Shādhilī order and perhaps he was the head of a *zāwiyah* at that time in Fez."<sup>24</sup> Zaineb Istarabadi thinks of him as a  $q\bar{a}dirt^{25}$  and Kugle has a long discussion in which he argues that the Zāwiyah Bū al-Qutut was the main centre of the *qādirī* community at that time in Fez and Zaytūnī was the Sūfī master who ran the institution.<sup>26</sup> Vincent J. Cornell writes: "Zāwiyah Bū al-Qutūt had long been linked to the way of Abū Madyan. It was originally built by Abū al-Hasan Ibn Ghālib (d. 568/1172-3), an Andalusian hadīth scholar and disciple of Ibn °Arīf who taught Abū Madyan the Sunan of Tirmidhī."<sup>27</sup> Zarrūq spent some time in the Zāwiyah Bū al-Qutūt as a humble disciple of al-Zaytūnī in 870/1465 and he participated in the pilgrimage to the tomb of al-Shavkh <sup>c</sup>Abd Rahmān Abū Ya<sup> $\circ$ </sup>zā (d. 572/1176)<sup>28</sup> at the end of this year.<sup>29</sup> Zarrūq's association with al-Zaytūnī was very deep. He was delighted that he was benefiting from him."<sup>30</sup>

This was the time when Fez was in chaos and turmoil. There was revolt against the Sultān <sup>°</sup>Abd al-Ḥaqq in 869/1465 when he was away from Fez and his Jewish minister Shāwīl b. Batash had insulted a *sharīfah*. When this incident came to the

 $<sup>^{22}</sup>$  Zarrūq visited to the tomb of Abū Ya<sup>e</sup>zā<sup>9</sup> in the company of al-Zaytūnī in the end of 870/1465 as he mentioned in his book *al-Kunnāsh*. After some days, there was some misunderstanding between them. Zarrūq left Fez to visit the grave of Abū Madyan and came back after a journey of forty days. He reconciled with al-Zaytūnī. Zarrūq recordes that al-Zaytūnī died after some days of his return. It may assume that he died in 871/1466. Zarrūq, *al-Kunnāsh*, pp. 27-37

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ibn <sup>°</sup>Askar, *Dawhat al-Nāshir*, pp. 71, 72

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Khushaim, Zarrūq the Sūfī, p. 14

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Istrabadi, Zainab S., *The Principles of Sūfism (Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf): An Annotated Translation with Introduction*, unpublished PhD dissertation, submitted in the Department of Near Eastern Languages and Cultures, Indiana University, April 1988, p. 20

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Kugle, Scott A., *Rebel between Spirit and Law: Ahmad Zarruq, Sainthood and Authority in Islam*, (Bloomington: Indiana University Press: 2006.), pp. 70, 78
<sup>27</sup> Cornell, Vincent J., *Realm of the Saint Power and Authority in Moroccan Sūfism*, (Austin:

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Cornell, Vincent J., *Realm of the Saint Power and Authority in Moroccan Sūfism*, (Austin: University of Texas Press: 1998), pp. 384, 236, 237

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Abū Ya°zā° Yalannūr b. Maymūn (d. 572/1176) was a Moroccan Ṣūfī shaykh. He was a student of Abū Shu°ayb al-Sāriyah and the master of Shaykh Abū Madyan. Al-Sha°rānī, °Abd al-Wahhāb, *Ṭabaqāt al-Kubrā: wa-bi-hāmishihi Kitāb al-Anwār al-Qudsīyah fī Bayān al-°Ubūdīyah*, Cairo: Dār al-Fikr al-°Arabī. n.d. vol. 1, pp. 117-118

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Zarrūq, *al-Kunnāsh*, pp. 27, 28

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Zarrūq, *al-Kunnāsh*, p. 26

attention of the *khațīb* of the Qarawiyyīn Abū <sup>c</sup>Abd Allāh Muḥammad al-Wiryāghalī, he called the people to *jihād* against the infidel.<sup>31</sup> Zarrūq was against this revolt and the killings of Jews. He ceased praying behind al-Wiryāghalī and said: "I do not trust my prayers to a *ghandūr*, they would be spoiled."<sup>32</sup> A *ghandūr* in the language of Maghrib, is a man full of passion and pride. Mercedes Garcia-Arenal writes: "In the fifteenth century it also meant rebel, mutinous and was applied to those in revolt or war against the government."<sup>33</sup>

On the other hand, al-Zaytūnī was considered one of the leading figures who endorsed the notion of al-Wiryāghalī and supported the revolt against the Sultān <sup>°</sup>Abd al-Ḥaqq in the favour of the *shuratā*<sup>°</sup>. Al-Zaytūnī told Zarrūq some secrets about the Sultān. Zarrūq alluded in his autobiography: "He told me a secret and asked me to keep it as a secret. I kept it but he charged me with betrayal of secret. I swore by every oath that I never did it but he did not accept any protestations of innocence. I neither dared to accuse him of lying nor could I accept his allegation for what I know of myself."<sup>34</sup> He was very dissatisfied with the situation and desperate for amelioration. He set off to visit of the tomb of Abū Madyan (d. 594/1198)<sup>35</sup> to get satisfaction and inspiration. He considered al-Zaytūnī's anger a test of his faith. When he returned from his journey, he went to al-Zaytūnī who was seriously ill. He writes: "God blessed him with good health on my arrival but after few days he passed away."<sup>36</sup> Ibn <sup>°</sup>Askar records that Zarrūq left Fez to save himself from the wrath of al-Zaytūnī because the relations between the *shaykh* and the disciple were very intense.<sup>37</sup> But this notion is entirely contradicted by Zarrūq's account which appears more reliable.<sup>38</sup>

#### 3- Journey to the East for Higher Education

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Garcia-Arenal, Mercedes, 'The Revolution of Fās in 869/1465 and the Death of Sultān <sup>°</sup>Abd al-Haqq al-Marīnī', in *Bulletin of the School of Oriental and African Studies*, 41, 1 (1978), University of London, pp. 43-66, at p. 46

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> al-Nāṣirī, *al-Istiṣqā*<sup>°</sup>, (al-Dār al-Baydā<sup>°</sup>: 1959), vol. 4, p. 100

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Garcia-Arenal, '*The Revolution of Fās in 869/1465*, p. 55; Khushaim cited in his edition of Zarrūq's *al-Kunnāsh*, p. 48

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Zarrūq, *al-Kunnāsh*, p. 28

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Abū Madyan Shu<sup>°</sup>ayb b. al-Hasan al-Andalusī al-Tilimsānī (d. 594/1198) was a famous Ṣūfī *shaykh* and Mālikī jurist. He travelled to the East for knowledge and took initiation from <sup>°</sup>Abd al-Qādir Jīlānī. He was from Andalus and settled at Fez and later lived in Tilimsān and Bijāyah. al-Hanbalī, *Shadharāt*, vol. 4, p. 303; al-Makhlūf, *Shajarat al-Nūr*, p. 164 (Cairo edition 1349/1930)

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Zarrūq, *al-Kunnāsh*, p. 37

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Ibn <sup>°</sup>Askar, *Dawhat al-Nāshir*, pp. 49, 50

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> see for detail: appendix 1, (below, pp. 185-186)

Zarrūq had successfully completed his higher education at Fez. Fez was passing through a problematic political phase at that time. Naturally all institutions of the state and society were affected. Meanwhile Zarrūq's mentors Muḥammad al-Zaytūnī (d. 871/1466) and <sup>c</sup>Abd Allāh al-Qūrī (d. 872/1467) passed away. In this situation, Zarrūq decided to go to the East for advanced learning and to perform the pilgrimage.

He set out on his journey to the holy cities of Mecca and Medina, passing through Cairo in 873/1468. He stayed at Cairo for a certain time and met many scholars and renowned Ṣūfīs. He tells us: "I met al-Shaykh Nūr al-Dīn al-Tanasī in Cairo and participated in his lectures and studied some books under his supervision. He had a great command of knowledge and language and possessed great qualities. He died in 875/1470 whilst I was in the Ḥijāz."<sup>39</sup>

The holy cities were the centres of intellectual activity and meeting points for students and scholars from all over the Muslim world. Zarrūq first completed the rites and rituals of *hajj* and then headed to Medina, where he remained for over a year. At Medina he met with many scholars and Ṣūfīs. He gave some information of his activities at Ḥijāz in his autobiography. He studied Islamic jurisprudence from Abū al-Ḥasan °Alī b. °Abd Allāh, Nūr al-Dīn al-Sanhūrī (d. 889/1484). Makhlūf writes about al-Sanhūrī: "He was the leader of Mālikī school of law in his time."<sup>40</sup>

Zarrūq writes: "al-Shaykh Nūr al-Dīn al-Sanhūrī was an intellectual, scholar of Islamic Jurisprudence, expert of grammar and theology. He wrote two commentaries: one on *al-Ajrūmīyah* [in *naḥw*] and second one is on *al-Mukhtaṣar* [of Khalīl in *fiqh*] which was at that time in process. I studied from him some chapters from the beginning to *sujūd al-tilāwah* in 875 AH (1475 C.E)."<sup>41</sup>

Zarrūq returned to Cairo in 875/1470 and settled there for about one year.<sup>42</sup> Cairo was the centre of Islamic sciences at that time. After the invasion of the Mongols, Cairo had become the centre of Islamic learning and al-Azhar University was the main

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Zarrūq, *al-Kunnāsh*, p. 38

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> al-Makhlūf, *Shajarat al-Nūr*, p. 258 (Cairo edition 1349/1930)

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Zarrūq, *al-Kunnāsh*, p. 38; Ziriklī, *al-A ʿlām*, p. 122, vol. 5; al-Sakhāwī, *al-Daw<sup>2</sup> al-Lāmi<sup>c</sup>*, vol. 5, p. 254

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> al-Sakhāwī, *al-Daw<sup>°</sup> al-Lāmi<sup>°</sup>*, vol. 1, p. 222

source of knowledge and training in the Islamic sciences.<sup>43</sup> In this appropriate atmosphere for learning, he met prominent scholars of Arabic and Islamic Studies and Şūfī masters of his age. Three of them are the most important: Shams al-Dīn al-Jawjarī (d. 869/1490), Muḥammad al-Sakhāwī (d. 913/1507) and Aḥmad b. °Uqbah al-Haḍramī (d. 895/1490). The first two were masters in religious knowledge and the third one was a prominent figure in the history of African Ṣūfism and authority in esoteric sciences.

#### Shams al-Dīn al-Jawjarī

Zarrūq writes in his autobiography: "al-Shaykh Shams al-Dīn al-Jawjarī (d. 896-1490-91) was a Shāfi<sup>°</sup>ī jurist, grammarian and theologian. He had a commentary on *al-Shadhūr* of Ibn Hishām and a commentary on *al-Tanbīh*. I studied some books of al-Mahallī under his supervision."<sup>44</sup>

#### Muhammad al-Sakhāwī:

Muḥammad b. <sup>c</sup>Abd al-Raḥmān al-Sakhāwī (831-902/1427-1497) was one of the most influential and intriguing figures in the field of *ḥadīth* and Islamic sciences in  $9^{th}/15^{th}$  century across the Islamic world. He was from Sakhā, a village near Cairo. He travelled on long journeys seeking knowledge and understanding of the Islamic world from Cairo to the Bayt al-Muqdis, Aleppo and Damascus. He studied with more than four hundred scholars of the age. He composed more than one hundred books. He was the student and representative of Ibn Ḥajar's school of thought in *ḥadīth*. His commentary on *Sharḥ Alfīyah* and *al-Maqāṣid al-Ḥusnā* are considered very important in the field of *ḥadīth* and his distinctive work in history is his book *al-Đaw al-Lāmi*<sup>c</sup> fī A <sup>c</sup>yān al-Qarn al-Tāsi<sup>c,45</sup> It is also a fundamental source of Zarrūq's biography. He cited Zarrūq in this book, providing basic information of his life. He

 <sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Ibn Battūtah Muhammad ibn °Abd Allāh, *Rihlat Ibn Battūtah al-musammāh Tuhfat al-Nuzzār fī Gharā °ib al-Amṣār*, ed. Ṭalāl Harb, (Beirut: Dār al-Kutub °Ilmīyah, 1987), pp. 63, 64
 <sup>44</sup> Zarrūq, *al-Kunnāsh*, p. 38

Note: al-Maḥallī was the teacher of Suyūtī and Suyūtī was the contemporary of Zarrūq and both had Shādhilī lineage. Suyūtī's book *Ta'yīd al-Ḥaqīqah al-ʿAlīyah wa-Tashyīd al-Ṭarīqah al-Shādhilīyah* demonstrates his strong affiliation with Shādhilīyah. Presumably both had relations although still it is not supported by any evidence. Sartain, E. M., *Jalāl al-Dīn al-Suyūtī*, (Cambridge University Press: 1975), vol. 1, p. 36

<sup>45</sup> al-Hanbalī, Shadhrāt al-Dhahab, pp. 15-17; Ziriklī, al-A lām, vol. 7, pp. 67, 68

wrote: "He (Zarrūq) travelled to Egypt and then he went to the Hijāz to perform the pilgrimage. He resided at Medina for a period of time. Then he settled in Cairo for about one year and learned Arabic and theology constantly from al-Jawjarī and others. He read *Bulūgh al-Marām*<sup>46</sup> and comprehended its terminologies under my supervision. He accompanied me in certain things and I benefited from a group of his fellow countrymen."47

#### Ahmad al- Hadramī

Zarrūq's journey to the East was a search of knowledge. He consulted the distinguished scholars of tafsir, hadith and figh for exoteric sciences and his thirst for esoteric knowledge brought him to a Yemenī Shaykh al-Hadramī. Soon Zarrūq became a close disciple of al-Hadrami, receiving his spiritual authority of initiation from him. Sakhāwī's remarks are a crucial sources: "Then he was mostly influenced by Sūfism."48

Shihāb al-Dīn Ahmad b. <sup>c</sup>Abd al-Qādir b. Muhammad b. <sup>c</sup>Umar b. <sup>c</sup>Uqbah al-Hadramī (824-895/1421-1489) was from Hadramūt and settled at Cairo. He was the leader of the Shādhilī community in Cairo. He took initiation from Yahyā b. al-Wafā al-Qādirī<sup>49</sup> However Khushaim describes him as having a multi-lineage of Qādirīyah and Shādhilīyah orders and Zarrūq was initiated by him as a Qādirī-Shādhilī sālik.<sup>50</sup> Al-Hadramī had a very good relationship with the religious scholars of Cairo and they frequently visited each other. He believed that without the integration of sharī<sup>c</sup>ah and tarīgah, no one can achieve the truth. He was one of those Sūfīs who aimed for the fusion of esoteric and exoteric sciences. Al-Sakhāwī records: "He is someone in whom many people believe and on whom many people rely."<sup>51</sup> Al-Timbuktī calls him: "The axis (*qutb*)<sup>52</sup> Abū <sup>°</sup>Abbās Ahmad b. <sup>°</sup>Uqbāh al- Hadramī."<sup>53</sup> Al-Kūhin says:

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Bulūgh al-Marām min Adillat al-Ahkām is a famous book of Ibn Hajar al-°Asqalānī (d. 852/1448) on *hadīth* used in Shāfi°ī jurisprudence. <sup>47</sup> al-Sakhāwī, *al-Daw<sup>2</sup> al-Lāmi<sup>°</sup>*, vol. 1, p. 222; Khushaim, *Zarrūq the Sūfī*, p. 19

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> al-Sakhāwī, *al-Daw<sup>°</sup> al-Lāmi<sup>°</sup>*, vol. 1, p. 222

<sup>49</sup> al-Kūhin, Tabaqāt al-Shādhilīyah, p. 119

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Khushaim, Zarrūq the Sūfī, p. 21

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> al-Sakhāwī, *al-Daw<sup>2</sup> al-Lāmi<sup>c</sup>*, vol. 1, pp. 222

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> The 'pole' or chief of the knowers of the epoch; for a detailed exposition of the Sūfī hierarchy of sainthood from the Akbarian perspective, cf. Chodkiewicz, Michel, Seal of the Saints (Cambridge: Islamic Texts Society, 1993)

"He (may God be pleased with him) was a unifier of sacred law with truth, and he was one of those who had extraordinary powers, and he was *ghawth*<sup>54</sup> of his age."<sup>55</sup>

Zarrūq lived in the company of his shaykh during his stay at Cairo. A close relationship developed between them. Al-Hadramī focused all his attention on the learning of young Zarrūq, teaching him how to unify different branches of knowledge and how one can trace a unity within the diversity of sciences. It can be surmised that al-Hadramī was unimpressed with the people of Cairo and he desired to spread his order outside Egypt.56 Later his aspirants Ahmad Zarrūq and al-Khaṣāṣī from the Maghrib performed this function, possibly on the orders of their Shaykh al-Hadramī

Al-Hadramī was also the author of some books, Zarrūq cited some references from his book Sadūr al-Marātib wa-Nayl al-Marāghib. Zarrūq records his sayings and letters in his book *Manāqib al-Hadramī* which describes his ideas and thought.<sup>57</sup> Zarrūq also composed some other books during this period.<sup>58</sup>

#### 4- Zarrūq's Return to the Maghrib

Al-Hadramī was very keen to establish his order outside Egypt, and he urged Zarrūq to go back to the Maghrib and introduce his thoughts there. He obviously considered it a very suitable place for the introduction of *tarīqah*. Once he said to him: "The soil of the Maghrib is good. If you return to it, your hearts will be good too." When he was asked: "Why have the messengers been sent to the East and not to the West?" His

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> al-Timbuktī, *Nayl al-Ibtihāj*, p. 85

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> The *ghawth* is a more pre-eminent rank than the rank of *qutb* in the Sūfī hierarchy, *cf.* <sup>c</sup>Ajam Rafīq, Mawsū<sup>c</sup>at Mustalahāt al-Tasawwuf al-Islāmī, (Beirut: Maktabah Lubnān, 1999), p. 694 55 al-Kūhin, Tabaqāt al-Shādhilīyah, p. 119

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Zarrūq, *Manāqib al-Hadramī*, p. 20 cited by Idrīs 'Azūzī in his introduction to his edition of 'Uddat al-Murīd al-Sādiq (Zarrūq, al-Shaykh Ahmad Zarrūq, Ārā<sup>°</sup>uhu al-Islāhīyah: Tahqīq wa-Darrāsah *li-Kitābihi <sup>°</sup>Uddat al-Murīd al-Sādiq*, ed. Idrīs <sup>°</sup>Azūzī, (Morrocco: Matba<sup>°</sup> Fadālah al-Muhammadīyah, 1419/1998), p. 62); Moreover Manāqib al-Hadramī has been published from Cairo: Zarrūq, Ahmad,

Manāqib al-Hadramī, Abī al- ʿAbbās Ahmad ibn ʿUqbah, tahqīq: Muhammad ʿAbd al-ʿQādir Naṣṣār (Misr al-Jadīdah: Dār al-Karāz lil-Nashr wa-al-Tawzā<sup>°</sup>, 2008)

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Zarrūq, *<sup>e</sup>Uddat al-Murīd*, pp. 368, 505

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> It is mentioned in the colophon of Zarrūq's *al-Nasīhah al-Kāfiyah* that it was written in 877 while the author was living in Rawāq al-Riyāfah of Jamiº al-Azhar. cf. Zarrūq, al-Nasīhah al-Kāfiyah li-man Khassahu Allāh bi-al-ʿĀfiyah, dirāsat wa-tahqīq wa-takhrīj: ʿAbd al-Majīd Khayālī, (Bayrūt: Dār al-Kutub al-°Ilmīyah, 2001), p. 101

answer was: "Because the doctor does not go except where there is a sick man."<sup>59</sup> Once Zarrūq visited him with the group of his countrymen, the first words the *shaykh* uttered were: "Leave this city. Verily it extinguishes the light of faith. It is necessary for the man who enters it to leave it in order to renew his belief."<sup>60</sup>

Zarrūq set out at the end of 877/1473 to his homeland on the advice of his Shaykh al-Ḥaḍramī in the company of his friend al-Khaṣāṣī. During this journey, he stayed in different cities on the Mediterranean coast, consulting distinguished scholars there. The voyage took approximately two years.

His first stay was at Tripoli where he met Abū al-°Abbās Aḥmad b. °Abd al-Raḥmān al-Yazlīţī, known as Ḥalūlū (d. 875/1470). He was *qādī* of Tripoli and regard as one of the leading jurists of the Mālikī school of thought. He was well-known as a jurist and theologian. Makhlūf remarks: "He was *imām* of the highest rank, a good researcher and author of several books. He was a leading jurist and theologian. He served as *wālī* of Tripoli Tania for a period of time. He wrote two commentaries of *al-Mukhtaṣar* of Khalīl, and two commentaries of *Uṣūl Ibn al-Subkī*, and *Sharḥ al-°Aqā°id al-Risālat wa-al-Ishārāt* of al-Bājī, and an abridged of *al-Nawāzīl* of al-Barzūlī."<sup>61</sup>

Zarrūq also studied here with Abū al-°Abbās Aḥmad b. Yūnis al-Tūnsī (816-878/1413-1473) who was an expert in jurisprudence and learned from al-Barzūlī and Ibn Marzūq.<sup>62</sup> Zarrūq resided at Tripoli for one year. Next year he went to Tunis and studied with the renowned scholar of Tunis Abū °Abd Allāh Muḥammad b. Qāsim al-Raṣa° al-Tūnisī (d. 894/1488). He had extraordinary expertise in jurisprudence, *ḥadīth* and Ṣūfism. He was also student of al-Barzūlī.<sup>63</sup> After staying there some time, he moved to Bijāyah and lived there, studying and compiling

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Zarrūq, *Manāqib al-Ḥaḍramī*, p. 7 cited by Idrīs <sup>°</sup>Azūzī in his introduction to his edition of Zarrūq, <sup>°</sup>Uddat al-Murīd, p. 62

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> al-Munāwī, *al-Kawākib*, vol. 3, p. 100

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> al-Makhlūf, *Shajarat al-Nūr*, pp. 259, 260 (Cairo edition 1349/1930)

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> al-Sakhāwī, *al-Daw<sup>o</sup> al-Lāmi<sup>o</sup>*, vol. 6, pp. 287; al-Baghdādī, *Hadyat al-<sup>o</sup>Ārifīn*, vol. 1, p. 323; al-Makhlūf, *Shajarat al-Nūr*, pp. 259, 260 (Cairo edition 1349/1930)

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Ismā<sup>c</sup>īl Pāshā, *Īdāḥ al-Maknūn*, p. 323 (Baghdad: Manshurāt Maktabah Baghdad); Al-Sakhāwī, al-Daw<sup>2</sup> al-Lāmi<sup>c</sup>, vol. 6, pp. 287; Idrīs <sup>c</sup>Azūzī in his introduction to his edition of Zarrūq's <sup>c</sup>Uddat al-Murīd, p. 63

books.<sup>64</sup> He studied here under the supervision of Abū al-Ḥasan al-Qalṣādī (d. 891/1486-87). He was known for his proficiency in *fiqh*, *ḥadīth* and Ṣūfism.<sup>65</sup>

Zarrūq had a continuous correspondence with al-Ḥaḍramī throughout the journey. Historians have recorded some letters of al-Ḥaḍramī which were sent to Zarrūq, his friend al-Khaṣāṣī and other disciples of this region.<sup>66</sup> Zarrūq was at home in the years 879-880/1474-1475. Now he was himself a famous scholar, having good relations with renowned *mashā 'ikh* of the time from North Africa to the Ḥijāz. The journey of seven years gave him maturity and now he was in the position to introduce his reform programme among his countrymen. But because of his strict commitment with his notion of the unification of *sharī 'ah* and *țarīqah*, and his harsh criticism of the incorrect attitude of jurists and the false claims of the saints, he could not gain scholarly support in Fez. Guennoun reveals that the scholars of his time referred him as a *muḥāsib al- 'ulāmā' wa-al-awliyā'* means 'monitor of scholars and saints' because of this strict behaviour in religious matters.<sup>67</sup>

Ibn <sup>°</sup>Askar records an event which shows the nature of conflict and discontent between Zarrūq and the jurists of Fez. He said that the judge and jurist Abū <sup>°</sup>Abd Allāh al-Karrāsī al-Andalusī narrated to me: "When Zarrūq arrived from the East, the jurists went out to meet him, and I was also with them. Then we welcomed him and took a seat in his tent. He began to ask the jurists about their source of income. Some of them answered him: 'Our livelihood comes mostly from the endowment of the graves of the dead (*awqāf al-maḥbūsah*). Shaykh said: 'There are no means and no power except by Allāh; you are eating from the flesh of carrion'. Then jurist Ibn Habbāk said: 'Sir, all the praise to Allāh who made us hunt the dead flesh which is allowed by the sacred law by necessity, and did not make us hunt from a live flesh,

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Zarrūq mentioned in the epilogue of *al-Jāmi<sup>e</sup> li-Jumal min al-Fawā<sup>2</sup>id wa-al-Munāfi<sup>e</sup>* that he wrote in Bijāyah in 878 AH. Idrīs <sup>c</sup>Azūzī in his introduction to his edition of Zarrūq's <sup>c</sup>Uddat al-Murīd, p. 63

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> al-Sakhāwī, *al-Daw<sup>o</sup> al-Lāmi<sup>o</sup>*, vol. 6, p; al-Kattānī, <sup>°</sup>Abd al-Hayy, *Fihris al-Fihāris*, vol. 3, p. 314; Idrīs <sup>°</sup>Azūzī in his introduction to his edition of Zarrūq's <sup>°</sup>Uddat al-Murīd, p. 63

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Zarrūq recorded many letters of al-Ḥaḍramī which he received during his journey in his book *Manāqib al-Ḥaḍramī*, pp. 19-21. *cf.* Idrīs 'Azūzī's introduction to his edition of Zarrūq's 'Uddat *al-Murīd*, pp. 64, 65

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Guennoun, Dhikriyāt Mashāhir, p. 13

which is forbidden in all circumstances'. The *shaykh* whimpered and fell unconscious. Then we went out, leaving him in this condition."<sup>68</sup>

Although the atmosphere of Fez was not very hospitable for Zarrūq, he nevertheless lived there for four years to fulfil the desire of his *shaykh* and to establish his master's teaching in the Maghrib. He did attract a small community in Fez but most of the time he remained busy writing and composing books and commentaries. Apart from these academic and intellectual activities, in this period, he also married his first wife, Fāțimah al-Fāsīyah, who latter became the mother of his two sons: Aḥmad al-Akbar and Aḥmad al-Aṣghar.<sup>69</sup> He settled in Fez but, by all accounts, he was not satisfied there. So he decided to migrate somewhere else where he would get better opportunities to disseminate his message.

#### 5- Migration from Fez to Misrātah:

He left Fez in 884/1479 and stayed for a short period in Bijāyah in what is now Algeria.<sup>70</sup> Then he headed to Cairo at the end of this year to visit his teacher al-Ḥaḍramī for consultation and counselling because this migration was against the wishes of his *shaykh*.<sup>71</sup> During this time he lived in Cairo and the Ḥijāz for more than one year. Then he settled in Miṣrātah, a flourishing town near Tripoli, in 886/1481. Miṣrātah was very calm and peaceful and Zarrūq implies, its inhabitants were relatively naive compared with those of the larger cities.<sup>72</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Ibn <sup>°</sup>Askar, *Dawhat al-Nāshir*, pp. 49, 50

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> al-<sup>c</sup>Ayyāshī, *al-Rihlah,* vol. 1, p. 98

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Zarrūq mentioned in the colophon of *Kitāb al-I<sup>c</sup>ānah* that he completed it in 24<sup>th</sup> Shawwāl 883 AH in Bijāyah. *cf.* Zarrūq, *Kitab al-I<sup>c</sup>ānah*, taḥqīq wa-taqdīm: <sup>c</sup>Alī Fahmī Khushaym, (Libya; Tunis: al-Dār al-<sup>c</sup>Arabīyah lil-Kitāb, 1979), p. 105

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Guennoun, *Dhikriyāt Mashāhir*, p. 18

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Misrātah or Misurātah (Misurata) is the third biggest city in Libya after Tripoli and Benghazi. It is on the Mediterranean coast, two hundred kilometres in the westward of Tripoli. Islām came in this region in 23-24 AH. Most of it population was Berber. Leo Africanus visited it in the beginning of 11<sup>th</sup>/16<sup>th</sup> century. He recorded that geographically it consisted of the delta and mountains and its inhabitant were very rich and denied to pay taxes. He writes: "This prouince being situate also vpon the Mediterran sea, about an hundreth miles from Tripolis, hath manie villages vpon the plaines and moutaines. The inhabitants are rich and pay no tribute at all, and exercise traffique with the Venetians resorting to this Prouince with their galleies, carrying the Venetian wares to Numidia, and their exechanging the same for slaues, muske and ciuet, which is brought thither out of Ethiopia." During the stay at Tripoli, Zarrūq might be familiar with this city.

By all accounts, Zarrūq was the popular amongst the people of Miṣrātah. They loved him and consulted him regarding their problems and their religious enquiries. Zarrūq was also happy there, and married a local woman, Amat al-Jalīl. Zarrūq had two sons: Aḥmad Abū Fatḥ and Aḥmad Abū al-Faḍl and one daughter: °Ā°ishah.<sup>73</sup> He clearly found this place agreeable and he settled there for the rest of his life. In time a group of scholars and disciples gathered around him from across the Muslim world for guidance and inspiration and later they established the Zarrūqīyah order.

Zarrūq left Misrātah twice more: once he had to go for a short journey to al-Jazā<sup>°</sup>ir (Algeria) in 891/1486 to bring his family from there and once to the Hijāz to perform *hajj* in 894/1489.<sup>74</sup> On his return, he stayed in Cairo for a short time. Now Zarrūq was well-known as an established authority in the Islamic sciences and a distinguished Sūfī master. The scholars and princes of Egypt gave him a very warm welcome. He delivered extensive lectures at al-Azhar. Al-Kūhin notes: "When Zarrūq arrived at Egypt, the scholars and distinguished peoples welcomed him and gathered around him and six thousand people attended his lectures at al-Azhar al-Sharif from Cairo and its suburbs. They handed him the leadership of the Mālikī school of law and he became the leader of their school. A chair was established for him, and he used to sit there to deliver his lectures. That chair still exists in the riwāq al-maghribīyah (living quarters of the students of the Maghrib) at al-Azhar al-Sharīf. Zarrūq had a great influence on the royal family (*umarā*) and had acceptance and popularity amongst the masses and the notables.<sup>75</sup> His *shaykh*, the famous jurist and traditionalist al-Sakhāwī noticed his acceptance among the people and he recorded: "He had a group of followers and devotees."76

Khushaim writes: "At any rate, it is quite possible that the *shaykh* while lecturing at al-Azhar, mainly on jurisprudence, was in touch with many Ṣūfī adherents whom he initiated in Cairo. Among the famous Egyptians said to have studied under his supervision or to have been initiated by him we know of: "Abd al-Wahhāb al-Sha<sup>c</sup>rānī

*cf.* Ibn Khaldūn, <sup>°</sup>Abd al-Raḥmān ibn Muḥammad, *Tārīkh al-Allāmah Ibn Khaldūn: Kitāb <sup>°</sup>Ibar wa-Dīwān al-Mubtada<sup>°</sup>* (Beirut: Dār al-Kitāb al-Lubnānī, 1956-59); Leo Africanus, *The History and Description of Africa*, vol. 3, p. 775; al-<sup>°</sup>Ayyāshī, *al-Riḥlah*, vol. 1, p. 98

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> al-<sup>°</sup>Ayyāshī, *al-Rihlah*, vol. 1, p. 98; Ibn Battūtah, *Rihlah*, p. 36

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> See Idrīs <sup>°</sup>Azūzī's introduction to his edition of Zarrūq's <sup>°</sup>Uddat al-Murīd, p. 71

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> al-Kūhin, *Ṭabaqāt al-Shādhilīyah*, pp. 19, 20

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> al-Sakhāwī, *al-Daw<sup>°</sup> al-Lāmi<sup>°</sup>*, vol. 1, p. 222

(d. 973/1565), Shihāb al-Dīn Abū al-°Abbās Aḥmad b. Muḥammad al-Qasṭalānī (851-923/1448-1517), Shams al-Dīn al-Laqqānī (d. 935/1529) and his brother Nāṣir al-Dīn al-Laqqānī (d. 958/1551). Zarrūq's influence upon the al-Laqqānī brothers was so great that they left their native country and followed him to Miṣrātah where they stayed until his death."<sup>77</sup> Makhlūf notes that °Abd al-Wahhāb al-Sha°rānī and Abū al-Ḥasan al-Bakrī were also among his students and it is a matter of "great honour that he was teacher of these two great saints."<sup>78</sup> Zarrūq returned to Miṣrātah after a short stay at Cairo and then many disciples joined him making Miṣrātah a centre of knowledge and devotion. He died after four years on 18<sup>th</sup> Ṣafar 899/1493, when he was 54 years old.<sup>79</sup> Today Miṣrātah is known because of his work and his *zāwiyah* remains a source of knowledge and inspiration for the Muslims of Miṣrātah.<sup>80</sup>

<sup>77</sup> Khushaim, Zarrūq the Sūfī, p. 107

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> al-Makhlūf, *Shajarat al-Nūr*, pp. 259, 260 (Cairo edition 1349/1930)

Note: Many researchers of Zarrūq like al-Makhlūf and Khushaim mentioned that Abū al-Hasan al-Bakrī and <sup>°</sup>Abd al-Wahhāb al-Sha<sup>°</sup>rānī were the disciples of Zarrūq but this is not supported by reliable documents, rather it is against the historical facts. As Zarrrūq died in 899 AH while al-Bakrī was born in 898 AH and al-Sha<sup>°</sup>rānī in 899 AH. Moreover, al-Sha<sup>°</sup>ranī did not mention Zarrūq in his works.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> al-Timbuktī, *Nayl al-Ibtihāj*, p. 86; al-°Ayyāshī, *al-Rihlah*, vol. 1, p. 98

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> al-°Ayyāshī, *al-Rihlah*, vol. 1, p. 96, *cf*. (below. p. 34, footnote no: 98)

Section: 2

Zarrūq's Intellectual Heritage

#### Zarrūq's Intellectual Heritage

#### 1- His Books

Zarrūq devoted himself to his project of the unification of *sharī*<sup>c</sup>*ah* and *tarīqah*- a fusion of legal rectitude with Ṣūfī devotion and piety. He compiled many important commentaries and abridged many books of the Mālikī school of law and Shādhilī Ṣūfīs. Although he spent all his life in poverty and hardship, he was enormously productive producing works up until his death. Al-<sup>c</sup>Ayyāshī notes: "He left nothing in his inheritance except a horse; that was shared with al-Ḥājj <sup>c</sup>Abd Allāh b. Muḥammad al-Miṣrātī, a white cap, a *jubbah* of cotton, a dress and a rosary which was gifted by al-Ḥaḍramī and fourteen volumes of his books on various topics."<sup>81</sup> However his foremost fields of interest were jurisprudence and Ṣūfism.

The distinctive feature of his commentaries on the books of Maliki jurisprudence is the conjunction of juridical commentary with Sūfī teachings as it could be observed in his commentary of al-Risālah Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī. Similarly, his Sūfī work is highly occupied with theological and juridical interpretations. For example, <sup>c</sup>Uddat al-Murīd al-Sādiq is a guide book for a true disciple of "the way" but its topics, style and arrangement is very close to a work of *fiqh*. He integrates Islamic theology, jurisprudence and Sūfism in a unique style, presenting his conception of an integrated Islam which is the fundamental objective of his writings. For example, the Risālah ibn Abī Zayd is on Mālikī jurisprudence. Ibn Abī Zayd briefly noted some theological issues in the prolegomena of *Risālah*. Zarrūq explained them with detail exposition. Zarrūq emphasized the sunnah and cited the views of al-Hasan [al-Basrī], Abū Hāmid al-Ghazalī and Abū al-Hasan al-Shādhilī in this effect. Then he writes: "Sunnah is the way of Muhammad (peace be upon him) as mentioned in his sayings, actions and reports whereas *bid<sup>c</sup>ah* is a way contrary to the *sunnah*. It is a way of innovation in the religious matters and one should avoid from it and the sunnah is the best to follow."82 Discussing the theological discourse about the relation of *īmān* and *camal* (belief and practice), Zarrūq writes: "The verbal confession of *imān* is not completed except with

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> al-<sup>c</sup>Ayyāshī, *al-Riḥlah*, vol. 1, p. 98

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Zarrūq, Sharh Zarrūq ma<sup>c</sup> Sharh Ibn Nājī <sup>c</sup>alā Matn al-Risālah li-Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī, (Cairo: Matba<sup>c</sup>at al-Jamālīyah, 1332/1914), vol. 1, p. 61

practice, and verbal confession and practice both are conditioned with the purification of intention. All these three elements: verbal confession, practice and the purification of intention are unacceptable unless they are compatible with the *Sunnah*."<sup>83</sup> Zarrūq defines *bid<sup>c</sup>ah* in a very simple way: "Introducing a rule which is not described in the sacred law is reprehensible innovation in religion in particular if it is contradictory to legal principles."<sup>84</sup> Zarrūq's work *<sup>c</sup>Uddat al-Murīd al-Ṣādiq* is an exculsive elaboration of his concept of *bid<sup>c</sup>ah*. Zarrūq seems to be searching a space for Ṣūfism in the theo-juridical spectrum, eliminating its reprehensible innovations and heretical elements. Khushaim's comments on his juridical work are very unsympathetic and seem unrealistic. He writes:

It is noteworthy that Zarrūq did not compile any original work in jurisprudence as he did in Ṣūfism. He might be a good commentator on some of the famous texts of the Mālikī school, abridging them and explaining their difficult passages and simplifying them for the common Muslim reader, but we have to bear in mind that, in fact, hundreds of commentaries of this kind have been written in the course of the years by innumerable commentators. This phenomenon which dominated the Muslim world for centuries after the decline of Islamic civilization is a sign of a general stagnation of mind that led, of course, to repetition after repetition without adding any new contribution to the study involved. Nothing, actually, distinguishes Zarrūq as a jurist or a commentator on jurisprudence. His real originally is to be sought in his Ṣūfī works, either in his own compositions or in his commentaries, where he feels that he is in the right place.<sup>85</sup>

This kind of criticism on Zarrūq's commentaries on the books of Mālikī jurisprudence can only be accepted when his greater plan of the amalgamation of law and Ṣūfī rectitude is ignored and considered unrealistic. Therefore, one should analyze Zarrūq's work on Jurisprudence within the perspective of his Ṣūfī reform programme.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 4, (below pp. 4, 5, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 94, (below, p. 100, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Khushaim, Zarrūq the Sūfī, p. 42

He was a prolific writer and polymath. His writings are on various topics in different fields of Islamic sciences but his major work is concerned with the commentaries on the books of Mālikī jurisprudence and Shādhilī Sūfism, focusing on his goal to unify and diffuse Islamic legal rectitude alongside Sūfī devotion. Al-Kūhin writes: "It was calculated that from the time of his birth till his death that he wrote half a page a day."<sup>86</sup>

Khushaim composed a catalogue of Zarrūq's work and listed his 94 books which are cited or available in published or MS form in the different libraries and private hands. He alphabetically classified in detail all of his work as under: Alchemy: I, Autobiography and Biography: III, Correspondence: V, Jurisprudence: X, Medicine: II, Poetery: I, Qur'ān: II, Science of numbers and letters: III, Sūfism: XXXIX, Theology:II, Tradition and *hadīth*: VI, Travel: II.<sup>87</sup>

Some of his most important books are titled:

1- Kitāb Al-I<sup>e</sup>ānat al-Mutawajjih al-Miskīn ilā al-Fath wa-al-Tamkīn (The Book on the Aid to the Needy Who Turns towards the Path of Empowerment and Success) is a guide book to the path for a true disciple. The work primarily covers three basic stages of spirituality. According to Zarrūq, the first stage of the spiritual sciences is the repentance of misdeeds (tawbah) and sincere intention to the Truth while in the second stage a seeker aims to enrich his spiritual states by showing a consistency in the repentance and embellishing his character with high level of morality which takes him to the final stage of realization and gnosis.

2- Al-Kunnāsh fī 'Ilm Āsh (An Anthology in the Science of Anything) is an autobiography of Zarrūq which contains some important biographical details of his life, a short introduction to his teachers and their ideas, methods of the Sufi initiation, the Shādhilī prayers and amulets, and definitions of some Sūfī terms.

3- Al-Nasīhah al-Kāfiyah liman Khassahu Allāh bil- <sup>c</sup>Āfīyah (The Adequate Advice for He Whom Allah has Particularly Protected from Evil) is an amalgamation of

 <sup>&</sup>lt;sup>86</sup> al-Kūhin, *Țabaqāt al-Shādhilīyah*, p. 20
 <sup>87</sup> Khushaim, *Zarrūq the Sūfī*, pp. 50-53

various topics of jurisprudence, Ṣūfism, and theology. Zarrūq presented in this work the details of five foundations of Islamic beliefs. Then he described those prohibited matters which are the basic hindrance in the way of realization of Truth. He also analysed the role of human instincts in the process of acting upon divine commands and the extent to which human instincts can be directed to the Truth and how.

4- Sharḥ <sup>c</sup>Aqīdat al-Imām al-Ghazālī (A commentary on the Dogmatic Creed of al-Imām al-Ghazālī): al-Ghazālī composed a commentary: al-Risālah al-Qudsīyah on his own theological work: Qawā<sup>c</sup>id al-I<sup>c</sup>tiqād. Later he included both these works as a chapter Kitab Qawā<sup>c</sup>id al-<sup>c</sup>Aqā<sup>c</sup>id in his famous book Iḥya<sup>c</sup> al-<sup>c</sup>Ulūm al-Dīn. Zarrūq interpreted Ghazālī's theological thoughts on the issue of Divine Oneness and His attributions, the Prophecy, Islamic eschatology and the intercession of the Prophet in the light of Sunnī Ash<sup>c</sup>arī scholars evoking Ṣūfī wisdom in the process.

5- Sharḥ al-Mabāḥith al-Aṣlīyah li-Ibn al-Bannā<sup>2</sup>; (A Commentary on the Original Discussions of Ibn al-Bannā<sup>2</sup>) is the most celebrated poetical work of Abū al-<sup>c</sup>Abbās Ibn Bannā<sup>2</sup> al-Saraqusṭī, a leading Ṣūfī of Maghrib (d. 649/1251). It consists of 473 verses and is divided into five sections. Zarrūq explained and interpreted the Ṣūfī thoughts of Ibn al-Bannā<sup>2</sup> in light of the mystical framework of Shādhilī masters.

6- *Sharḥ al-Qurṭubīyah* (A Commentary on *al-Qurṭubīyah*) is a commentary on the famous book of Mālikī jurisprudence *Urjūzah al-Wildān* written by Ṣādiq al-Dīn Abū Bakr Yaḥyā b. <sup>°</sup>Umar al-Azdī al-Qurṭubī (d. 567/1171).

7- Sharh Risālah al-Qayrawānī; (A Commentary on Risālah al-Qayrawānī) is a commentary on a famous book of Mālikī jurisprudence al-Risālah of <sup>°</sup>Abd Allāh Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī (d. 389/999). Zarrūq extensively explained all the contents of this book regarding Islamic rituals, rules of conducts, and Islamic penal and family laws according to the Mālikī school of law. He also discussed indirectly some theological debates in the prolegomena in the light of the Asha<sup>°</sup>rī school of theology.

8- Sharḥ al-Ḥikam; (A commentary on al-Ḥikam) is a commentary on the most important Shādhilī Ṣūfī book al-Ḥikam of Tāj al-Dīn Ibn °Aṭā° Allāh al-Iskandarī. Al-Ḥikam is written in an aphoristic style and contains profound meanings and wisdom. Several commentaries have been written on it by renowned scholars. Zarrūq's biographers claim that he composed more than twenty commentaries on it.<sup>88</sup> Zarrūq tried to elaborate its lingistic intricacies and interpret its esoterical meanings.

9- <sup>*c*</sup>*Uddat al-Murīd al-Ṣādiq* (The Equipment of a True Novice) revolves around the concept of *bid<sup>c</sup>ah* (reprehensible innovation). Defining and classifying *bid<sup>c</sup>ah*, Zarrūq formulated 100 sections focusing on the issue of *bid<sup>c</sup>ah* in order to avoid it in all theological, jurisprudential and mystical matters. Putting emphasis on the *sunnah*, he advised a true novice to refrain from all kinds of religious innovations.

10- *Ta<sup>c</sup>līq<sup>c</sup>alā al-Bukhārī* (A commentary on al-Bukhārī) is a commentary on *al-Jāmi<sup>c</sup> al-Ṣaḥīḥ* of Imām Abū Muḥammad Ismā<sup>c</sup>īl al-Bukhārī (d. 256/870) in the field of *ḥadīth*. Zarrūq described the historical significance of the Prophetic reports and explained the difficult words and complexities of the text. Moreover he also evaluated the *isnāds* of some *ḥadīths*.

11- Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf (Principles of Ṣūfism) is the central subject of this dissertation.

#### 2- His Students and Order:

Zarrūq was an ardent preacher of his reform programme although he could not find suitable time and space for his mission when compared with the earlier Ṣūfīs of the east and west. It was the strength of his message which survived and resounds across the Islamic world. He was a Shādhilī *shaykh* and spent all his energies to bring to light the Shādhilī notion and simplify the intricacies and obscurities of its scholarship among his novices. He was so impressed by Ibn <sup>c</sup>Aṭā Allāh that he wrote more than twenty commentaries on *al-Ḥikam*. His work however was not a mere imitation of Shādhilī thoughts. He tried to explicate Shādhilī thoughts according to the requirement of the time and restructure them, incorporating his wisdom and scholarship.<sup>89</sup> That way, although the environment was not supportive for his

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> al-Timbuktī, *Nayl al-Ibtihāj*, p. 85

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> See: section 5, (below, pp. 125-131)

message, he still influenced Muslim society of North Africa and his impact was sufficiently expressive to bring the Zarrūqīyah order into being after him.

The Zarrūqīyah is a branch of Shādhilīyah order as mentioned by the historians in the Şūfī literature. Zarrūq was a fervent interpreter and commentator of the core books of Shādhilīyah order, demonstrating his strong affiliation to the order. But in fact, Zarrūq was a *shaykh* with multiple lineages. He was initiated in the Qādirīyah and Shādhilīyah orders from Shaykh al-Ḥaḍramī.<sup>90</sup> Al-Ḥaḍramī's *shaykh* Yaḥyā b. Muḥammad al-Qādirī (d. 857/1453) also had multiple lineages and initiations. He was initiated in the Qādirī order by Abū Muḥammad al-Mas<sup>c</sup>ūd and into the Shādhilī lineage by <sup>c</sup>Alī b. Muḥammad b. Wafā al-Qurashī (d.709, 10/ 1310, 11).<sup>91</sup> Khushaim composes a table which shows the relation of Zarrūq with the *shaykhs* of the different orders. Apart from al-Ḥaḍramī, Zarrūq had relations with three Qādirī *shaykhs*: Muḥammad al-Zaytūnī, Sulaymān al-Jazūlī<sup>92</sup> and al-Amīn al-<sup>c</sup>Attār Aḥmad Ibn Zimām; and one Chishtī *shaykh*: Ibrāhīm al-Zawāwī; and two Suhrawardī *shaykhs*: Aḥmad al-Zawāwī and Muḥammad al-Zawāwī.<sup>93</sup>

The relations with the *shaykhs* of different orders reveal the diversity within Zarrūq's own approach. Although he always prefers the Shādhilīyah school of thought for his learners, he utilizes the wisdom of other orders in his writing which shows his holistic approach and positive assessment for other orders.

Zarrūq attracted a very dedicated group of students and disciples during his stays at Cairo, Ḥijāz, Fez, Bijāyah and Miṣrātah and later some of them became the adherent of his ideas. Some of them are as under:

<sup>90</sup> al-Sakhāwī, *al-Daw<sup>o</sup> al-Lāmi<sup>c</sup>*, vol. 10, p. 210

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> For the detail of Zarrūq's Shādhilī and Qādirī lineages *cf.* Appendix 1 (2) (below, pp. 186-187)

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Muḥammad b. Sulaymān al-Jazūlī (d. 870/1465), the composer of *Dalā <sup>o</sup>il al-Khayrāt*, is one of the famous Ṣūfīs of the Maghrib. Al-Jazūlī had close relations with al-Zaytūnī. Zarrūq records in *al-Kunnāsh*, p. 26 that he was with al-Zaytūnī in the beginning of 970 AH in the *zāwiyah* Bū al-Qutūt and his Shaykh al-Zaytūnī was guiding him in the matter of the construction of the *zāwiyah*. Meanwhile a group of the disciples of Muḥammad al-Jazūlī came with al-Ṣaghīr al-Sufyānī and they verified the death of al-Shaykh al-Jazūlī. In this citation, it is clear that Zarrūq had a link with al-Jazūlī and his disciples but it is not mentioned any where that Zarrūq was initiated by al-Jazūlī or he remained disciple of al-Jazūlī.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Khushaim, Zarrūq the Sūfī, pp. 114, 115

1- Muḥammad b. °Abd al-Raḥmān al-Ḥaṭṭāb, 2- Abū al-Barakāt, 3- Al-Zayn Ṭāhir al-Qusṭunṭīnī, 4- Al-°Ārīf al-Kharūbī, 5- Abū al-Fāris °Abd al-°Azīz al-Qusṭunṭīnī, 6-Shams al-Dīn al-Laqqānī<sup>94</sup>, 7- Nāṣir al-Dīn al-Laqqānī, 8- Aḥmad b. Yūsuf al-Milyānī al-Rāshidī, 9- Abū °Abd Allāh b. °Umar al-Mudgharī al-Sijilmāsī, 10- Ṭāhir b. Zayāt al-Zāwāwī known as Zarrūq al-Ṣaghīr, 11- Abū °Alī Manṣūr Ibn Aḥmad al-Bijā<sup>°</sup>ī, 12-Abū al-Qāsim al-Zarhūnī, 13- Ibrāhīm al-Zarhūnī, 14- Abū al-Mālik b. al-Sa<sup>°</sup>īd, 15-Muḥammad Mūsā b. Ayyūb, 16- Muḥmmad al-Sarsūtī, 17- Muḥammd al-Salāwī, 18-Abū Muḥammad °Abd al-°Azīz, 19- Ibrāhīm al-Faḥḥām,<sup>95</sup> 20- Muḥammad Abū al-Faḍl Kharūf al-Anṣārī al-Tūnisī, 21- °Abd al-Raḥmān b. °Alī b. Aḥmad al-Fāsī al-Sufyānī <sup>96</sup>

Zarrūq did not intend to found any *zāwiyah*.<sup>97</sup> It was his students who built a *zāwiyah* and established the Zarrūqīyah. Zarrūq's reform programme was basically for the jurists and Ṣūfī masters rather than for the layman. The readership of his main books was made up of members of the highly educated class. In his entire life, he never tried to attract the common people. This aspect is observed by writers on Zarrūq such as G.S. Colin who notes: "The Ṣūfī teachings of Aḥmad Zarrūq were too lofty and perhaps also too pure to meet with the great success amongst the masses. His Ṣūfī teaching hardly passed beyond the narrow circle of his immediate disciples of his lifetime."<sup>98</sup>

However his adherents succeeded in setting up the Zarrūqīyah and the Zarrūqīyah suborders, on the basis of the teaching of its founder. The network of these orders was mainly in Africa, but its influence can be observed across the Muslim world. Abū <sup>°</sup>Abd Allāh Muḥammad al-Kharūbī, Muḥammad b. <sup>°</sup>Abd al-Raḥmān al-Ḥaṭṭāb al-Ru<sup>°</sup>aynī and his son Abū al-Barakāt were the devotees of Zarrūq in Tripoli. They established this order and Zarrūq's teachings in Libya. Three guides, al-Zayn Ṭāhir al-Qusṭunṭīnī, <sup>°</sup>Abd al-<sup>°</sup>Azīz al-Qusṭunṭīnī and Abū al-<sup>°</sup>Abbās Aḥmad al-Rāshidī played very important roles in Algeria, particular in Bougie. While Ibrāhīm al-

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> al-Timbuktī, *Nayl al-Ibtihāj*, pp. 86, 130

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> al-Kūhin, *Țabāqāt al-Shādhilīyah*, pp. 87, 88, 218; al-Mahdī al-Fāsī, *Tuḥfat Ahl al-Ṣiddīqiyah* in Khushaim, *Zarrūq the Ṣūtī*, p. 108

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> al-Makhlūf, *Shajarat al-Nūr*, p. 284 (Cairo edition 1349/1930)

<sup>97</sup> al-°Ayyāshī, *al-Rihlah*, vol. 1, p. 96; *cf.* (below, p. 35)

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Colin, G., "Sayyidī Ahmad Zarrūq", Revista della Tripolitania, (Rome: 1925), vol. 2, pp. 23-34

Faḥḥām, Abū al-Qāsim al-Zarhūnī, Abū <sup>°</sup>Abd Allāh al-Maghrāwī, <sup>°</sup>Abd al-Malik b. Sa<sup>°</sup>īd, Muḥammad al-Salāwī, <sup>°</sup>Abd Allāh al-Mudgharī and Ibn Ghāzī were the major proponents of the Zarrūqīyah in Morocco.

Miṣrātah has a great significance for the study of Zarrūqīyah. In the lifetime of the *shaykh*, many students and disciples gathered around him, but there is a scarcity of information about the people who lived there after the death of Zarrūq. The Laqqānī brothers were at Miṣrātah at the time of Zarrūq's death. They were initiated by him and they lived there for a period. Shams al-Dīn al-Laqqānī was the person who took the *shaykh*'s place after his death. After some time the Laqqānī brothers set off to their native village, Laqqānah, Egypt and established the Zarrūqīyah there.<sup>99</sup>

However two successors of Zarrūq arrived there to look after and initiate disciples into the way of Zarrūq at Miṣrātah. First Abū <sup>°</sup>Alī Manṣūr b. Aḥmad al-Bijā<sup>°</sup>ī came from Bijāyah accompanied the *shaykh* in his life and married his wife Amat al-Jalīl after his death.<sup>100</sup> He was buried next to the *shaykh*'s grave. The second one was Abū <sup>°</sup>Abd Allāh Muḥammad al-Maghrāwī, he came from Morocco. His descendents are still living at Miṣrātah. There were some other disciples like Muḥammad al-Baramūnī and Abū al-<sup>°</sup>Abbās Aḥmad b. Ghalbūn and Zarrūq's servant Aḥmad b. <sup>°</sup>Abd al-Raḥīm. Later, these members of the Zarrūqīyah built a *zāwiyah* at Miṣrātah to preserve the teaching of Zarruq.<sup>101</sup> Two more *zāwiyahs* were built by the adherents of

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> al-Kūhin, *Ṭabaqāt al-Shādhilīyah*, p. 218

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> al-°Ayyāshī notes that after his death, his wife Amat al-Jalīl married to Mansūr b. Ahmad al-Bijā°ī and Zarrūq's two sons Ahmad Abū al-Fath and Ahmad Abū al-Fadl and a daughter  ${}^{\circ}\bar{A}{}^{\circ}$ ishah from this wife died successively after his death. His second wife Fatimah went back to the Maghrib and settled at Algeria with his two sons Ahmad al-Akbar and Ahmad al-Asghar. al-°Ayyāshī, *al-Rihlah*, vol. 1, p. 99 <sup>101</sup> Zarrūq was not in favour of building any *zāwiyah* at Misrātah as the tradition of earlier Shādhilī Sūfīs like Abū al-Hasan al-Shādhilī and Abū al-°Abbās al-Mursī. Once his disciple Ahmad b. °Abd al-Rahmān asked him to build a zāwiyah he refused and said: "O Ahmad! The fragrance of our perfume will not spread till we have perished in the earth". He used to deliver lecturer when he offered his prayers but, twenty years after his death, his disciples built a zāwiyah and a mosque. The zāwiyah became the centre of learning and training for the Sūfī traditions. After the death of Zarrūq's immediate disciples, it declined as al-°Ayyāshī (d. 1035/1627) mentioned in his Rihlah. He wrote: "Alas! It is so prestigious place and the Imām of that zāwiyah could not recite the verses of Qur'an very well in his address." In this situation, Qarmānlī Pāshā (d. 1155/1745), the governor of Tripolitania got involved and made it under the jurisdiction of the family of Ibn Ghalbūn. They restored its prestige and made it a centre of excellence for religious scholars and saints. Ibn Nāsir (d. 1121/1709) praised the management and hospitality of this family for this zāwiyah in his Rihlah. It remained in the supervision of this family till 1923. Then the Italians constituted a board of management for its maintenance. In this era all the manuscripts of Zarrūq were smuggled out and now the *zāwiyah* is devoid of Zarrūq's legacy. Before the revolution of 1969, the Libyan government attached a school of the Islamic University with

Zarrūq: one at Taliyūn (Taliouine) between Fez and Tāzā in Morocco<sup>102</sup> and a second one was built at Baruqīyah (Berrouaghia) in Algeria, known as the *zāwiyah* of Awlād Țarīf.<sup>103</sup>

J. Spencer Trimingham regarded the Zarrūqīyah as a main Ṣūfī order of Africa.<sup>104</sup> Khushaim described thirteen Shādhilī sub-orders through the Zarrūqīyah<sup>105</sup> but the question is "how much of the message and reform programme of Zarrūq is conveyed and carried out by his immediate disciples and these sub-orders?" Zarrūq's ideas of integrated Islam and a comprehensive Ṣūfī reform programme by fusing the wisdom of Islamic jurisprudence with the Ṣūfī piety and devotion, could not attract the masses of a distress society where a particular concept of blessing and miracle was associated with sainthood. This was the main impediment to the growth of his order and a hindrance to the spread of his message to the masses. Therefore it can be observed that the part of his teaching related to prayers and invocation, gains very much popularity among his adherents and masses.<sup>106</sup>

Depont and Cappolani write in this regard:

Despite his renown for saintliness and great knowledge, the followers who put themselves under Zarrūq's patronage were only the beginning of other organizations. His teachings have remained in the domain of literature and they

this zāwiyah and after the revolution, the school is converted in the Department of Arabic and Islamic Studies, University of Libya. However Khushaim writes: "Its present situation does not indicate its glorious past in any way". *cf.* Al-°Ayyāshī, *Riḥlah*, pp. 96-97; Khushaim, *Zarrūq the Ṣūfī*, pp.117-125; Ibn Ghalbūn, °Abd Allāh, *al-Tadhkār fī man Malaka Tarābulus wa-mā Kāna bihā min al-Akhbār*, (Tripoli: 1967), p. 225; Ibn Nāṣir, Aḥmad, *Riḥlah al-Nāṣirī*, p. 13; Qaryū, Muḥammad, *Tarājim A °yān al-°Ulamā° min Abnā° Miṣrātah*, (Cairo: 1970), pp. 81-101

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Guennoun, *Dhikriyāt Mashāhir*, p. 18

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> al-Timbuktī, Nayl al-Ibtihāj, p. 130

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Trimingham, J. Spencer, *The Sūfī Orders in Islam*, (Oxford: Clarendon Press, 1971), p. 87

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> The detail of Khushaim's mentioned orders is as follows: Bakrīyah Zarrūqīyah in Egypt; Yashrūtīyah Zarrūqīyah in Lebanon and Rhodes; Isāwīyah Zarrūqīyah in Algeria, Morocco, Tunis, Libya; Rāshidīyah Zarrūqīyah in Algeria, Morocco; Ghāzīyah Zarrūqīyah in Algeria, Morocco; Suhaylīyah Zarrūqīyah in Algeria, Morocco; Karzāzīyah Zarrūqīyah in Algeria, Morocco; Shaykhīyah Zarrūqīyah in Algeria, Morocco; Nāşirīyah Zarrūqīyah in Algeria, Morocco; Zayyānīyah Zarrūqīyah in Algeria Morocco; Darqāwīyah Zarrūqīyah in Algeria, Morocco; Madanīyah Zarrūqīyah in Morocco, Algeria, Tunis, Libya, Egypt and Hijāz; Yashrūtīyah Zarrūqīyah in Lebanon, Rhodes and Sanūsīyah Zarrūqīyah in Libya, North Africa, Chad, Niger, Egypt, Hijāz and Yemen Khushaim, *Zarrūq the Ṣūfī*, pp. 112-117

pp. 112-117 <sup>106</sup> For example *Wazīfah Zarrūqīyah* and his commentaries on the *Hizb al-Baḥr* always remained popular among the masses. *cf.* Ibn <sup>°</sup>Ajībah, Aḥmad ibn Muḥammad: *Fahrasat Ibn <sup>°</sup>Ajībah*, tr. and ed. Jean-Louis Michon 'The Autobiography (*Fahrasa*) of the Moroccan Ṣūfī: Aḥmad Ibn <sup>°</sup>Ajībah (1747-1809), (Louisville, KY: Fone Vitae, 1999), pp. 47, 56

could never influence the common people who have only retained a vague memory of their author.<sup>107</sup>

Khushaim's remarks also wrote:

Shaikh was not the kind of Marabout who usually attracts the common people by his *karamāt* and miracles. On the contrary he was mostly against those pseudo-Ṣūfīs whom he always considered as corrupted men and the cause of Ṣūfism's deterioration and decay. Because of his high educational level and thorough understanding of the Ṣūfī teaching and message, his compilations were far from being properly understood by lay-men, in spite of his attempt to simplify his teachings, as wall as Ṣūfī concepts in general.<sup>108</sup>

Therefore most of his successors incorporated some additional traditions in his absolute message to catch the attention of common people. For example al-Rāshidī, the founder of Rāshidīyah Zarrūqīyah order in Algeria, was initiated by Zarrūq in Boiugie and he introduced his own preaching to influence the layman and he directed his educated followers according to the teachings of Zarrūq.<sup>109</sup> Similarly his disciple in Morocco Ibrāhīm al-Faḥḥām was a *majdhūb* but he was initiated by Zarrūq and he had extensive popularity among the people. He was so popular amongst the people that they called him *quṭb al-ajānib wa-abdāl*.<sup>110</sup> His activities were entirely different that those employed by Zarrūq. Kugle notes:

In view of al-Afhām's display of a model of "irrational" holiness beyond Zarrūq's more constrained boundaries of authentic sainthood, it is hard to imagine him absorbing much of Zarrūq's principles fused with juridical training."<sup>111</sup>

The Zarrūqīyah as an order could not be successful compared to other orders. Most orders took their initiation from this order and many Shādhilī orders claimed Zarrūq within the authentication of their Ṣūfī lineage. In this way the Zarrūqīyah is

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Depont, O and Cappollani, X, Les conreries Religieuses Musulmanes, (Adolph Jordan, Alger, 1897) in Khushaim, *Zarrūq the Sūfī*, p. 111

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Khushaim, Zarrūq the Sūfī, p. 111

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Khushaim, Zarrūq the Sūfī, p. 112

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> al-Kūhin, *Tabaqāt al-Shādhilīyah*, p. 218

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Kugle, *Rebel*, p. 209

considered a mother-order and many Ṣūfī orders sprang from it, introducing their specific way of teaching. Khushaim rightly says that 'It is a fact that the Zarrūqīyah, as an established organized Order, was not known in large-scale groups of fraternity, and it was often considered a link either in the chains of other Orders or as merely a Mother-Order for the Orders which sprang from it. That is why it is rather difficult to trace the development of the Zarrūqīyah and examine its impact on Islamic society in the various parts of the Muslim world'.<sup>112</sup> However a small number of his students carried on his original message to the next generation. Muḥammad al-Kharrūbī, and the Laqqānī brothers are its best examples. They continued to teach Zarrūq's ideas in Libya, Egypt and the Ḥijāz. They preserved his message in this way. Muḥammad al-Kharrūbī for example composed many commentaries of Zarrūq's work. The intellectual debates in the Ḥijāz<sup>113</sup> and Zarrūq's intellectual heratige was preserved by many scholars across the muslim world.

<sup>°</sup>Abd Raḥmān b. al-Ḥājj Aḥmad al-Maghribī (d. 960/1552) was a jurist and he learned jurisprudence from the al-Laqqānī brothers. He introduced the message of juridical sainthood in the *bilād al-rūm*.<sup>114</sup> Al-Badr al-Qarrāfī remarks about him: "Our *shaykh*, the scholar, the ascetic, the gnostic and upholder of *sharī*<sup>c</sup>ah and *țarīqah* went to the *bilād rūm* in the reign of Sulṭān Sulaymān. He was the extraordinary scholar of his age."<sup>115</sup> Similarly <sup>°</sup>Abd al-Raḥmān b. <sup>°</sup>Alī al-Ajhurī (d. 957/1550) was an eminent jurist and Ṣūfī master of his age in Egypt. He learned from the Laqqānī brothers and established a school where more than one hundred students joined him. Farāfī remarks: "He was the most knowledgeable man in jurisprudence whom we met. He

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Khushaim, Zarrūq the Sūfī, p. 110

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Muhammad al-Kharrūbī composed *Sharh Arjūzah al-Shaykh Zarrūq fī <sup>c</sup>Ayūb al-Nafs.* There is a MS of this commentary in the Zāhirīyah. *cf.* Mālih, Muhammad Riyād, *Fihris Makhtūtāt Dār al-Kutub al-Zāhirīyah; Qism al-Tasawwuf,* (Dimashq: Majma<sup>c</sup> al-Lughah al-<sup>c</sup>Arabīyah, 1402/1982), p. 94

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> The term *bilād al-rūm* is generally applied on the area consisted upon Byzantium empire specially Constantinople. However, Muslim historians used it with different limitations. Al-Zuhrī stated that *bilād al-rūm* consisted of a region from Constantinople in the East to Barcelona in the West whereas Yāqūt extended its limits from the land of Turks, Khazars, Rus in the north and the east, and its limits were in the south to al-Shām and Alexandria and in the west to the sea of Andalus. *cf.* al-Zuhrī: *Kitāb al-Jughrafiyah*, p. 228; Yāqūt, *Mu<sup>c</sup>jam al-Buldān*, vol. 3, p. 39; Nadia Maria El-Cheikh, "Byzantium through the Islamic Prism from Twelfth to the Thirteen Century" in Laiou Angeliki E. and Mottahedah Roy P. (ed.), *The Crusades from the Perspective of Byzantium and the Muslim World*, (Dumbarton Oaks: 2001), pp. 53-71 at p. 59

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> al-Timbuktī, Nayl al-Ibtihāj, p. 176

had amazing ability to train the students and he was very popular in the life of his teacher Nāsir al-Dīn al-Laqqānī. Shihāb al-Dīn al-Sha<sup>c</sup>rānī included him in his Tabaqāt al-Sūfīyah and appreciated him."116

<sup>°</sup>Abd al-Rahmān b. <sup>°</sup>Alī b. Ahmad al-Fāsī al-Sufyānī (d. 956/1549) was the student of Zarrūq in Fez. He travelled to Egypt and met distinguished scholars of his age for higher leaning joining the school of Ibn Hajar. He had particular abilities in the hadīth sciences. After completing his studies, he stayed for a time in Sūdān and Kanwwar and then came back to Fez in 924/1518. He become *muftī* and *imām* of jāmi<sup>c</sup> Andalus after the death of Muhammad b. Muhammad Ibn al-Imām al-Qūrī. He was teacher of the leading scholars of 10<sup>th</sup>/16<sup>th</sup> century like Ahmad al-Manjūr (d. 955/1548), al-Yasītnī (d. 959/1552) and °Abd al-Wahhāb al-Zaqāq (d. 961/1554).<sup>117</sup>

Ahmad Bābā Tīmbuktī (963-1036/1556-1627) the writer of Nayl al-Ibtihāj was also very much influenced by this movement.<sup>118</sup> He revealed that he learnt *al-Hikam* of Ibn <sup>°</sup>Atā<sup>°</sup> Allāh with the commentary of Zarrūq.<sup>119</sup> He writes: "My master al-Shaykh al-Sūfī gave me permission and certificates which were given to him from his Shaykh al-<sup>c</sup>Arīf al-Kharrūbī, a student of Zarrūq."<sup>120</sup>

<sup>°</sup>Alī al-Muttaqī al-Hindī (885-975/1480-1567), a prolific writer and leading scholar in the field of hadith and Islamic sciences, was the man who encountered the followers of Zarrūq in the Hijāz and he absorbed the true sprit of Zarrūq's wisdom.<sup>121</sup> Alī al-Muttaqī introduced the teaching of Zarrūq to India, compiling commentaries of his books and simplifying his ideas in his own books. Kugle sings the praises of al-Muttaqī: "Several generations later, one Sūfī who attained the status of juridical saint

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> al-Timbuktī, Nayl al-Ibtihāj, pp. 175, 176

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> al-Timbuktī, Nayl al-Ibtihāj, pp. 176-177; al-Makhlūf, Shajarat al-Nūr, pp. 279, 283, 284 (Cairo edition 1349/1930)

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Abū Ahmad Bābā b. Ahmad b. <sup>c</sup>Umar Al-Timbuktī al-Sūdānī (963-1036/1556-1627) was a historian, traditionalist and jurist from Timbuktū in western Africa. He was originally from the tribe of Sanhājah. He was very austere in the religious matters and he did not care any one in this respect. He composed many works; his Nayl al-Ibtihāj, and Kifāyat al-Muhtāj are considered valuable. Ziriklī, *al-A °lām*, vol. 1, p. 98)

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Hunwick, J. O., A New Source of the Biography of Ahmad Bābā Al-Tinbuktī (1556/1627) in Bulletin of the School of Oriental and African Studies, University of London, Vol. 27, No, 3, (1964), pp. 568-593 at p. 583 <sup>120</sup> al-Timbuktī, *Nayl al-Ibtihāj*, p. 186

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> al-Muttaqī learned and took the Sūfī initiation from the al-Shaykh Abū al-Hasan al-Bakrī who was the khalīfah of Zarrāq. Cf. al-Hafnī, 'Abd al-Mun'im, al-Mawsū'ah al-Sūfīyah, (Cairo: Maktabah Madbūlī, 1424/2003); Ziriklī, *al-A lām*, vol. 5, p. 79; (See note on page. 26)

embraced Zarrūq was 'Alī b. Hussām al-Dīn al-Muttaqī, a Sūfī and hadīth scholar from India who took allegiance to Zarrūq's ideology and formal initiatic lineage."<sup>122</sup> After °Alī al-Muttaqī, °Abd al-Haqq Muhaddith Dihlawī (959-1052/1552-1642) was the devotee to the message of Zarrūq in India.<sup>123</sup> He cited Zarrūq's ideas in his books<sup>124</sup> and to some extend his book *Tahsīl al-Ta<sup>c</sup>arruf* is an explanation of *Qawā<sup>c</sup>id* al-Tasawwuf.<sup>125</sup>

Muhammad b. <sup>c</sup>Abd Rahmān Ibn Zukrī (d. 1141/1731) is an intriguing personality in Morocco in the first half of 12<sup>th</sup>/18<sup>th</sup> century in the field of Islamic learning and Sūfism. He was a enthusiastic follower, aiming to spread the legacy of Zarrūq to the masses. His commentary on al-Nasīhah al-Kāfīyah of Zarrūq is very popular.<sup>126</sup>

Another Indian scholar and famous of traditionalist and theologian, Muhammad Hayāt al-Sindī al-Madanī (d. 1163/1750) was also the member of the extended Shādhilīyah network. He was from Sind and settled at Medina. He was the teacher of many renowned scholars of the time. He wrote a number of books: Sharh al-Targhīb wa-al-Tarhīb of al-Mundhirī, al-Muqqadimah fī al- <sup>c</sup>Aqā<sup>°</sup>id and Tuhfat al-Muhibbīn fī Sharh al-Arba<sup>c</sup>in al-Nawawiyah are his most famous. Later his involvement in the Shādhilīyah circles leads him to propagate the juridical Sūfī approach. He wrote a commentary on *al-Hikam* of Ibn °Atā° Allāh.<sup>127</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Kugle, 'Ahmad Zarrūq', pp. 181-201 at pp. 198, 199

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> <sup>c</sup>Abd al-Haqq b. Sayf al-Dīn al-Dihlawī (959-1052/1552-1642) was an eminent jurist of the Hanafī school of law in Dihlī and he was one of the great traditionalist of the time. He was prolific writer, composed more than one hundred books in Arabic and Persian. Ziriklī, al-A clām, vol. 4, p. 52

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> al-Dihlawī °Abd al-Haqq, Akhbār al-Akhyār fī Asrār al-Abarār, (Dehli: Lith, 1308), n.p.

<sup>125</sup> Muhammad Asghar Asad and al-Siyālwī, Muhammad Sharīf, 'Al-Imām al-Shaykh Zarrūq wa-Kitābuhu "Qawā°id al-Tasawwuf", in Majallah Tahqīq, Kullīyah "Ulūm Islāmīyah wa-Sharqīyah, Punjab University, Lahore, Pakistan, 1999, No. 64, pp. 249-261, at p. 259. The first author of this article, Muhammad Asghar Asad edited Tahsil al-Ta arruf for his PHD dissertation from University of the Punjab, Lahore in 1996. Complete name of this book is Tahsīl al-Ta arruf fī Ma rifat al-Fiqh wa-al-Tasawwuf as cited in Brockelmann 2: 416, Kahhālah 5: 91 and the MS has 61 folios and available in the Maktabat Subhān Allāh, No. 2977-10. For details cf. Siddīqī, Muhammad Yāsīn Mazhar and Qāsim al-Sāmra<sup>°</sup>ī, Fihris Makhtūtāt al-<sup>c</sup>Arabīyah, bi-Jāmi<sup>c</sup>at <sup>c</sup>Alī Garh al-Islāmīyah, India, (London: Mū°assasah al-Furqān, 1423/2002), vol. 1, p. 113. °Abd Hakīm Sharf al-Qādirī translated this book into Urdu and it has been published from Maktabat al-Qādirīyah, Lahore, 2008

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Ibn <sup>°</sup>Ajībah, *Fahrasah*, p. 70

Note: al-Khazrajī, Ahmad Ibn al-Shaykh Muhammad Ibn Ahmad prepared a critical edition the first part of this commentary for his Ph.D research from the University of Exeter in 1996. The title of his thesis is 'Ibn Zukrī's Sharh al-Nasīhah al-Kāfīyah: a critical edition of the first part with introduction and notes'.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Ziriklī, *al-A lām*, vol. 6, p. 344

Sulaymān b. Yaḥyā al-Ahdal (1137-1197/1725-1783) joined Zarrūqīyah at Medina and he learned from him *ḥadīth* and Ṣūfism. Al-Ahdal was a distinguished traditionalist of Yemen known as *al-ḥāfiẓ al-kabīr*. Al-Shawkānī recorded in *al-Badr al-Ṭāli*<sup>c</sup>: "He had extraordinary proficiency in the traditional and rational studies. He was a legendary teacher of Yemen and numerous students from Yemen and all other countries were in his study circle. He was *muḥaddīth* and *muftī* of Yemen and Zabīd. People consulted him for all their predicaments."<sup>128</sup> He used to teach his students *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf* and explain the wisdom of Zarrūq, expounding the intricacies of his message. It is not clear whether he composed any commentary of the *Qawā<sup>c</sup>id* or not but there are some of his explanatory notes in the footnotes in a manuscript of *Qawā<sup>c</sup>id* which show his deep involvement in the books of Zarrūq.<sup>129</sup>

Zarrūq's influence can also be observed on the Ṣūfī orders of 19<sup>th</sup> and 20<sup>th</sup> centuries who played a very significant role in the religious and socio-political movements of north of Sahara. Trimingham writes about Darqāwīyah: "In fact (It) was far more of a popular revival and became the most widespread, numerous, and influential *tarīqa* in North Africa. This awakening was set in motion by an ecstatic leader in the Shādhilī-Zarrūqī succession called Abū Hāmid (Aḥmad) al-°Arabī al-Darqāwī (1760-1823) who followed traditional lines."<sup>130</sup> The *zāwiyah* of al-Darqāwī at Bū Berīḥ, just north of Fez was the centre of knowledge and piety. The Darqāwīyah order encouraged the *jihādī* movements and promoted an extremely conservative version of the Mālikī school of thought.<sup>131</sup> Aḥmad Ibn °Ajībah (1160-1224/1747-1809) was a leading Moroccan Ṣūfī in the Darqāwīyah order. He was inspired by Zarrūq and cited Zarrūq in his books and commentaries.<sup>132</sup> The influence of Zarrūq on Ibn °Ajībah can be observed in his commentary on *Sharḥ Mabāḥith al-Aṣlīyah* of Ibn Bannā° in which he cited Zarrāq numerously with great appreciation. He reveals his own Ṣūfī lineage and

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Zabārah, Muḥammad b. Muḥammad b. Yaḥyā al-Ṣaghānī, *Taqārīẓ Nashr al-<sup>c</sup>Urf li-Nubalā<sup>°</sup> al-Yaman Ba<sup>c</sup>d al-Alf ilā 1357 Higrīyah*, (Ṣan<sup>c</sup>ā<sup>°</sup>: Markaz al-Dirāsāt wa-al-Buḥūth al-Yamanīyah, n.d) p. 742, 743; Ziriklī, *al-A<sup>c</sup>lām*, vol. 3, p. 201; Trimingham, *The Sūtī Orders in Islam*, p. 111

p. 742, 743; Ziriklī, *al-A ʿlām*, vol. 3, p. 201; Trimingham, *The Ṣūfī Orders in Islam*, p. 111 <sup>129</sup> Zarrūq, *Qawāʿid al-Taṣawwuf* (MS. of Maktabat al-Rāshidīyah, Sindh, Pakistan, folios. 30b, 53a, b <sup>130</sup> Trimingham, *The Ṣūfī Orders in Islam*, p. 111

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Lings, Martin, *What is Sūfism?*, (London : Allen and Unwin, 1975), p.125; Horrie, Chris and Chippendale, Peter, *What is Islam?*, (London : W.H.Allen, 1990), p. 143

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Ibn <sup>c</sup>Ajība: *Fahrasah*, pp. 70, 106, 131,151; Ibn <sup>c</sup>Ajībah, Ahmad b. Muhammad, *al-Futūhāt al-Ilāhīyah fī Sharh al-Mabāhith al-Aslīyah*, ed. Uwaysī, Muhammad <sup>c</sup>Abd al-Rahmān, (Dimashq: al-Yamāmah lil-Tibā<sup>c</sup>ah wa-al-Nashr wa-al-Tawzī<sup>c</sup>, 1998), pp. 64, 65, 91, 136, 318, 369, 371, 408, 417, 420, 441, 540, 552, 553, 554, 574, 575

mentions Zarrūq as a *shaykh* and writes: "This order is a great heritage, from one gnostic (*c\bar{a}rif*) through another gnostic from the Lord of all gnostics (peace and blessing of Allāh be upon him)."<sup>133</sup>

He also recorded in his autobiography how common people in the Maghrib were emotionally attached to Zarrūq and he noted in this respect the behaviour of his mother who recited litanies of the Zarrūqīyah morning and evening for blessings.<sup>134</sup> Zarrūq's books were taught in teaching circles in the Magrib. Ibn Ajībah himself learnt the books of Zarrūq: *Uṣūl al-Ṭarīqah* and *al-Naṣīḥah al-Kāfīyah* from Shaykh Muḥammad al-Janwī.<sup>135</sup> He had a strong affiliation with Zarrūq and he noted in his book on this topic that our companion, the sincere *faqīr Sayydī* <sup>c</sup>Alī al-Ṭafrī recounted this to me: "In a dream, I saw Shaykh Aḥmad Zarrūq and said to him: "Oh most learned man, Sīdī Aḥmad Ibn <sup>c</sup>Ajībah is teaching your knowledge openly and is spreading your *țariqah.*""May God reward you", he exclaimed, and then placed Sīdī Aḥmad before him and began to walk behind him. What do you think about me [sic]? I asked *shaykh* again. What should I say about a man of paradise? He replied. "This dream took place before I met the *shaykh* [Būzīdī]."<sup>136</sup> He revealed Zarrūq as a *shaykh* in his Ṣūfī lineage;<sup>137</sup> and wrote a commentary on the *Wazīfat al-Zarrūqīyah.*<sup>138</sup>

From the late eighteenth century a significant change was observed in Ṣūfī thought and methods that was partly a response to the corrupt authoritarianism and antinomian Ṣūfī trends and partly a response to anti-colonial resistance and modernism.<sup>139</sup> On the basis of this shift, the term 'neo-Ṣūfism' was devised to differentiate it from the traditional classical Ṣūfism, and its revivalist and socially activist forms of networks and communities, which were more organized than those of the earlier Ṣūfī orders.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Ibn <sup>°</sup>Ajībah, *al-Futūḥāt al-Ilāhīyah fī Sharḥ al-Mabāḥith al-Aslīyah*, p. 441

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Ibn <sup>c</sup>Ajībah, *Fahrasah*, p. 47

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> Ibn °Ajībah, *Fahrasah*, p. 55

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Ibn <sup>°</sup>Ajībah, *Fahrasah*, p. 115

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Ibn <sup>°</sup>Ajībah, *Fahrasah*, p. 104; Ibn <sup>°</sup>Ajībah, *al-Futūḥāt*, p. 441

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Ibn <sup>c</sup>Ajībah, *Fahrasa*, p. 65

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> For details see: Fazlur Rahman, *Islam*, (Chicago: The University of Chicago Press, 1979), pp. 203, 204; Ahmad Dallāl, "The Origins and Objectives of Islamic Revivalists Thought, 1750-1850" in *Journal of the American Oriental Society*, Vol. 113, No. 3 (Jul-Sep 1993), p. 341-359; Nehemia Levtzion and Jhon O. Voll, *Eighteenth-Century Renewal and Reform in Islam* (New York: Syracuse University Press, 1987), pp. 3-20

Fazlur Rahman initiated the concept of neo-Ṣūfism.<sup>140</sup> He observed that during the eighteenth and nineteenth centuries, Ṣūfī reform movements greatly resembled orthodox puritanical movements and that their reform programmes were based on turning towards the primary principles of Islam, i.e. the Qur<sup>o</sup>ān and Sunnah, and on stripping away reprehensible innovations and heresies from the society. This common fact was illustrated by the term '*tarīqah muḥammadīyah*' (the way of Muḥammad). The renowned reformer Ṣūfī Aḥmad Ibn Idrīs (1163-1253/1749, 50-1837)<sup>141</sup> who founded his order in Arabia, also used the term *tarīqah muḥammadīyah*. Rahman further argued that the change in Ṣūfī methods represented a response to orthodox pressure and criticism:

The reform of  $S\bar{u}fism$  under orthodox pressure – both from within and from outside  $S\bar{u}fism$  – resulted in a phenomenon wherein  $S\bar{u}fism$  was largely stripped of its ecstatic and metaphysical character and content, which were replaced by a content which was nothing else than the postulates of the orthodox religion. This fact can't be over-emphasized, since through it  $S\bar{u}fism$  was made to serve the activist impulse of orthodox Islam and is a ubiquitous fact in all the major forms of pre-Modernist reform movements.<sup>142</sup>

It can therefore be concluded that puritanical reformism was a pervasive and common phenomenon of the Islamic movements of eighteenth and nineteenth centuries. *Țarīqah Muḥammadīyah* of Aḥmad ibn Idrīs and his disciple Muḥammad al-Sanūsī (1202-1276/1787-1859) can be traced back in the *ijtihādī* vigour of North African *ḥadīth*-oriented Ṣūfīs of fifteenth-century. Their special focus on *ḥadīth* studies led them to redefine Islamic sciences on the basis of *ḥadīth*. Zarrūq is considered one of the most important exponents of that group of scholars.<sup>143</sup> He applies juridical reasoning through the application of *ḥadīth*, *fiqh* and theology in order to establish the principles of Ṣūfism on the modal of legal maxims. Through the formulation of this unique genre, he strives to reconcile Ṣūfī approach with jurisprudence and other Islamic sciences. Moreover, he not only criticises the blind conformation of the Ṣūfīs but also questions the orthodoxy of different Sūfī traditions and tries to amalgamate

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Fazlur Rahman, *Islam*, p. 206

 <sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Trimingham, *The Sūfī Orders in Islam*, pp. 114-12; Bernd Radtke, R. Seán O'Fahey, John O'Kane, *Two Sūfī Treatises of Ahmad Ibn Idrīs* in Oriens: 1996, Brill, vol. 35, pp. 143-178: at p. 149
 <sup>142</sup> Ibid, pp. 205, 206

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Cornell Vincent J, *Realm of the Saint: Power and Authority in Moroccan Sūfism*, pp. 63-92; Kugle, Scott, 'Ahmad Zarrūq', p. 182

different Ṣūfī orders establishing them on the classical Islamic foundations.<sup>144</sup> The impact of Zarrūq on the *tarīqah Muḥammadīyah* is a matter to be examined carefully. Since Aḥmad ibn Idrīs counted Zarrūq among his *shaykhs* in his treaties.<sup>145</sup> Similarly his disciple Muḥammad al-Sanūsī referred Zarrūq in his works.<sup>146</sup> Aḥmad ibn Idrīs spent his life in Morocco, Egypt, Ḥijāz and finally settled in Yemen. His impact is very profound across the North Africa. He successfully organized a group of his students who influenced the religo-political culture of Africa north of Sahara. Among his numerous disciples and students, Muḥammad al-Sanūsī the founder of the Sanūsīyah order, Muḥammad °Uthmān al-Mirghānī (1208-1268/1793-1852), the founder of the Khātamīyah, and Ibrāhīm al-Rāshid (1228-1291/1813-1874), the founder of the Rāshadīyah order are still have great prestige and popularity among the people.<sup>147</sup>

Western orientalists who have explored the wisdom and scholarship of the Şūfīs of Africa includes Victor Danner, Vincent J. Cornell, Zainab Istrabadi and Scott Kugle, have made significant contribution to the field. Victor Danner composed numerous scholarly articles to introduce the Shādhilīyah teaching including the translation of Ibn °Aṭā° Allāh's *al-Ḥikam*. He considered Zarrūq one of the most important heirs of the Shādhilī tradition who preserved their legacy composing various commentaries on the early Shādhilī Sūfīs. Danner emphasized that since Ibn °Aṭā° Allāh's works have been transmitted through two *isnād*, one correct and other is incorrect, and the correct transmission is the one which begins with renowned Shāfi°ī jurist Taqī al-Dīn al-Subkī (d. 759/1355). Zarrūq got five works of Ibn °Aṭā° Allāh from Shams al-Dīn al-Sakhāwī through the *isnād* of al-Subkī.<sup>148</sup> He further writes: "[The commentaries of al-Ḥikam] by Aḥmad Zarrūq deserves special attention. It must be mentioned that he wrote around thirty different commentaries on the *Ḥikam*, which has to be a record of

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> See for details (below pp. 110-114)

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Bernd Radtke, R. Seán O'Fahey, John O'Kane, *Two Sūfī Treatises*, p. 149

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Al-Sanūsī counted Zarrūq in his Sūfī lineage and considered the Zarrūqīyah one of the most important forty Sūfi orders in the history of Sūfism. He often cited Zarrūq in his works. *Cf.* Al-Sanūsī, Muhammd b. °Alī: *Kitāb al-Munhil al-Rāwī al-Rā<sup>°</sup>iq fi Asānīd al- °Alūm wa-Usūl al-Tarā<sup>°</sup>iq*, pp. 5, 12, 72, 78, 79, 104; *Kitāb al-Masā<sup>°</sup>il al- °Ashr al-Musammā Bughyat al-Maqāṣid fī Khulaṣat al-Marāṣid*, pp. 78, 238, 241; *al-Salsabīl al-Mu<sup>°</sup>īn fī al-Tarā<sup>°</sup>iq al-Arba<sup>°</sup>īn*, pp. 6, 8, 54, 55 (all these books are published in a volume: al-Sanūsī, Muhammad b. °Alī, *al-Majmū<sup>°</sup>at al-Mukhtārah*, (Manshistir: Muhammad °Abduh ibn Ghalbūn, 1990)

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Trimingham, *The Şūfī orders in Islam*, 114-121; Bernd Radthe, R. Seán O'Fahey, John O'Kane, *Two Şūfī Treatises*, p. 149

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Danner, Victor, *Ibn <sup>e</sup>tā<sup>°</sup>illāh's Ṣūfī Aphorisms (Kitāb al-Hikam)*, (E. J. Brill, Leiden, 1973), p. 15

sorts. Since he tells us that he got the *Hikam*, plus other works by Ibn <sup>°</sup>Aṭā<sup>°</sup>illāh from the traditionalist and historian Shams ad-Dīn as-Sakhāwī with the correct *isnād*, or chain of transmission, we can use the text imbedded in his commentaries to control the afore- mentioned texts."<sup>149</sup>

Zainab Istrabadi prepared an annotated translation of *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf* for her PhD studies under the supervision of Victor Danner.<sup>150</sup> Moreover, Marry Ann Koury Danner mentioned Zarrūq as an important Shādhilī Ṣūfī in her translation of Ibn <sup>c</sup>Aṭā Allāh's *Miftāh al-Falāh*.<sup>151</sup>

Vincent J. Cornell's book Realm of the Saint examines the socio-political dynamics and the role of Sūfīs in the Moroccan society through the fifteenth and sixteenth centuries C. E. Defining the concept of sainthood Cornell investigates the formation of Sūfī institutions and their involvement in the socio-political and *jihādī* activities, and how they gave the rise to the Sharifian state. He portrays Zarrūq as an important member of the extended community of juridical saints who opposed the Sūfī populism and their involvement in *jihādī* activities against the state, therefore, he was forced to exile Fez because of his opposition to that popular Sūfī notion. He writes: "At the end of the fifteenth century C. E., Ahmad Zarrūq, the juridical Sufi from Fez who was forced into exile because of his opposition to a program against the Jews of his native city... This legalist and Shādhilī shaykh was an eye-witness to the cruelty and injustice that could arise from a populism which gave free rein to its prejudices without the restrain of the law. For this reason, he valued stability above all else and advocated a centralised state that was buttressed by a strong military and highly trained ulma."152 Cornell devoted a reasonable portion of his work to describe the thoughts of Zarrūq and his role in this context. However, Scott Kugle not only extended the Cornell's work regarding the juridical sainthood but he also painted Zarrūq as a juridical Sūfī. He elaborated how Zarrūq fused Islamic legal rectitude and

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Danner, Victor, Ibn <sup>e</sup>tā <sup>e</sup>illāh 's Sūfī Aphorisms (Kitāb al-Hikam), pp. 21, 22

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Istrabadi, Zainab S., *The Principles of Ṣūfism (Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf): An Annotated Translation with Introduction*, unpublished PhD dissertation, submitted in the Department of Near Eastern Languages and Cultures, Indiana University, April 1988.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Ibn <sup>°</sup>Āṭā<sup>°</sup> Allāh, *The Key to Salvation and the Lamp of Souls : Miftāḥ al-Falāḥ wa misbāḥ al-arwāḥ, transtalted by* Mary Ann Koury Danner, (Cambridge : Islamic Texts Society, 1996), p. 252

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Cornnell Vincent J, Realm of the Saint: Power and Authority in Moroccan Sūfism, pp. 230, 231

devotional piety. Kugle's *Rebel between Spirit and Law* is considered the best work for the study of juridical Sūfism and Zarrūq's contributions in this regard. However, in contrary to Cornell and Kugle, some other Zarrūq's researchers argues that his departure from Fez was not a political exile but it was to seek knowledge from the East as mentioned above.<sup>153</sup>

During the last fifty years Muslim scholars have also focused their attention to understand the nature of Zarrūq's message and his reform programme. <sup>c</sup>Abd al-Halīm Mahmūd, Mahmūd b. al-Sharīf, Ali Fahmi Khushaim and Idrīs 'Azūzī produced valuable works for the better understanding of Zarrūq. Professor Muhmmad al-Muhhanā is an enthusiastic preacher of Zarrūq. He regularly delivers his lecture on Qawā<sup>c</sup>īd al-Tasawwuf in historic al-Jāmi<sup>c</sup> al-Azhar<sup>154</sup> but now new centres are emerging from North America to South Africa to teach and understand the massage of Zarrūq. Hamzah Yūsuf is an adherent of Zarrūq in North America. He used to teach the text of Kitāb Al-Icānah al-Mutawajjih al-Miskīn ilā al-Fath wa-al-Tamkīn (The Book on the Aid to the Needy Who Turns towards the Path of Empowerment and Success). In August 1998, he taught more than a hundred Muslim students of North America and Europe in Jāmi<sup>c</sup> al-Qarawiyyīn. He has founded, with Dr. Hishām Alalūsī, the Zaytūna Institute in Hayward, California.<sup>155</sup> He also translated Zarrūq's  $\overline{U}_{S}\overline{u}l$  al-Țarīqah (Foundation of the Spirtual Path) into English.<sup>156</sup>

Hamza Yūsuf idealizes and cites in his writings and speeches as a model to resolve the conflict between Sūfīs and jurists. His speech at Stanford University on 4<sup>th</sup> May, 1997 is good example in this regard. He said: "The fundamental and underlying message in the tradition of Islam, I think personally, is that it does not and refuses to create his dialectic in which a person's inward and their outward become split. [In non-Islamic systems] people are either forced to become esoterists or they are forced to become exoterists. In fact what Islam is trying to do, and what most of the other spiritual religions (and in fact from the Muslim perspective all of them) have failed to

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> See for detail (above, p. 15); (below, pp. 181, 182)

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Mahmūd al-Shāfi°ī, Professor in al-Azhar University and Ex-Vice Chancellor of International Islamic University, Islamabad, told me about the activates of Prof. Muhhanā to promote the ideas of Zarrūq, during my stay at Cairo. I could not meet Muhhannā there because he was on holidays. <sup>155</sup> Kugle, *Rebel*, pp. 7-9

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> http://www.fonsvitae.com/Foundation%20Spiritual%20Path.pdf

do, is to join these two elements in a harmonious and balanced way. This is why, in the tradition of Islam, Sufism has always been part of the traditional Islamic curriculum in every single Muslim university. I know of no period in the Islamic tradition in which Sufism was not taught in the universities and not seen as an important and fundamental aspect of the tradition of Islam.

Shaykh Aḥmad Zarrūq wrote a great book called *The Principles of Sufism* in which he clarified traditional and orthodox Sufism. He says in his principle number 208: "There are five reasons for repudiating the Sufis. The first of these is with reference to the perfection of their path. For if the Sufis latch on to a special dispensation or if they misbehave or are negligent in a matter or if a fault manifests itself in them, people hasten to repudiate them" because they are people who have traditionally been the most strongest and fierce adherents to the sacred teaching of Islam and they have been the ones also that have never inclined toward easy ways out in terms of the *sharī*<sup>c</sup>a or the sacred law. They have been the strictest adherents to the sacred law, but they have a wonderful principle: be hard on yourself and be gentle with other people.

Unfortunately, the disease of this age amongst many Muslim is being easy on yourself and being hard on everybody else. So I think this is where the real crisis of rejecting Sufism as one-third of Islam has had really devastating results in much of the modern Islamic phenomenon. [Shaykh Ahmad Zarruq] said: "This is because no servant is free of fault unless he is granted infallibility or protection by God."<sup>157</sup>

Hamzah Yūsuf's involvement in the message of Zarrūq is not only a rhetorical; he established the Zaytuna Institute in California in the name of a famous historical university of Jāmi<sup>c</sup>ah al-Zaytūnah, Tunisia. Yūsuf educates his followers and disciples in Zarrūq's methodology, composing a well-balanced curriculum. Besides Hamzah Yūsuf, Shaykh Hisham Kabbānī, a Ṣūfī leader of Naqshbandīyah order in United States<sup>158</sup> and Shaykh Yūsuf al-Rifā<sup>c</sup>ī, leader of al-Rifā<sup>c</sup>īyah order in Kuwait,<sup>159</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Kugle, *Rebel*, pp. 10, 11

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup>http://www.sunnah.org/about/shaykh\_muhammad\_hisham\_kabbani.htm; http://en.wikipedia.org/wiki/Hisham\_Kabbani

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> <u>http://www.scribd.com/doc/13535808/Sayyid-Yusuf-Al</u> http://ruknulislam.org/News/16-Apr-08.html

Shaykh Fadl Allāh Haerī,<sup>160</sup> a distinguished writer and Shādhilī Ṣūfī in the Darqāwīyah order in South Africa are the dynamic adherents of Zarrūq's message. Their writings and speeches are filled with many citations of Zarrūq<sup>161</sup>.

The current desire to revive spirituality within the Ṣūfī circles due to internal disequilibriums and the external harsh criticism of anti-Ṣūfī reformers of Ṣūfī rituals inspires Ṣūfī circles to re-evaluate their tradition to eliminate antinomian trends and to synthesise the Islamic exoteric sciences with esotericism. Here Zarrūq's reform programme attracts Ṣūfī revivalists and they may well perceive the intellectual legacy of Zarrūq as a source of inspiration for their reforms. Thus it is likely that the current era is the best to understand Zarrūq's suggestions that remained dormant or marginal for a long time.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup><u>http://www.amazon.co.uk/s/?ie=UTF8&keywords=haeri&tag=googhydr-</u>

<sup>21&</sup>amp;index=stripbooks&hvadid=3262916941&ref=pd\_sl\_2j3opuo37o\_b

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Kugle, *Rebel*, pp. 16, 17

Section: 3

An Introduction to the Manuscripts and Published Editions

of

Qawā°id al-Taṣawwuf

# An Introduction to the Manuscripts and Published Editions of Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf

The editing and restoration of the text of *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf* using comparative study of its manuscripts is the principal aim of this thesis. The book has been cited by many historians and Zarrūq's biographers, particularly in the following works: *al-A<sup>c</sup>Iām*, *Īdāḥ al-Maknūn*, *Kashf al-Zunūn*, *al-Kawākib al-Durrīyah*, *Mu<sup>c</sup>jam al-Mu<sup>c</sup>allifīn*, *Nayl al-Ibtihāj*, *Qațf al-Thamar*, *Riḥlah al-<sup>c</sup>Ayyāshī*, *Shadharāt al-Dhahab*, *Shajarat al-Nūr*, *Țabaqāt al-Shādhilīyah*, *al-Tadhkār*, *Taḥṣīl al-Ta<sup>c</sup>arruf*.<sup>162</sup>

# **Published Editions**

 $Qaw\bar{a}^{\circ}id$ -al-Tasawwuf has been published several times. Its details are as follows:

- 1. Cairo, al-Maktabah al-<sup>°</sup>Ilmīyah, 1318/1900.
- 2. Beirut, Matba<sup>c</sup> al-Mallāḥ, edited by al-Shaykh Ibrāhīm al-Ya<sup>c</sup>qūbī, 1388/1968
- 3. Cairo, Maktabat al-Kulliyāt al-Azharīyah, edited by Muḥammad Zuhrī al-Najjār, 1368/1998, 1396/1976, 1409/1989
- Beirut, Dār al-Jīl, first edition, edited by Muḥammad Zuhrī al-Najjār; <sup>c</sup>Alī Ma<sup>c</sup>bad Fargalī, 1992
- Beirut, Dār al-Kutub al-<sup>°</sup>Ilmīyah, edited by <sup>°</sup>Abd al-Mājīd Khayālī, 2003, 2007
- 6. Cairo, al-Maktabah al-Azharīyah li-Turath, edited by Muḥammad Zuhrī al-Najjār, 1425/2004
- 7. Damascus, Dār al-Bayrūtī, edited by Maḥamūd Bayrūtī, 2004
- Cairo, Maktabat al-Thaqāfah al-Dīnnīyah, first edition, edited by <sup>°</sup>Abd al-Rahīm al-Sāyih, Tawfīq <sup>°</sup>Alī Wahbah, 2006
- 9. Cairo, al-Ma<sup>cahid</sup>, without date.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup>  $Qaw\bar{a}^{c}idal$ -Taṣawwuf has been cited in these books:

Ziriklī, *al-A ʿlām*, vol. 1, p. 88; al-Baghdādī, *Īdāḥ al-Maknūn*, vol. 2, p. 242; Hājjī Khalīfah, *Kashf al-Zunūn*, vol. 2, p. 1358; al-Munāwī, *al-Kawākib al-Durrīyah*, vol, 2, p. 122; Kaḥhālah, *Muʿjam al-Muʿliffīn*, vol. 1, p. 155; al-Timbuktī, *Nayl al-Ibtihāj*, p. 130; al-Madanī Ṣāliḥ b. Muḥammad al-Fullānī, *Qaṭf al-Thamar*, (Haider Abad: Maṭbaʿat Majlis Dāʾirat al-Maʿārif al-Niẓāmīyah, 1328/1910), p. 32; al-ʿAyyāshī, *Riḥlat*, p. 99; al-Ḥanbalī, *Shadharāt*, vol. 7, p. 362; al-Makhlūf, *Shajarat al-Nūr*, vol. 7, p. 362; al-Kūhin, *Tabaqāt al-Shādhilīyah*, p. 123; Ibn Ghalbūn, *al-Tadhkār*, p. 223; Dihlawī, *Taḥṣīl al-Taʿrruf*, p. 1

All these above mentioned published editions have been published without proper editing and restoration of the text. Moreover, all of these editions, except the Beirut edition, are copied from the first published edition of al-Maktabah al-°IImīyah, Cairo in 1318/1900, which is based on a manuscript written in 1038/1628, as described at the end of its first edition.<sup>163</sup> The published editions contain two hundred and seventeen *qawā*°*id* with an introduction and epilogue. The book has been divided into sixteen sections. In spite of an extensive search on my part, this particular manuscript could not be found. The most interesting published edition is the Beirut edition referred to earlier. °Abd al-Majīd Khiyālī edited it using two MSS: one of them is indexed under no: 1513 in al-Khizānah al-Qarawiyyīn, Fez and the other is indexed under no: 12217 in al-Khizānah al-Malikīyah, Rabat. Their copyists and dates of copying are both anonymous. This edition has two hundred and twenty five *qawā*°*id* with a preface and an epilogue<sup>164</sup> and, like other editions, this edition has not been properly prepared.

## Manuscripts

The manuscripts of this book are available in different libraries or privately owned, some of which are the following:

- 1. Biblioteca National, Escorial.
- 2. Al-Maktabah al-Azharīyah, Cairo.
- 3. Bibliotheque Nationale, Paris.
- 4. Dār al-Kutub al-Qawmīyah, Cairo
- 5. Al-Maktabah al-Rāshidīyah, Pīr Jhandā, Sindh
- 6. Koniglichen Bibliothek zu, Berlin.
- 7. Al-Maktabah al-Khālidīyah, Jerusalem.
- 8. Maktabat Zāwīyat <sup>°</sup>Alī b. <sup>°</sup>Umar, Ṭūlqah, Algeria.
- 9. Khizānat al-<sup>°</sup>Ilmīyah al-Ṣubayḥīyah, Salā.
- 10. Yūsuf <sup>c</sup>Abd al-Raḥmān Collection, Nyinahin, Ashantī region, Ghana.
- 11. Naya, Limān Khalidū Collection, Yendī, Northern Region, Ghana.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Zarrūq, Ahmad, *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf*, ed. Zuhrī al-Najjār, (Cairo: Maktabat al-<sup>c</sup>Ilmīyah, 1318/1900), p. 78

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Zarrūq, Ahmad, Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf, ed. <sup>c</sup>Abd al-Hamīd Khayālī, (Beirut: Dār al-Kutub al-<sup>c</sup>Ilmīyah, 2007), p. 15

#### 12. Maktabat al-Haram al-Makkī al-Sharīf, Mecca.

## THE DESCRIPTION OF THE MANUSCRIPTS

#### 1- Manuscript of Escorial

This MS is indexed under the number arabe 741 in the Real Bilioteca del Monasterio Escorial, Madrid. It had been written in  $16^{th}$  Rabī<sup>°</sup> al-Awwal 996 ( $13^{th}$  February, 1588 C.E) in distinctly Maghribī script, but the name of the copyist is anonymous. <sup>165</sup> It is worth mentioning that the title of this MS is *Kitāb Ta<sup>2</sup>sīs al-Qawā<sup>2</sup>id wa-al-Uṣūl wa-Taḥṣīl al-Fawā<sup>2</sup>id li-dhawī al-Wuṣūl fī Amūr Ahammuhā al-Taṣawwuf wa-mā fīhi min Wujūh al-Ta<sup>°</sup>arruf* (Establishing Principles and the Rules and Obtaining Benefits for the People of Attainment in the Important Matters of Ṣūfism and What It Pertains the Aspects of Acquaintance) However, the text of this manuscript is similar to the other MSS of *Qawā<sup>°</sup>id al-Taṣawwuf*.

This MS is composed of 38 folios and its numbering starts from number 110 and ends at 147. It seems that numbering of the pages was not done by the copyist himself. In fact, some MSS are compiled together in one binding and the compiler wrote these numbers for the sake of counting. This MS has been divided into 17 sections and each page includes 25 lines and an average of 13 words per line. It is intact except for some minor lacunae, erasures and missing words in folios 112, 114, 131, 137 and 140. However, there are also additions of some words, sentences and *qawā<sup>c</sup>id* which can be observed in the footnotes and postscripts in different handwriting to that used in the rest of the MS. There are six qawā<sup>c</sup>id. 146, 149, 154, 202, 203, 204 written in a different script on folios 134, 135, 143, 144. Similarly, some words have been added on folios 112, 113, 119, 126, 127 and some sentences on folios 116, 120, 121, 124, 132, 134, 136, 137, 139, 140, 144, 145. There is no indication as to why this change in style of writing has occurred or whose it is, but it seems that this addition was made by someone else who revised it and added some missing words, sentences and  $qaw\bar{a}^{c}id$  which were forgotten by the first copier. Another possibility is that this addition was not carried out by the author himself, and may have been added by the

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Derenbourg, Hartwig, *Les Manuscrits Arabes de l'Escurial*, (Paris : Leroux: Geuthner, 1884-1941), p. 32

owner of the manuscript or by a student of the author in later times. The date of composition is also obscure and there is no sign indicating its authority or the date of its inscription. Moreover these  $qaw\bar{a}^cid$  are also missing from the published editions. The only thing which endorses the first opinion is the presence of these  $qaw\bar{a}^cid$  in other manuscripts as will be discussed in detail in the subsequent part of this section.

## 2- Manuscript of Al-Azharīyah

The MS is indexed under the No:  $\geq 204 \ 9 \ \geq 100$ , 6888 in the al-Maktabah al-Azharīyah, Cairo.<sup>166</sup> The copyist of this MS is anonymous and there is no internal evidence that indicates its date of copying. The title of this MS is *Kitāb Ta<sup>2</sup>sīs al-Qawā<sup>2</sup>id wa-al-Uṣūl wa-Taḥṣīl al-Fawā<sup>2</sup>id li-dhawī al-Wuṣūl fī Amūr Ahammuhā al-Taṣawwuf wa-mā fīhi min Wujūh al-Ta<sup>6</sup>arruf.* It consists of 39 folios, which start at 68 and end at 106 as there is more than one MSS in a binding. It has been divided into 18 chapters. There are 23 lines in a page and an average of 13 words in each line. Each folio has a catchword to protect the numbering of the MS.

It is written in a very complex Maghribī script and it is very difficult in places to decipher some words. However, it is complete and sound in all regards. It has a preface and an epilogue and contains 224  $qaw\bar{a}^cid$ . It is interesting that the copyist divided it into 18 chapters and added suitable subtitles according to the subject matter of  $qaw\bar{a}^cid$ , in the footnotes. The details of these titles are as follows:

- 1- al-bāb al-awwal fī haqīqat al-taṣawwuf, Qa. 1-12
- 2- al-bāb al-thānī fī fā°idat al-taṣawwuf, Qa. 13-31
- 3- al-bāb al-thālith fī mādat al-taṣawwuf, Qa. 32-41
- 4- al-bāb al-rābi<sup>c</sup> fī al-iqtidā<sup>c</sup> wa-al-ittibā<sup>c</sup>, Qa. 42-54
- 5- al-bāb al-khāmis fī maqsid al-sūfī wa-al-faqīh, Qa. 55-65
- 6- al-bāb al-sādis fī ma<sup>c</sup>rifat al-ashyākh wa-awsāmihā, Qa. 66-75
- 7- al-bāb al-sābi<sup>c</sup> fī al-<sup>c</sup>ilm wa-fā<sup>°</sup>idatihi, Qa. 76-85
- 8- al-bāb al-thāmin fī kayfīyat al-<sup>c</sup>ibādah, Qa. 86-95
- 9- al-bāb al-tāsi<sup>c</sup> fīmā yu<sup>c</sup>īn <sup>c</sup>alā al-<sup>c</sup>ibādah, Qa. 96-106

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> I got a photocopy of this MS from the Dār al-Kutub al-Azharīyah. This number is written on the first page of the MS. I have seen the original MS in the Azharīyah library in July, 2008. It was in a binding with some other MSS.

- 10- al-bāb al- <sup>c</sup>āshir fīmā yu <sup>c</sup>īn <sup>c</sup>alā al-dhikr wa-mā yalzim fīhi, Qa. 107-115
- 11- al-bāb al-ḥādī ʿashar fī al-dhikr wa-al-duʿāʿ wa-al-tilāwah wa-faḍlihimā, Qa.
  116-125
- 12- al-bāb al-thānī <sup>c</sup>ashar fī al-samā<sup>c</sup>, Qa. 126-143
- 13- al-bāb al-thālith <sup>c</sup>ashar fī ma<sup>c</sup>rifat al-ashkhās wa-al-bilād, Qa. 144-167
- 14- al-bāb al-rābi<sup>c</sup> cashar fī al-kamāl wa-al-naqş wa-al-faqr wa-al-ghinā, Qa. 168179
- 15- al-bāb al-khāmis <sup>c</sup>ashar fī al-akhlāq al-ḥasanah wa-al-madhmūmah, Qa. 180191
- 16- al-bāb al-sādis <sup>c</sup>ashar fī al-taḥqīq fī al-<sup>c</sup>uyūb al-nafs wa-al-khawāțir, Qa. 192204
- 17- al-bāb al-sābi<sup>c</sup> cashar fī al-haqīqah wa-al-sharī<sup>c</sup>ah, Qa. 205-214
- 18- al-bāb al-thāmin <sup>c</sup>ashar fī al-inkār <sup>c</sup>alā al-qawm, Qa. 215-224

The most interesting feature of this MS is its 44 additional qawā<sup>c</sup>id and many explanatory notes in the footnotes. It is a matter deserving of further investigation whether these additional  $qaw\bar{a}^{c}id$  are written by the author or by the copyist. It is clear, however, that the copyist of this MS is a highly learned and well-versed scholar. It seems that he has studied almost all books of Zarrūq because he explains  $qaw\bar{a}^{c}id$ by making reference to other works by Zarrūq. For instance he cited Sharh Mabāhith al-Aslīyah on folios 72, 86, 93 and Sharh Hizb al-Bahr on folios 75, 86, 100, and Sharh al-Waghlīsīyah on folios 81, 85, 97, 98, 99, 100 and Sharh al-Tanbīh on folios 82, 97 and Hāshīyah calā al-Bukhārī on folio 86. The copyist records sayings of eminent scholars from other books to elaborate upon the *qawā<sup>c</sup>id*. For example he cites al-Muhāsibī on folio 105 and al-Ghazālī on folio 103. He refers in some footnotes to the others works, such as: Musnad Abī Ya°lā, Hāshīyah calā al-Mukhtasar and Mukhtasar al-Madārik on folio 71, Miftāh al-Fādā<sup>°</sup>il wa-al-Ni<sup>°</sup>am on folio 76, Sunan al-Tirmidhī on folio 83, Sharh al-Hisan al-Hasīn by al-Sayyid Muhammad b. <sup>°</sup>Abd al-Qādir on folio 89, *Rasā<sup>°</sup>il Sughrā* on folio 97, *Rasā<sup>°</sup>il Ikhwān al-Safā* on folio 102, and *Awarif al-Ma<sup>c</sup>arif* on folio 106. It appears therefore that this MS was copied by a highly learned man, or copied from a script that was in the custody of a scholar who made notes in its *hawāshī*, and a later copyist copied all of the MS with its footnotes in detail.

## 3- Paris Manuscript

This MS is indexed under the number of ARABE 1380, in the Bibliotheque Nationale, Paris.<sup>167</sup> The date and copyist of this MS are anonymous. However in an annotation of folio 59, the copyist supplied some information about *ribāț* (Ṣūfī lodge), its purpose, the activities of its inhabitants and how the novices and disciples refine and elevate themselves in the company of *shaykh* etc. The copyist writes about this annotation: "This footnote is by Shaykh <sup>°</sup>Alī Muttaqī. May God benefit us with his wisdom and sharp (insight)!" This annotation indicates that the MS may have been written in the late tenth/sixteenth century, or later, because <sup>°</sup>Alī al-Muttaqī al-Hindī died in 975/1567<sup>168</sup> but its exact date of composition remains obscure. The title of this MS is *Kitāb Ta<sup>°</sup>sīs al-Qawā<sup>°</sup>id wa-al-Uṣūl wa-Taḥṣīl al-Fawā<sup>°</sup>id li-dhawī al-Wuṣūl fī Amūr Ahammuhā al-Taṣawwuf wa-mā fīhi min Wujūh al-Ta<sup>°</sup>arruf.* 

It has been written in a very clear *nasakh* script and its physical condition is very good, except some words have been obscured on folios 51, 54, 55 and 56. The copyist of this MS seems very professional, as he tried to produce an exact copy of the original, recording all of the information in the original MS. For instance, in folio 8 at the beginning of the  $q\bar{a}^c$  idah 28, he may have had doubts about some of the original wordings and therefore recorded in the footnote that he expended much efforts in trying to ascertain these words. Similarly, there is a blank space between two words on folio 41 in the corner of the page he mentions that the same blank space exists in the original MS.

This manuscript is composed of 59 folios and has been divided into 17 chapters. There are 21 lines on a page and an average of 10 words on each line. Each folio has a catchword at the end to ensure the continuity between the pages. The MS has one preface, 224  $qaw\bar{a}^{c}id$ , and an epilogue. There are some footnotes and  $haw\bar{a}sh\bar{i}$  on folios 1, 2, 3, 4, 19, 21, 58, 59. In folio 39,  $q\bar{a}^{c}idah$  146 is written in a footnote. These footnotes are written in a different script. It is assumed that these footnotes and annotations are written by the same copyist to differentiate and separate the

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Vajda, Georges, *Catalogue des Manuscrits Arabes. 2è partie, manuscrits musulmans: Tome 1*, (Paris: Bibliothèque Nationale, 1978-95), p. 234

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Ziriklī, *al-A lām*, vol. 5, p. 79

annotations and footnotes from the text. The comments and corrections of folios 8 and 41 (where the copyist records some additional information about text, for instance that there is blank space in the original MS) support this view, especially since all annotations are written in same script. However, there are some annotations in a different script from the scripts of the text and footnotes on the folios 3, 42, 53, 55 and 56, and presumably these additions were made by the owner or a reader of this MS.

## 4- Manuscript of Qawmīyah

This MS is indexed under the serial number 172 Taṣawwuf, Dār al-Kutub al-Qawmīyah, Cairo. Muḥammad Amīn b. al-Danaf al-Anṣārī is the copyist of this manuscript, as mentioned in a colophon on the last page of the MS. It was copied on Thursday, 27<sup>th</sup> Rabi<sup>c</sup> al-Awwal 1320 AH (3 July, 1920 C.E) from the manuscript of al-Maktabah al-Khālidīyah, Jerusalem, which was composed by <sup>c</sup>Alī b. Aḥmad b. Muḥammad al-Bayṭār al-Maghribī al-Tūnusī al-Shābī, in 16<sup>th</sup> Shawwāl 992 AH (20<sup>th</sup> October 1584 C.E), as mentioned on its first and last pages. The copyist of the Jerusalem MS thinks that the original MS may have been written by one of the author's students during the author's lifetime because there were some additional *qawā<sup>c</sup>id* in Maghribī script in the footnotes of that manuscript, which may have been the writing of the author because it resembles his own handwriting.<sup>169</sup>

Although this MS is not very old, it is of great importance because it was copied from a very significant and early MS, that of al-Maktabah al-Khālidīyah, Jerusalem. Due to the unstable political situation in Jerusalem, that MS could not be consulted. However, according to available information in the catalogue of al-Maktabah al-Khālidīyah that MS is damaged in its beginning section.<sup>170</sup> For this reason, the MS of Dār al-Kutub al-Qawmīyah gains more importance because now it is the sole source of the contents of the earliest MS of *Qawā<sup>c</sup>id*. The title of the manuscript is *Kitāb Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf <sup>c</sup>alā Wajh Yajam<sup>c</sup> bayna al-Sharī<sup>c</sup>ah wa-al-Ḥaqīqah wa-Yaṣil al-Uṣūl wa-al-Fiqh bil-Ṭarīqah*.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id al-Tasawwuf*, (MS Cairo: Dār al-Kutub al-Qawmīyah 172 Tasawwuf), pp. 1, 259
<sup>170</sup> Ju<sup>c</sup>bah Nazmī, *Fihris al-Makhtūtāt al-Maktabah al-Khālidīyah al-Qus* (Jerusalem), (London: Mū<sup>°</sup>assasat al-Furqān lil-Turāth al-Islāmī, 1422/2001), vol. 1, p. 522

This manuscript is intact and complete in all dimensions and it is written in a very clear *naskh* script. The copyist checked the MS after its completion and wrote the missing words and corrections in the footnotes. It has been divided into 18 chapters and it has 258 pages, consisting of 11 lines to a page and an average of 10 words to a line. Each page has a catchword, thus ensuring continuity between all pages of the MS, and enabling the reader to see that nothing is missing from it. The MS has 224  $qaw\bar{a}^cid$  along with a preface and an epilogue. The copyist counted the  $qaw\bar{a}^cid$  and numbered them. This is additional work by the present copyist because it is not recorded in other MSS.

Another important point to mention about this MS is its additional  $qaw\bar{a}^{c}id$ . It can be observed during the study of this MS that the word *ziyādah* (additional) has been supplemented at the beginning of the following *qawā<sup>c</sup>id*: 11, 13, 14, 16, 17, 20, 21, 23, 27, 28, 48, 49, 146, 149, 154, 202, 203, 204. Presumably these *qawā<sup>c</sup>id* are recorded in the footnotes of the Jerusalem MS and later the copyist of the current MS incorporated these  $qaw\bar{a}^{c}id$  in the text, adding the word *ziyādah*, although he has not mentioned precisely why the word ziyādah has been included and what it stands for in this case. Therefore we cannot provide a conclusive statement about whether these are the  $qaw\bar{a}^{c}id$  recorded in the footnotes of the Jerusalem MS, or whether these  $qaw\bar{a}^{c}id$ are in the text of Jerusalem MS, or that the addition of the word ziyādah has been done by the earlier copyist and not by the present. However, there is an indication in the text which reinforces the idea that these are the  $qaw\bar{a}^{c}id$  recoded in the footnotes of the Jerusalem MS. The copyist records the following on the title page of the current MS: "I tried to the best of my capabilities to produce an exact copy of the original which was composed by one of the students of the author, in which there are some  $qaw\bar{a}^{c}id$  written in the Maghribi script and I think that it is the writing of the author because it greatly resembles his writing."<sup>171</sup> This point will be discussed later in detail.<sup>172</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf*, (MS Cairo: Dār al-Kutub al-Qawmīyah 172 Taṣawwuf), p. 1 <sup>172</sup> *cf*. (below p. 68)

#### 5- Manuscript of Sindh

This MS is available in the al-Maktabah al-Rāshidīyah lil-Shaykh Muḥib Allāh al-Rāshidī (d. 1418 AD), Pīr Jhanda, Sindh, Pakistan.<sup>173</sup> The copyist and date of writing are anonymous. There are some footnotes in folios 2, 3, 4, 12, 14, 21, 25, 27, 30, 36, 44, 51, 53 and 55 written in a different handwriting to that of the text. It is difficult to decide whether it is the writing of the same copyist or someone else because it is a common habit of copyists of MSS to write the footnotes and *hawashī* in a different handwriting, changing script and font in order to differentiate it from the text.

Three footnotes: one on folio 30, and two on folio 53, are very important to determine the date of coping and name of copyist of this MS. In the end of first two footnotes, it is written very clearly that it is the writing of al-Sayyid Sulayman al-Ahdal. The original words of the footnote of folio 30, are: min khatt al-Sayyid Sulaymān and on the folio 53: al-damīr fī qawlihi "wa-howa" yarji<sup>c</sup> "ilā akhar" fī qawlihi "akhar al-farq" lā ilā mā qablahu wa-lā ilā mā ba<sup>c</sup>dahu kamā lā yakhfī min khatt qā<sup>°</sup>ilihi al-Sayyid Sulaymān b. Abī al-Qāsim al-Ahdal. After reading these footnotes, it can be concluded that the writer and copyist of these footnotes is al-Sayyad al-Sulyman al-Ahdal (1137-1197/1725-1783), a famous traditionalist and mufti of Zabid and Yemen.<sup>174</sup> With this clue, we may attempt to ascertain a rough date for this MS, but the second footnote on folio 53 is very confusing and at variance with such a conclusion because this footnote is also written in the same handwriting as the first two folios and it states: "My master, the scholar, Sulyman b. Abi al-Qasim al-Ahdal said it." The original words are: "qālahu Sayyidī al-Allāmah Sulaymān bin Abī al-Qāsim al-Ahdal." This footnote indicates that these explanatory notes were originally made by al-Ahdal, and may have been copied by an anonymous copyist. From this angle we may begin by suggesting that it was written by a student of al-Ahdal at the end of 12<sup>th</sup>/18<sup>th</sup> century. In fact, the title page of this MS is also

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> There is no published catalogue of the Maktabat al-Rāshidīyah li-al-Shaykh Muḥib Allāh al-Rāshidī (d. 1418/1997) but it is cited in a research article. *cf.* Muḥammad Aṣghar Asad and al-Siyālwī, Muḥammad Sharīf, 'Al-Imām al-Shaykh Zarrūq wa-Kitābuhu "Qawā<sup>°</sup>id al-Taṣawwuf", pp. 249-261 at p. 257

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Ziriklī, *al-A lām*, vol. 3, p. 201; Zabārah, *Taqārīz*, pp. 742, 743

missing which may have had some information about its date and copyist and there is no colophon at the end which could be of help in this regard.

The manuscript is written in very clear  $raq^{c}ah$  script. It has been divided into 18 chapters and composed of 60 folios and an average of 21 lines per page, and 10 words in each line. It has 223  $qaw\bar{a}^{c}id$  with a preface and an epilogue. This MS also has a catchword on each folio, ensuring continuity between all folios of the manuscript and enabling the reader to check that nothing is missing.

# 6- Manuscript of Berlin

This copy is indexed under the number of 3031 PM. 547 in the Koniglichen Bibliothek zu Berlin.<sup>175</sup> Fortunately, at the end of this copy there is a colophon which indicates that the completion of this copy took place on Sunday night, 2<sup>nd</sup> Dhū al-Ḥajj, 1017 AH (9<sup>th</sup> March, 1609 C.E), and copyist of this MS is recorded as Ḥājjī Muḥammad b. al-Ḥājj Ma<sup>c</sup>dal b. al-Ḥājj Muḥammad Ibn <sup>c</sup>Abd al-Ḥusayn al-Baṣrī al-Shāfi<sup>c</sup>ī al-Ash<sup>c</sup>arī. The title of the manuscript is *Qawā<sup>c</sup>id al-Ṭarīqah fī al-Jama<sup>c</sup> bayna al-Ṭarīqah wa-al-Ḥaqīqah*.

It contains 32 folios. There are 27 lines to a page and an average of 14 words to a line. The MS has 224  $qaw\bar{a}^{\circ}id$ , two prefaces, and an epilogue. The physical condition of the MS is not good. It is damaged in many places with numerous erasures and lacunae prevalent throughout the manuscript, especially on folios 2, 3, 6, 10, 11, 17, 18, 29, 30, 31, 32. There are some explanatory notes and additions in the footnotes of this MS. These additions may have been made by one or more of its owners or readers in later times. This MS has also a catchword on each folio, ensuring continuity between all folios of the manuscript, enabling the reader to check that no pages are missing.

It is interesting that it has two prefaces, one by the compiler, and other by the author. In contrast to other manuscripts, it is arranged in a completely different manner. In fact, <sup>c</sup>Alī b. Hussām al-Dīn al-Muttaqī al-Hindī<sup>176</sup> complied this copy. He wrote in the

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> Ahlwardt, Wilhelm: Verzeichnis der arabischen Handschriften, 5. Bd., (= Die Handschriften-Verzeichnisse der Königlichen Bibliothek zu Berlin, 17. Bd.), (Berlin: A. Asher and Co. 1893), vol. 3, no. 3031. Pm. 547

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Ziriklī, *al-A ʿlām*, vol. 5, p. 79

forward on folio 1: "When I saw the book *Qawā<sup>c</sup>id al-Ṭarīqah al-Jāma<sup>c</sup> bayna al-Sharī<sup>c</sup>ah wa al-Ḥaqīqah* by al-Shaykh al-Imām Shihāb al-Dīn Aḥmad Al-Barnusī, commonly known as Zarrūq (May God bless him), it consisted of very important *qawā<sup>c</sup>id*, but most of them were scattered without proper arrangement according to subject matter. I arranged this book into eight chapters and one epilogue to the best of my abilities."

The titles of the chapters are as follows:

- 1- al-bāb al-awwal fī ishtiqāq lafz al-taṣawwuf, Qa. 1-10
- 2- al-bāb al-thānī fī al-<sup>c</sup>ilm wa-ādābihi, Qa. 11-68
- 3- al-bāb al-thālith fī al-sayr wa-al-sulūk wa-mā yata 'llaq bihi

I- fasl fī ta <sup>c</sup>dud al-turuq wa-ittihād al-maqsid, Qa. 69-82

II- *fașl fi al-karāmāt wa-al-tashabbuh bil-qawm wa-ḥukm al-majādhīb*, Qa. 83-90

III- fasl fī dawā <sup>c</sup>ī al-inkār <sup>c</sup>alā al-qawm, Qa. 91-111

IV- fașl fī dhikr al-ashkhāș wa-kutubihim allatī waqa<sup>c</sup> al-taḥdhīr <sup>c</sup>an muțāli<sup>c</sup>ātihā wa-bayān dā<sup>c</sup>iyat al-ramz fī <sup>c</sup>ibārātihim, Qa. 112-114

- 4- al-bāb al-rābi<sup>c</sup> fī al-akhlāq wa-al-a<sup>c</sup>māl al-maḥmūdah wa-al-madhmūmah, Qa. 115-171
- 5- al-bāb al-khāmis fī al-<sup>c</sup>ibādāt

I- fașl fi al-wird, Qa. 172-180

II- faşl fī al-dhikr wa-al-du cā wa-ādābihā wa-sharutihā, Qa. 181-197

- 6- al-bāb al-sādis fī al-samā<sup>c</sup> wa-taḥqīq al-qawl fīhi, Qa. 198-213
- 7- *al-bāb al-sābi<sup>c</sup> fī al-faḍā<sup>°</sup>il*, Qa. 214-216
- 8- al-bāb al-thāmin fī al-mutafarriqāt, Qa. 217-223

This systemisation by °Alī b. Hussām al-Dīn may be considered a remarkable addition because readers may now study these  $qaw\bar{a}^{\,c}id$  in a thematic sequence, although it seems that adopting any particular arrangement of these loosely related  $qaw\bar{a}^{\,c}id$  is not considered very important in the author's view, as he himself arranged it in this particular form. Anyhow, this MS is substantially identical to others, differing only in

the form of arrangement. Khushaim and Kugle mistakenly believed this MS to be a *sharḥ* of *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf*. Kugle writes: "*Sharḥ Qawā<sup>c</sup>id al-Ṭarīqah* is <sup>c</sup>Alī al-Muttaqī's commentary on Zarrūq's *Principles of Being a Ṣūfī*."<sup>177</sup> But, as we have just described, it is only a re-arrangement of the *qawā<sup>c</sup>id* and the compiler of this MS did not consider it a commentary upon the *Qawā<sup>c</sup>id*.

# 7- Manuscript of Jerusalem

The MS is indexed under the serial No. 460- 9 in al-Maktabah al-Khālidīyah, Jerusalem. The name of the copyist is <sup>°</sup>Alī b. Aḥmad b. Muḥammad al-Bayṭār al-Maghribī al-Tūnusī al-Shāmī. The title of the manuscript is  $Qaw\bar{a}^{\,c}id$  al-Ṭarīqah fī al-Jama<sup>°</sup> bayna al-Sharī<sup>°</sup>ah wa-al-Ḥaqīqah. It consists of 80 pages. There are 21 lines to a page. It was written in Maghribī script on the 16<sup>th</sup> Shawwāl, 992 AH (20<sup>th</sup> October, 1584 C.E). It is damaged from the very beginning. There are some annotations, corrections, and additions in postscripts of the pages. It is written with black ink and the word  $q\bar{a}^{\,c}idah$  is highlighted in red ink.

The copyist of the MS writes in a colophon: "All praise is due to God, I tried my best to copy accurately as the original MS which may be written by one of the author's students and there were some  $qaw\bar{a}^{c}id$  in Maghribī script in the footnotes. I think it is the writing of the author because it greatly resembles his handwriting."<sup>178</sup>

This MS is very important because of its historical background. It is the earliest one and is assumed to have been written by a student of the author who then checked it and added some  $qaw\bar{a}^{c}id$ . Some parts of this MS have been damaged. However, fortunately, the MS of Dār al-Kutub al-Qawmīyah, which is copied from this one, as mentioned in the description of the Qawmīyah MS is sound and lucid.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Khushaim, Zarrūq the Sūfī, p. 94; Kugle, 'Ahmad Zarrūq' pp. 98, 99

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Ju<sup>c</sup>bah Nazmī, *Fihris al-Makhtūtāt al-Maktabah al-Khālidīyah al-Qus*, vol. 1, p. 522

## 8-Manuscript of Algeria

This MS is available in the Maktabat Zāwiyat °Alī b. °Umar, Ṭūlaqah, Algeria. The copyist of this manuscript is Muḥammad al-Akḥal °Af Ibn al-°Arabī b. Abī Zayyān al-Jazā°irī, who copied it in a common script. It has been written in Dhū al-Qa°dah, 1057 AH (December, 1647 C.E).

The title of this MS is *Kitāb Ta*°sīs al-Qawā°id wa-al-Uṣūl wa-Taḥṣīl al-Fawā°id li-dhawī al-Wuṣūl fī Umūr Ahammuhā al-Taṣawwuf wa-mā fīhi min Wujūh al-Ta°arruf. It contains of 83 folios and there are 19 lines to a page. Its length and width is  $14 \times 19.5$  cm.<sup>179</sup>

## 9- Manuscript of Salā

This copy is indexed under the number 3-307 in the Khizānat al-°Ilmīyah al-Ṣubayḥīyah, Salā, Morocco. The name of copyist is obscure. The title of this manuscript is *Kitāb Ta°sīs al-Qawā°id wa-al-Uṣūl wa-Taḥṣīl al-Fawā°id li-dhawī al-Wuṣūl*. It has 43 folios or 85 pages. There are 26 lines to a page and its length and width is 18 x 13 cm. It is written in Maghribī script in black ink.<sup>180</sup>

# 10- Manuscript of Ghana, Yūsuf 'Abd al-Rahmān Collection

This copy is indexed under the number YA 136 in the Yūsuf <sup>c</sup>Abd al-Raḥmān Collection. It is composed in Sudanese script. The name of copyist is Sulaymān b. Dāwud. The title of this MS is *Qawā<sup>c</sup>id al-Ṭarīqah fī al-Jama<sup>c</sup> bayna al-Sharī<sup>c</sup>ah wa-al-Ḥaqīqah*. As regards to the age of this MS, there is neither any evidence as to

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Husayn, Yūsuf, Fihris li-Ahamm 500 Makhtūțah min Makhtūțāt Maktabat Zāwiyat 'Alī b. 'Umar, Tūlqah, al-Jazā'ir [Algeria] Dār al-Tanwīr, [2006?]), p. 192

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Hajjī, Muhammad, *Fihris al-Khizānah al-°Ilmīyah al-Subayhīyah bi-Salā, Maghrib*, (Kuwait: Ma°ahad al-Makhtūtāt al-°Arabīyah, 1406/1985), p. 235

the time in which it was written, nor a clear indication as to its scribe. It contains 130 pages, having 8 lines to a page. It is in a very good condition.<sup>181</sup>

# 11- Manuscript of Ghana, Naya Liman Khālidiyū Collection

This MS is indexed under the serial no. NLK-76, in Naya Liman Khālidiyū Collection. <sup>°</sup>Abd Allāh <sup>°</sup>Uthmān copied it in 1242/1826 in Sudānese script. It is in very good condition. The title of this MS is *Qawā<sup>°</sup>id al-Ṭarīqah*. It consists of 126 pages and there are 12 lines per page.<sup>182</sup>

# 12- Manuscript of Mecca

This copy is indexed in the Maktabat al-Haram al-Makkī al-Sharīf under the no. <sup>°</sup>Ām, 4306. The title of this MS is *Qawā<sup>°</sup>id al-Ṭaṣawwuf <sup>°</sup>alā Wajhin Yajma<sup>°</sup> bayna al-Sharī<sup>°</sup>ah wa-al-Ḥaqīqah.* The details of this MS could not be found.<sup>183</sup>

# Other Manuscripts

There six other manuscripts in the different libraries, which are as follows:

- 1. Rabat manuscript no. Q555 is in the Bibliotheque General, Rabat.
- 2. Tunis manuscript no. 824, Folio 1-65 in the Biliotheque National, Tunis.
- Husnī manuscript no. 1-18 in Hasan Husnī <sup>c</sup>Abd al-Wahhāb Library, Bibliotheque Nationale, Tunis<sup>184</sup>
- 4. Fez manuscript no: 1513 in al-Khizānah al-Qarawiyyīn, Fez
- 5. Rabat manuscript no: 12217 in al-Khizānah al-Malikīyah, Rabat.<sup>185</sup>
- Bayazit Devlet Kutuphanesi [Beyzid], Demirbas: 003691, Siniflama Yar
   297.7, Titled: Tā<sup>2</sup>sīs al-Qawā<sup>c</sup>id wa Uṣūl al-Taḥṣīl al-Fawā<sup>2</sup>id li-Dhawī
   <sup>c</sup>Uqūl, [Yy] Yaza [T.Y] 79 VR

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Muhammad, Bābā Yūnus, *Fihris Makhtūtāt Maktabāt Ghānā: <sup>c</sup>Abd al-Rahmān Collection*, (London: Mū<sup>2</sup>ssasat al-Furqān lil-Turāth al-Islāmī, 1421/2000), p. 180

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Muhammad, Bābā Yūnis, *Fihris Makhtūtāt,* p. 180

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> al-Mu<sup>°</sup>allimī, <sup>°</sup>Abd Allāh b. <sup>°</sup>Abd Raḥmān, *Mu<sup>°</sup>jam Mu<sup>°</sup>allifī Makhṭūṭūt Maktabat al-Haram al-Makkī al-Sharīf*, al-Riyād: Maktabat al-Malik Fahd al-Waṭanīyah, 1416/1996, p. 294

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Khushaim, Zarrūq the Ṣūfī, pp. 47, 63, 64

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Abd al-Majīd Khayālī edited *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf* using these two MSS. *Cf.* (above, pp. 47, 48)

# The Title of the Book

This book has various titles. The sources of the author's biography reveal its different names:

1- Al-Timbuktī calls it *Kitāb Qawā<sup>c</sup>id fī al-Taṣawwuf*<sup>186</sup>.

2- Al-Hanbalī and al-Munāwī refer to it as *Qawā<sup>c</sup>id al-Sūfīyah*.<sup>187</sup>

3- Al-Baghdādī names it *Qawā<sup>°</sup>id al.Taṣawwuf <sup>°</sup>alā Wajh Yajma<sup>°</sup> bayna al-Sharī<sup>°</sup>ah* wa-al-Ḥaqīqah wa-Yaṣil al-Uṣūl wa-al-Fiqh bil-Ṭarīqah.<sup>188</sup>

4- Hājjī Khalīfah<sup>189</sup> and <sup>c</sup>Abd al-Haqq Muhaddith Dihlawī<sup>190</sup> call it *Qawā<sup>c</sup>id* al-Tarīqah fī al-Jama<sup>c</sup> Bayna al-Sharī<sup>c</sup>ah wa-al-Haqīqah.

5- Kaḥālah records two books: *Qawā<sup>°</sup>id al-Taṣawwuf <sup>°</sup>alā Wajhin Yajma<sup>°</sup> bayna al-Sharī<sup>°</sup>ah wa-al-Ḥaqīqah wa-Yaṣil al-Uṣūl wa-al-Fiqh bil-Ṭarīqah* and *Ta<sup>°</sup>sīs al-Qawā<sup>°</sup>id wa-al-Uṣūl wa-Taḥṣīl al-Fawā<sup>°</sup>id li-Dhawī al-Wuṣūl fī al-Taṣawwuf* and thinks these are two different books.<sup>191</sup>

The different titles in the MSS have been described earlier:

1. Its name in the MSS of Escurial, Algeria, Paris and Salā is *Kitāb Ta<sup>2</sup>sīs* al-Qawā<sup>2</sup>id wa-al-Usūl wa-Tahsīl al-Fawā<sup>2</sup>id li-Dhawī al-Wusūl.

2. The title of the MSS of Cairo and Mecca is  $Qaw\bar{a}^{c}id\ al-Taṣawwuf\ cala\ Wajhin$ Yajma<sup>c</sup> Bayna al-Sharī<sup>c</sup>ah wa-al-Ḥaqīqah. The latter one is the title of all published editions, however the word kitāb is additional in the first published edition by al-Maţba<sup>c</sup> al-cIlmīyah, Cairo: 1318/1900.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> al-Timbuktī, Nayl al-Ibtihāj, p. 85

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> al-Hanbalī, Shadharāt, vol. 7, p. 364; al-Munāwī, al-Kawākib, vol. 2, p. 122

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> al-Baghdādī, *Īdāḥ al-Maknūn,* vol. 1, p. 242

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Hājjī Khalīfah, Kashf al-Zunūn, vol. 2, p. 1358

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Dihlawī, *Taḥṣīl al-Ta<sup>c</sup>rruf*, p. 1

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Kahālah, *Mu<sup>c</sup>jam al-Mu<sup>c</sup>llifīn*, vol. 1, p. 155

3. The MSS of Berlin, Ghana and Jerusalem reveal its names *Qawā<sup>c</sup>id al-Ṭarīqah fī* al-Jam<sup>c</sup>i Bayna al-Sharī<sup>c</sup>ah wa-al-Ḥaqīqah.

The exact reason behind the differences in the title of this book is unclear. Whether it had more than one title from the outset, or had one single title that was replaced by the author, or any one of his students or subscribers is unknown. There are different titles of this book as mentioned in the manuscripts, the biographical dictionaries and other sources which can be easily classified into four:

- 1- Qawā<sup>c</sup>id fī al-Taṣawwuf.
- 2- Qawā<sup>c</sup>id al-Ṣūfīyah
- 3- Qawā<sup>°</sup>id al-Ṭarīqah
- 4- Ta'sīs al-Qawā'id

These are the short titles of this book. One can easily observe that all these above mentioned four titles have almost the same meanings with a variation of words used for it. Similarly there is a great resemblance in the detailed titles of the book and all of them state a common theme that this book contains the principles of Sūfism. Therefore it can be assumed that the popular theme of this book is recorded in the sources with a variation of its titles and it appears not to have been a matter of great importance for the early subscribers and students of the author, otherwise they may have chosen to fix one title for this work. Secondly, it was the habit of the author to revise his own books and to change their titles. As Khushaim indicated: "It is significant that most of his biographers say that he always tended to write in a short concise manner and that he used to revise his work several times. This is true for the most part. Because of the Shaikh's habit of revising his work and re-writing them a sort of similarity has risen between some of these works. If we compare for example, "Uddat al-Murīd and al-Nush al-Anfa" or Qawā" id al-Tasawwuf and Ta"sīs al-qawā<sup>c</sup>id, we will find that although they bear different titles and are organized different ways the content of each two mentioned works are nearly the same. This may indicate either revision under taken by the author or repetition of compilation

which was another habit of the Shaikh."<sup>192</sup> It is very difficult to select one name of this book from its various names, and it could not be said with certainty which was finally given by the author to this work. However the preference has been given to *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf <sup>c</sup>alā Wajhin Yajma<sup>c</sup> bayna al-Sharī<sup>c</sup>ah wa-al-Ḥaqīqah wa-Yaṣīl al-Uṣūl wa-al-Fiqh bil-Ṭarīqah* because of its popularity within the sources.

# The Difference in the MSS and Published Edition

Six MSS and the first published edition in 1318/1900 have been used for the restoration of text, and each MS has been designated a particular symbol in the critical notes. The details are as follows:

- 1- MS of Escorial (۲)
- 2- MS of al-Azharīyah (ز)
- 3- MS of al-Qawmīyah (ق)
- 4- MS of Paris (ف)
- 5- MS of Sindh (س)
- 6- MS of Berlin. (ب)
- 7- Published edition (ط)

Two fundamental differences may be observed in the MSS and published edition: 1-The difference in the number of  $qaw\bar{a}^{c}id$ . 2- the difference in the subject matter of  $qaw\bar{a}^{c}id$ . We will discuss these in turn:

# 1- The Difference in the No. of Qawā<sup>c</sup>id in the MSS

The number of  $qaw\bar{a}i^{c}d$  varies between the MSS and there are two types of difference:

1- Difference in form: It is considered a minor change where one  $q\bar{a}^{c}idah$  has been divided into two. It can be observed only in three places in the MSS.

- (1)  $q\bar{a}^c idah 11$  of MS  $\ddot{b}$  is equal to two  $qaw\bar{a}^c id$ . 11 and 13 of MS  $\rho$ .
- (2)  $q\bar{a}^c idah 71$  of the MS  $\gamma$  has been divided into two  $qaw\bar{a}^c d$  in MS  $\gamma$  and  $\zeta$ .

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Khushaim, Zarrūq the Sūfī, p. 43

## (3) $q\bar{a}^{c}idah$ 199 of $rac{1}{2}$ is equal to two $qaw\bar{a}^{c}id$ : 205 and 206 of MS

2- Difference in the subject matter: This is a significant difference because some  $qaw\bar{a}^{c}id$  are missing in some MSS.  $q\bar{a}^{c}idah$  146 is missing in MSS  $\cdots$ ,  $\cdots$  and  $\perp$  and  $qaw\bar{a}^{c}id$  149, 154, 202, 203, 204 are missing from published edition  $\perp$ . There are 44 additional  $qaw\bar{a}^{c}id$  in the footnote of the MS  $\downarrow$ .

## The Status of the Additional Qawā<sup>c</sup>id

 $Q\bar{a}^{c}idah$  146 is missing from MSS  $\sim$ ,  $\sim$  and  $\perp$  and five other  $qaw\bar{a}^{c}id$ , numbered 149, 154, 202, 203, and 204, are present in all MSS and missing only in the published edition  $\perp$ .  $Q\bar{a}^{c}idah$  146 is present in four MSS and the remaining five  $qaw\bar{a}^{c}id$  are present in all MSS and missing only from the published editions reinforces the idea that these  $qaw\bar{a}^{c}id$  were written by the author. Moreover, these six  $qaw\bar{a}^{c}id$  are available in the published edition of Beirut.<sup>193</sup> Therefore these  $qaw\bar{a}^{c}id$  have been included in the text of the critical edition.

There are 44 additional  $qaw\bar{a}^c id$  in MS  $\downarrow$ .  $Qaw\bar{a}^c id$  no. 2 and 11 of these additional  $qaw\bar{a}^c id$  are present in the published edition of Beirut.<sup>194</sup> With the exception of this, there is no other external evidence to determine their authenticity, either endorsing or rejecting them. However there is a footnote in MS  $\downarrow$  on folio 73 under the first additional  $q\bar{a}^c idah$ , stating that: "hadhihi  $qaw\bar{a}^c id$  wujidat <sup>c</sup>alā nuskhah xxx wa-laysat min al-așl" (these  $qaw\bar{a}^c id$  are present in copies and are not from the original) which is clear evidence that these  $qaw\bar{a}^c id$  are explanatory and illustrative, for instance additional  $q\bar{a}^c idah$  12 is explanation of the text of  $q\bar{a}^c idah$  82 on folio 81, and additional  $q\bar{a}^c idah$  23 is an explanation of the text  $q\bar{a}^c idah$  114, and so on. Some  $qaw\bar{a}^c id$  are extracted from other books of Zarrūq. For example in the additional  $q\bar{a}^c idah$  27 on folio 92, the copyist wrote: "He (Zarrūq) said in *Sharḥ al-Mabāḥith al-Aslīyah*" and then copied the  $q\bar{a}^c idah$  from that source. Due to the availability of

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf*, ed. <sup>c</sup>Abd al-Majīd Khayālī, (Beirut, Dār al-Kutub al-<sup>c</sup>Ilmīyah: 2007), pp. 97, 98, 101, 127

Note: Badawī Mahmūd al-Shaykh has composed a commentary of *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf* and he included all these *Qawā<sup>c</sup>id* in his commentary. For detail see: Badawī Mahmūd al-Shaykh, *al-Kanz al-Farīd fī al-Taṣawwuf al-Rashīd*, (Cairo, Hāyid Burj: 1429/2008), first edition.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Zarrūq, Qawā<sup>c</sup>id al-Tasawwuf, ed. <sup>c</sup>Abd al-Majīd Khayālī, pp. 38, 58, 59

this information, it has been decided not to include these  $qaw\bar{a}^{c}id$  in the critical edition of the text, however an appendix has been fixed at the end of our work to record these additional *qawā*<sup>c</sup>id.<sup>195</sup>

## 2- The Difference in the Arrangement of the Qawā<sup>c</sup>id

The difference in arrangement of the  $qaw\bar{a}^{c}id$  may be illustrated simply by dividing the MSS into two categories:

- 1. MS of Berlin: This has an entirely different arrangement because it is in fact a re-arrangement by Shaykh °Alī al-Muttaqī, as described in its preface.
- 2. Other MSS have minor differences in arrangement. MSS a and  $\Delta$  are identical in arrangement if the additional *qawā<sup>c</sup>id* have been excluded. Similarly MSS have a different ق have a different س has almost the exact arrangement. MS ف arrangement of some *qawā<sup>c</sup>id*, compared to their positions in other MSS.

The reason behind this difference of arrangement is not clear and questionable, and one wonders whether this difference is a result of the work of the copyists, or that of the author. It seems that the author did not intend to favour any particular arrangement. He may have composed loosely related  $qaw\bar{a}^{c}id$  and then added some further  $qaw\bar{a}i^{c}d$  in footnotes. Later, when different copyists copied from the author's manuscript, they may have placed these  $qaw\bar{a}^{c}id$  independently into the text, which caused the difference of arrangement. The copyist of MS ف, which is the copy of the earliest MS of Jerusalem, provides some importent information in this regard. The copyist Muhammad Amīn al-Ansārī records in the title page of this MS: "It has been [our] best endeavoured to produce an exact copy of the original. The original MS is written by any one of the students of the author. There are some  $qaw\bar{a}^{c}id$  in the footnotes of the MS in Maghribī script. I think it is the writing of the author because it is very similar to his own handwriting."<sup>196</sup> It can be observed during the study of this MS, that the copyist records all the necessary information of the original MS. He includes the  $qaw\bar{a}^{c}id$  which were originally in footnotes in the main body of text, and he adds the word *ziyādah* to differentiate this from the rest of the work. This can be

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> cf. (above p. 54)
<sup>196</sup> Zarrūq, Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf, (MS Cairo: Dār al-Kutub al-Qawmīyah 172 Taṣawwuf), pp. 1, 259

noted in the following  $Qaw\bar{a}^{\circ}id$ : 11, 13, 14, 16, 17, 20, 21, 24, 27, 28, 48, 49, 146, 149, 154, 202, 203, 204. The same may be observed in MS,  $\circ$  where the abovementioned last six  $qaw\bar{a}^{\circ}id$  are written in the footnotes in a different script. Similarly in the MS  $\doteq q\bar{a}^{\circ}idah$  146 is written in the footnotes on folio 39, and another example of this kind of alteration occurs in folio 53, MS  $\doteq$  where the copyist started  $q\bar{a}^{\circ}idah$ 205 after  $q\bar{a}^{\circ}idah$  201 and wrote: "*talb al-taḥqīq bil-sidq*", which was then crossed out and he began to write  $q\bar{a}^{\circ}idah$  202, 203, 204, and finally  $q\bar{a}^{\circ}idah$  205. Whilst he has not mentioned the reason for the addition of  $q\bar{a}^{\circ}idah$  146 in the footnote, or the omission of the words of  $q\bar{a}^{\circ}idah$  205, the foregoing supports the notion that the difference of arrangement is due to the placement of the  $qaw\bar{a}^{\circ}id$  originally in footnotes in the main body of text. Thus the placement of additional  $qaw\bar{a}^{\circ}id$ , is the main cause of difference in the arrangement in the various copies.

Another possible cause of this difference of arrangement may be the author's aforementioned habit of revising his work. He may have produced some copies with some additions and differences of arrangement and circulated them, later this may have created the differences we see in the MSS. However, the first possibility appears more likely and to be supported by the evidence presented here.

## The Order of Qawā<sup>c</sup>id in the Manuscripts

The order and arrangement is different in the MSS and published edition as described above. Designating the Escorial MS as a foundational control, a chart has been designed to show the differences of ordering in the MSS. Its details can be seen in appendix 2.<sup>197</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> See appendix: 2 (below, pp. 189-197)

Section: 4

# Methodology of Editing

## Methodology of Editing

The main concern of this thesis is to restore the text and verify the authenticity of the contents of *Qawā*<sup>c</sup>*id al-Taṣawwuf* by the comparative and comprehensive study of its MSS. The availability of MSS and published edition of *Qawā*<sup>c</sup>*id* for the present study makes it possible to restore a text very close to the original one. In order to establish a clear, authentic and authoritative text, the rules of codicology, orthography and methods of textual research have been applied. Six MSS and the published edition have been used for the restoration of the text. Each MS has been designated a particular symbol in critical notes as described above.<sup>198</sup> After studying the MSS and published editions, it has been decided to consider MS e as the foundational one because of its soundness, historical importence, favourable physical condition, and most importantly, according to the available information, it is the earliest available in the libraries. It was written in  $16^{\text{th}}$  Rabī<sup>9</sup> al-Awwal, 996/1588 within one hundred years of the author.<sup>199</sup> Other MSS and published editions will be used for comparison and verification.

The second most important MS is of Jerusalem which is older and was written in 16<sup>th</sup> Shawwāl 992/1584. As contrast to the MS ج, the copyist of this MS is known, but it is damaged from the beginning and its physical condition is not good.<sup>200</sup> An attempt has been made to obtain the manuscript from Jerusalem but it could not be obtained.<sup>201</sup> However another MS ف has been collected from Dār al-Kutub al-Qawmīyah, Egypt. This MS is a copy of the Jerusalem MS. Muḥammad Amīn b. al-Danaf copied it in 1320/1920. There is great resemblance in the arrangement and material of this MS and Escorial MS and the both MSS contain 224 Qawā<sup>c</sup>id.<sup>202</sup> Other available MSS are written either later or their dates and copyists are anonymous. On these grounds, the preference has been given to MS ج.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> See (above p. 66)

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>e</sup>id al-Taṣawwuf*, (MS: Arabe, 741 in the Real Bilioteca del Monasterio Escorial, Madrid), folio, 147a; Derenbourg, Hartwig, *Les Manuscrits Arabes de l'Escurial*, (Paris : Leroux: Geuthner, 1884-1941), p. 32

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Ju<sup>c</sup>bah Nazmī, *Fihris al-Makhtūtāt al-Maktabah al-Khālidīyah al-Qus*, vol. 1, p. 522

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> See (above, p. 61)

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> See (above, pp. 56, 57); (below, pp. 189-197)

## **Editing Work**

MS has been designated the basic one and all other MSS and published works have been used for comparison, analysis and restoration. All variations, differences of words, missing words, missing narratives, omissions, additions or any textual differences between the six MSS and published editions have been illustrated in the footnotes. All of the additions in MS e has been indicated in footnotes. The order of  $Qaw\bar{a}^{c}id$  is different in the MSS and the published editions used. A comprehensive list has been prepared in order to show the differences between them.<sup>203</sup> The order of the text is contrasted to that of MS a which has been designated the foundational manuscript in order to make the work more comprehensive and accurate.

According to the available information about the MSS and their physical and historical conditions, they have been placed in this arrangement showing their reliability and importance for our purposes, arranged in a scale moving from the most to the least reliable as such: ط ب بس ,ف ,ق ,ز , The presentation of data in the footnotes is in an ascending order that presents the reference most likely to be reliable first, moving to the progressively less reliable. All the differences of the MSS are explained in the footnotes, except the title of the chapters of al-Azharīyah and Berlin MSS, which in fact are additions of their compiler or copyists. The details of these titles have been given in the introduction to the MSS.<sup>204</sup> We have attempted to record all variations, omissions and additions, both minor and major, in the footnotes so that the reader may observe at once the contents of all MSS consulted.

The editing work may be divided in two: 1- Major changes, such as additions or omissions of Qawā'id or phrases in the text, and this is the case with the following qawā<sup>c</sup>id: 4, 5, 7, 8, 146, 149, 154, 202, 203, and 204. 2- Minor changes, such as the omission or addition of diacritical points, words, grammatical errors, or the error in the words of Qur<sup>3</sup> anic verses or Prophetic traditions. Both types of variations are recorded in the footnotes.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> See (below p. 189)
<sup>204</sup> See (above pp. 53, 54, 60)

The reading of MS - has been strictly followed throughout in the restoration process; however sometimes there is a minor difference between the contexts of the MSS where one or two words in the respective texts do not correspond exactly to each other, which indicates that the original text has been altered either intentionally or un-intentionally. These minor differences of words sometimes produce entirely different meanings, and sometimes there is a difference of words though the meaning remain the same. When some words have been taken from other MSS for restoration then all such additions and omissions of words have been included in the text within square brackets, and explained in the footnotes. This kind of restoration is observed only in the following *qawā*<sup>c</sup>*id*: 4, 62, 64, 65, 67, 73, 74, 84, 86, 88, 91, 93, 96, 105, 109, 114, 115, 118, 123, 129, 140, 149, 158, 179, 186, 188 and 212. Moreover, this kind of restoration has been done only in critical cases, for example the omission of a necessary word as in Qa. 149 only hitmālihi is present instead of li-ahtimālihi, or grammatical error as in the Qa. 140 a<sup>c</sup>mālihim alladhī instead of a<sup>c</sup>mālihim allatī or a mistake in the hadīth as there is in Qa. 64 'Abd Allāh b. 'Umar instead of 'Abd Allāh b. <sup>c</sup>Amar and in Qa. 118 ghā<sup>o</sup>ib with rafa<sup>c</sup>a instead of ghā<sup>o</sup>ib with fataha and in Qa. 158 khaslatān lā yajtami cān instead of khaslatān lā tajtami cān and in Qa. 179 al-riyā instead of *al-ribā*° and in Qa. 212 *tatrīb* instead of *tathrīb*.

## Linguistic Errors

It is not the duty of an editor to correct the linguistic errors of the author and make the text more attractive to the reader, but rather, it is to strive to present the original text of the MS. However, all grammatical and linguistic errors have been amended after comparing the MSS and published edition choosing the better option for restoration. These mistakes are mainly confusions of the masculine and feminine genders. It can be observed in many  $qaw\bar{a}^cid$  as ما ظهر حقيقة in MS instead of يكون in Qa. 9 and تكون in MS ما ظهرت حقيقة fin MS أو وجود لها الا فيها كمال له الا بها Call the masculine and so on.

## Orthographic Notes:

There are many errors of spelling in the MSS and these errors differ widely, such as the omission or addition of letters or words. Sometimes different words having the similar meanings are used in the MSS, for instance in MS الحافظ instead of الحافظ in Qa. 3 and in MS تنازع : أم Qa. 3 and in MS تنازع : أم Qa. 7. But in some places there are different words with differing meanings, but which are nonetheless suitable and meaningful in their contexts. For example in MSS ق and تخصيصا عليه : س and in MS تخصيصا عليه instead of تقيده for example in Qa. 11 and in MS تخصيصا عليه المعتقدات in Qa. 13 and in MS تقيده : براي المعتقد in Qa. 13 and in MS تخصيصا عليه . براي المعتقد in Qa. 13 and in MS تخصيصا عليه المعتقدات in Qa. 13 and in MS تخصيصا عليه المعتقدات in Qa. 13 and in MS م Qa. 18. All these variations are recorded in both the footnotes and text, according to the reading of MS م

However there are many mistakes of spelling, even in MS م, which are corrected in our critical edition, for example in MS حتماله :م is incorrectly noted instead of the listead of ur حتماله : (م عروفة الفقهاء :س Qa. 149 and MS صوفة الفقهاء :س is written instead of the correct صوفة القهروردى : (in MS) in Qa. 7 and in MS السهروردى : (is spelt instead of the correct) in Qa. 45.

All mistakes pertaining to spelling are mentioned in the footnotes; however some minor mistakes have been ignored which are basically due to the written font of ancient Maghribī script.

#### **Diacritical Marks and Their Effects**

The importance of diacritical marks to distinguish the letters of alphabet is central. In ancient times scribes did not note the dots and *harakāt* (short vowels) as the native speakers could easily understand and determine the form of the words, but for non-Arabs it was highly problematic and confusing. The MSS e and j are written in this complex Maghriabī script and their diacritical marks are different from other MSS, for instance, the dot of  $f\bar{a}$  is beneath it and  $q\bar{a}f$  is written with only one dot just like  $f\bar{a}$ . The importance of diacritical marks can be discerned by this illustration of Arabic alphabets and their phoneticized Latin equivalents:

The omission or addition of dots may at times create entirely different meanings such as the word الجريري that is written in MS س in Qa. 12 as الجريري and جناية in Qa.

45 as التحلي قبل التحلي قبل التخلي and الريا in MS م in Qa. 179 as الريا and الحريري in MS ق in Qa. 18 as (التخلي قبل التحلي). This kind of difference is very common in the MSS and it makes establishing the text complicated when it occurs numerous times in one sentence, for instance in the published edition in Qa. 198 في الأولى واصل المتكلم في الأولى واصل في الثاني فلزم...ضبط اللسان...والاصل المتكلم في الأولى واصل في الثاني ironically explains in this *qā 'idah* that the correct use of a word and understanding of its meaning is very important. It is necessary to grasp the meaning of a word so that the tongue might adequately convey it. Otherwise in the first instance the speaker himself may be misguided, and in the second he may be misguiding someone else (the listener). In this case, the meaning of the first sentence is obscure due to the missing dots, and this is evident in Zainab Istrabadi's translation of it: "So it is necessary for one to capture correctly the meaning so that the tongue might adequately express it. The source of the first and the second is the speaker."<sup>205</sup>

We have attempted to record all minor errors pertaining to the diacritical marks used, however it should be noted that in many places the dots of  $5^{\circ}$  could not be recorded because it is common practice to ignore the dots in the areas and eras to which scribes of MS  $_{\circ}$  and  $_{\circ}$  belonged.

## Annotated Notes

Some explanatory notes have been added to make the text more comprehensible, pertaining to the following:

## 1- References to Qur°ānic Verses:

All Qur<sup> $\circ$ </sup>ānic verses which were cited in the text have been checked. A comparison was then made between verses quoted in the manuscript with the original verses of the Qur<sup> $\circ$ </sup>ān. All quotations which were inaccurate were corrected and an appropriate reference made in the footnote. The name and number of *sūrah* and the number of relevant verse have been indicated.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Istrabadi, *The Principles of Sūfism*, p. 198

## 2-Hadīth, Fiqh and Ṣūfī Literature

 $Qaw\bar{a}^{\circ}id\ al-Tasawwuf$  is a highly condensed work written for a well educated audience. Therefore the writer frequently quotes references from *hadīth* and *fiqh* literature and Ṣūfī sayings without mentioning the sources or chain of transmission. Sometimes he just alludes to these by recording only a fragment of a quotation without any reference. All these references have been corrected from original and reliable sources, and have been duly noted in the footnotes.

The author usually cites a small fragment of *hadīth* or just the theme of a *hadīth* and in such cases the original wording of *hadīth* may have been different from those used in the text. All references have been made citing the complete *hadīth* from the foundational (canonical) collections of *hadīth*. Locating references for the sayings of famous Şūfīs and various juridical opinions was a very difficult task. The words of these references also vary to some extent. As far as possible, complete references have been made in this respect in the footnotes.

# **3-Biographical Notes and Books:**

Brief biographical notes have been made of the names of individuals appearing in the text from the reliable historical and hagiographical sources, relating to their names, dates of birth and death (where this is known) as well as their widely-known achievements. All such references are given in footnotes. These notes are helpful in recognising and identifying the sources of this book. A comprehensive list has been prepared in this respect.<sup>206</sup>

Similarly a list of the books which were cited in the text has been prepared, including the name of their author and the location of the relevant citation. These lists are very useful to recognize the main sources of the book and its authentication.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> See (below pp. 189-197)

Section: 5

A Description and Analysis of Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf

## A Description and Analysis of Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf

 $Qaw\bar{a}^{\,c}id\ al-Taṣawwuf$  is a Ṣūfī training manual in which Zarrūq explains his concept of juridical sainthood. He tries to present a synthesis and unification of all Islamic sciences, combining them to form a distinctive fusion of law and Ṣūfism. In order to elaborate upon his ideas, whilst presenting himself as an example of a *juridical saint*, he produced a number of Ṣūfī treatises and commentaries on well-known Ṣūfī writings as well as commentaries on books of Mālikī jurisprudence. *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwūf* is considered the most important book of the author in this respect.

The most significant task of this section is to analyze Zarrūq's ideas as manifested in his book *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf* in order to appreciate how he amalgamates and integrates Islamic jurisprudence with Ṣūfism. In the process, we can examine whether his approach is confined to a particular school of law or Ṣūfī order or whether it is more holistic, and from where does he get inspiration for his work.

Whilst valuable  $\Sufi$  literature was compiled by the eminent  $\Sufis$  from the  $3^{rd}/10^{th}$  century to the time of Zarruq, the admirers of Zarruq claim that the *Qawā*<sup>c</sup>*id* is a unique book in the  $\Sufi$  heritage because of its distinctive style and theme, and its innovative ideas concerning the unification of the  $\Sufi$  path with law and theology and its elaboration and explanation though the *qawā*<sup>c</sup>*id* upon the model of *al-qawā*<sup>c</sup>*id al-fiqhīyah* and *al-usūlīyah*.

Being a jurist and theologian, Zarrūq uses the  $qaw\bar{a}^{c}id$  genre to present Ṣūfī concepts, producing a harmony and balance between Ṣūfī piety, Islamic law and theology. He intentionally tries to win over the jurists and those rationally minded in favour of Ṣūfism by using the principles of jurisprudence, theology and logical reasoning to legitimise Ṣūfī thought and practice. Victor Danner noted aptly that 'his works on Ṣūfism, like the *Qawā<sup>c</sup>id al-taṣawwuf* (The Principles of Ṣūfism), demonstrate a meticulous regard for legal rules that strikes one at first glance as inappropriate in a contemplative esoterist; but, after reflection, one discerns here and there in his book

that he is seeking to re-establish some kind of balance between the Law and the Path, so that neither of the two will impinge on the other's domain'.<sup>207</sup>

# The Use of the Qawā<sup>c</sup>id genre in Fiqh, Uṣūl and Ṣūfism

 $Qaw\bar{a}^{c}id\ al-Taṣawwuf$  is written on the model of  $qaw\bar{a}^{c}id\ fiqh\bar{i}yah$  works to analyse the Ṣūfī thought and practice. In this context, it is pertinent to describe briefly about  $qaw\bar{a}^{c}id$ , and their application in *fiqh* and theology. Muslim jurists formulated the rules of jurisprudence to interpret a legal text and to understand the crux and essence of juristic problems. Subsequently, the evolution of Islamic jurisprudence leads to the promulgation of some comprehensive  $qaw\bar{a}^{c}id$  which encompass all the rules of Islamic jurisprudence, to provide juridical understanding and to succinctly encapsulate the spirit of Islamic legal system.

*Qawā*<sup>*c*</sup>*id*, the plural of  $q\bar{a}^{c}idah$ , literally means a foundation of a structure and technically denotes "a comprehensive principle which contains partial rulings which are its subject matter and which are called its branches (*furū*<sup>*c*</sup> $\bar{a}t$ ) and can be derived from the original case (*aşl*)."<sup>208</sup> The meaning of *fiqh* is the knowledge of practical applications of Islamic *sharī*<sup>*c*</sup>*ah* extracted from its comprehensive set of rules. Therefore the meaning of *al-qawā*<sup>*c*</sup>*id al-fiqhīyah* is 'foundational principles from whom a set of rules of *sharī*<sup>*c*</sup>*ah* is derived.' (The comprehensive marks, which divide a number of legal and technical principles), (*al-qadāyā al-kullīyah allatī tandarij taḥtaha majmū*<sup>*c*</sup>*at min al-aḥkām al-shar*<sup>*c*</sup>*īyah al-cilmīyah*.)<sup>209</sup>

Heinrich writes: "The definition of Tāj al-Dīn al-Subkī (d. 771/1370) which is often repeated with slight variations in more recent works runs as follows: "The  $q\bar{a}^{c}idah$  is the generally valid rule with which many particular cases ( $juz^{3}\bar{i}y\bar{a}t$ ) agree, whose legal determinations can be understood from it (i.e.,  $q\bar{a}^{3}idah$ )."<sup>210</sup>

 <sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Danner, Victor, 'The Shādhiliyyah and North African Sufism', in Seyyed Hossein Nasr (ed), *Islamic Spirituality: Manifestations*, (London: SCM Press, 1991), pp. 26-48 at p. 41
 <sup>208</sup> Al Kofford, Amerika ka Mariana (K. W. Frank, 1991), pp. 26-48 at p. 41

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Al-Kaffawī, Ayyūb b. Mūsā, al-Kulliyāt: Mu<sup>c</sup>jam fī al-Mustalahāt wa-al-Lughawīyah, (Beirut: Mū<sup>2</sup>assasah al-Risālah, 1993) p. 290

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> °Attiyah, Jammāl al-Dīn, *al-Tanzīr al-Fiqhī*, (Cairo: Matba<sup>°</sup> al-Madīnah, 1987), p. 52

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Heinrichs, Wolfhart, '*Qawā*'*id* as a Genre of Legal Literature' in *Studies in Islamic Legal Theory*, ed. Weiss Bernard G., (Leiden: Brill, 2002), vol. 15, pp. 365-384, at p. 367

The knowledge of  $qaw\bar{a}^{c}id$  was developed in the 3<sup>rd</sup> and 4<sup>th</sup>/10<sup>th</sup> and 11<sup>th</sup> centuries. Abū Țāhir al-Dabbās al-Ḥanafī,<sup>211</sup> the founder of  $qaw\bar{a}^{c}id$  genre, formulated seventeen essential  $qaw\bar{a}^{c}id$  pertaining to the Ḥanafī school of thought.<sup>212</sup> Later many jurists produced important works in this field<sup>213</sup> and they acknowledged these five central  $qaw\bar{a}^{c}id$ .

- 1- Matters are according to their purposes. (al-umūr bi-maqāṣidihā.)
- 2- Harm shall be eradicated/ removed. (al-darar yuzāl)
- 3- Customary norms are valid and authentic (*al-<sup>c</sup>ādah muḥkamah.*)
- 4- Suffering produces provision. (al-mushaqqah tajlib al-taysīr)
- 5- Certainty is not replaced by doubt. (*al-yaqīn lā yazūl bil-shakk*).<sup>214</sup>

<sup>°</sup>Izz al-Dīn Ibn <sup>°</sup>Abd Salām further reduced all the Islamic law into one principle: "Seeking facilitation and rejecting suffering." (*jalb al-maṣāliḥ wa-dar<sup>°</sup> al-mafāsid*).<sup>215</sup> Later  $qaw\bar{a}^{c}id$  genre was applied in theology. The best example of this is the book *al-Qawā<sup>c</sup>id al-Fiqhīyah* of Tāj al-Dīn al-Subkī. The seventh section of this book is on *al-qawā<sup>c</sup>id al-kalāmīyah*. He summarised all Islamic theological discourse in five  $qaw\bar{a}^{c}id$ .<sup>216</sup>

Zarrūq's Ṣūfī synthesis was not the only appropriation of the *qawā*<sup>c</sup>*id* from the jurists, but also from the principles of theology. Interestingly, Hasan al-Shāfi<sup>c</sup>ī counted *Qawā*<sup>c</sup>*id al-Taṣawwuf* amongst the sources of theological *qawā*<sup>c</sup>*id*. He writes: "I should not forget the book *Qawā*<sup>c</sup>*id al-Taṣawwuf* of al-Shaykh Abū al-<sup>c</sup>Abbās Aḥmad b. Aḥmad b. Muḥammad Zarrūq which deals with this topic or ones related

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Abū Ṭāhir Muḥammad b. Muhammad b. Sufyān al-Dabbās al-Qādī was a leading *ḥanafī* scholar of his time. He was a contemporary of al-Karkhī (d. 340/952). *cf.* Ibn Abī al-Wāfā<sup>°</sup> <sup>c</sup>Abd al-Qādir, *al-Jawāhir al-Mudīyah fī Ṭabaqāt al-Ḥanafīyah*, ed. al-Ḥulw, <sup>c</sup>Abd al-Fattāh Muḥammad, (Cairo: <sup>c</sup>Isā al-Bābī al-Ḥalabī, 1978-79). vol. 3, pp. 323, 324

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Al-Suyūtī, Jalāl al-Dīn, *al-Ashbāh wa-al-Nazā<sup>2</sup>ir fī Qawā<sup>c</sup>id wa-Furū<sup>c</sup> Fiqh al-Shāfi<sup>c</sup>īyah*, (Cairo: Matba<sup>c</sup> Mustafā al-Bābī, 1378/1959), p. 7

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> cf. Appendix 1 (below, pp.187, 188)

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Al-Suyūtī, *al-Ashbāh*, pp. 7, 8; Heinrichs, W., '*Qawā 'id* as a Genre of Legal Literature', p. 369

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Al-Sulamī, <sup>°</sup>Abd al-<sup>°</sup>Azīz ibn <sup>°</sup>Abd al-Salām, *Qawā<sup>°</sup>id al-Aḥkām fī Maṣāliḥ al-Anām*, ed. Sa<sup>°</sup>d, Tāhā <sup>°</sup>Abd al-Ra<sup>°</sup>ūf, (Beirut: Dār al-Jīl, 1980), vol. 1, pp. 4-22; al-Suyūtī, *al-Ashbāh*, p. 7, 8; Heinrichs, W., *Qawā<sup>°</sup>id* as a Genre of Legal Literature, p. 372

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Attīyah, *al-Tanzīr al-Fiqhī*, p. 107, for further details *cf.* Appendix: 1 (below, p. 187)

and overlapping between Sūfism and theology and includes many theological principles."<sup>217</sup>

Sūfism similarly had a close affinity with other branches of Islamic studies. Jurists have included Sūfism in their books of usūl al-fiqh for instance Muhammad b. Ahmad b. Jizzī al-Mālikī (d. 741/1340) divided his book *Qawānīn al-Ahkām al-Sharī<sup>c</sup>ah wa-*Masā<sup>°</sup>il al-Furu<sup>°</sup> al-Fiqhīyah into seventeen chapters, the last chapter dealing exclusively with Sūfism.<sup>218</sup> Similarly the early Sūfī writers produced some valuable literature which aimed to unify the Sūfī path with sharī<sup>c</sup>ah and filled the gap between Sūfism and the other branches of Islamic faith and practice. The classical writings of al-Tustarī (d. 283/896), al-Junayd (d. 298/910), al-Sarrāj (d. 378/988), al-Kalābāzī (d. 379 or 373/990 or 994), al-Makkī (d. 386/996), Hujwīrī (d. 1070/462), al-Qushayrī (d. 465/1072), and Muhammad al-Ghazālī (d. 505/1111) are considered very important in this respect. However, the systematic writings of the Shādhilī masters Ibn <sup>°</sup>Atā<sup>°</sup> Allāh and Ibn <sup>°</sup>Abbād were the main sources of inspiration for Zarrūq, which led him to invent a unique genre of writing in which Sūfism is presented in the form of legal-style maxims. Zarrūq is in this regard, much like Abū Tāhir al-Dabbās al-Hanafi, who was the first man who introduced the genre of *qawā<sup>c</sup>id al-fiqhīyah*. Hasan al-Shāfi<sup>°</sup>ī writes: "It is amazing that the Sūfīs succeed in employing the method of the jurists to elaborate their way, despite the going on between them.<sup>219</sup> And the excellent example of this is the great book Qawā<sup>c</sup>id al-Tasawwuf of Ahmad b. Ahmad b. Muhmmad b. Zarrūq."<sup>220</sup>

Zarrūq described his purpose and method in the preface of the book:

The intended purpose of this abridgement and its sections is to introduce the principles of Sūfism and its foundations in a manner that amalgamates the

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Al-Shāfi<sup>°</sup>ī, Hasan Mahmūd, 'Nahwa <sup>°</sup>Ilm lil-Qawā<sup>°</sup>id al-I<sup>°</sup>tiqādīyah al-Shar<sup>°</sup>īyah', in *al-Darasāt al-Islāmīyah*, Majama<sup>°</sup> al-Bahuth al-Islāmīyah, al-Jāmi<sup>°</sup>ah al-Islāmīyah al-<sup>°</sup>Ālamīyah, Islamabad, Pakistan, vol. 93, 2004/1424, pp. 5-19 at p. 13

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Ibn Jizzī al-Mālikī, Muḥammad b. Aḥmad, Qawānīn al-Aḥkām al-Sharī<sup>c</sup>ah wa-Masā<sup>°</sup>il al-Furū<sup>c</sup> al-Fiqhīyah, ed. <sup>°</sup>Abd Raḥmān Ḥasan Maḥmūd, (Cairo: 1985), first edition, pp. 5-17

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Implying here the historical tension between these two groups, or more specifically, between the fundamentalist jurists and some of what they perceived as antinomian Sūfism.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Al- Shāfi°ī, Hasan Mahmūd, Nahwa °Ilm lil-Qawā°id al-I°tiqādīyah, p. 10

Sacred law with the Truth and connects the principles of religion and jurisprudence with the Path."<sup>221</sup>

Zainab Istrabadi notes that Zarrūq's purpose in this is not to prove Ṣūfism's orthodoxy to its critics, but to maintain Ṣūfism's integrity by using the criterion of the Law to expose dangerous perversions of practice.<sup>222</sup> Zarrūq expounds his notion in two hundred and twenty four principles in the  $Qaw\bar{a}^c id^{223}$  and then in his later work he tries to reduce all the teaching of Ṣūfism in five  $qaw\bar{a}^c id$  as jurists devised five  $qaw\bar{a}^c id$  for Sacred law. Walking in the footsteps of jurists, he finally formulates a comprehensive  $q\bar{a}^c idah$  which has all the wisdom and spirit of Ṣūfī teachings. In *<sup>c</sup>Uddat al-Murīd al-Ṣādiq*, he limits the principles of Ṣūfism into four:

- 1- Follow the *sunnah* with the correct attitude.
- 2- Bear witness to Allāh's mercy proclaiming abiding gratitude
- 3- Direct your attention away from creation and all that depends on it
- 4- Direct your attention to Allāh alone<sup>224</sup>

In a later work *Uşūl al-Țarīqah*, he adapts the four principles and adds a fifth with a comprehensive note. He writes:

The principles of our way are five:

- 1. Mindfulness of God secretly and openly. (taqwā Allāh fī al-sirr wa-al-cilānīyah)
- Obedience of the sunnah in words and deeds. (*ittibā<sup>c</sup> al-sunnah fī al-aqwāl wa-al-af<sup>c</sup>āl*)
- Stay away from the people in success and failure. (*al-i<sup>c</sup>rāḍ <sup>c</sup>an al-khalq fī al-iqbāl wa-al-adbār*)
- Contentment with God in all things small and great (*al-ridā <sup>c</sup>an Allāh fī al-qalīl wa-al-kathīr*)
- 5. Turning to God in prosperity and adversity. (*al-rajū*<sup>c</sup> ilayhi fī al-sarrā<sup>o</sup> wa-al-darrā<sup>o</sup>)<sup>225</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Zarrūq, *Ta sīs al-Qawā id*, (Escorial MS. arabe 741), folio, 110 a.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Istrabadi, *The Principles of Sūfism*, p. 28

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> According to our critical edition presented herein.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Zarrūq, *Uddat al-Murīd*, pp. 432-33

Zarrūq was highly impressed by the books of Ibn <sup>°</sup>Aṭā<sup>°</sup> Allāh which appear to be the main source of his ideas, whence he quotes the advice of Ibn <sup>°</sup>Abbād: "Seeking the true learning of *Kitāb al-Tanwīr fī Isqāṭ al-Tadbīr* is compulsory for every good novice."<sup>226</sup> Zarrūq finally derives from the theme of *Kitāb al-Tanwīr* a very subtle point and formulates it as a single principle which encompasses all the teachings of Shādhilīyah, and later, the Zarrūqīyah. He writes:

No Ṣūfī order refers to a single principle of its path except the Shādhilīyah. They founded their path on the principle of the abandonment and rejection of self-direction before the will of God in all matters. This is the subtle reality in the Ṣūfī path; all Ṣūfīs were agreed on this foundation but they could not expound it properly as the Shādhilīyah did.<sup>227</sup>

Zarrūq concluded that the pith and core of the Zarrūqīyah Shādhilīyah teaching is based on a single point, and the followers of this order are the wayfarers upon the path of unity (*maslak tawhīdī*).<sup>228</sup> He employed the *qawā*<sup>c</sup>*id* genre to summarise the essence of Ṣūfism and managed to do this in two hundred and twenty four *qawā*<sup>c</sup>*id*, later reducing them further to five, and finally to a single principle. Thus like Islām, which is centred on *tawhīd* and its concomitant five pillars, Zarrūq's construction mimics the classically expressed structure of his faith, where these five principles are the concomitance of the central reality, and two hundred and twenty four *qawā*<sup>c</sup>*id* can be seen as a detail elaboration of this.

### Structure, Contents and Themes of the Work:

 $Qaw\bar{a}^{c}id\ al-Tasawwuf\ expresses\ two\ hundred\ and\ twenty\ four\ loosely\ related$ principles of Sūfism. Zarrūq uses legal maxims, theological principles and the general rules for the interpretation of a text which are commonly used to explain the

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Khushaim, Ahmad Zarrūq, p. 181

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Zarrūq, <sup>c</sup>Uddat al-Murīd, p. 433

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 74, (below p. 89 vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> The Arabic word *tawhīd* may be read as both a noun implying an article of faith, that is the belief in the Oneness, or Unity of God exemplified in the Islamic testification of *lā ilāha illā Allāh*, "there is no god but God". The word is also a verbal noun signifying the act of making one, or unification, with significant connotations for the seeker, who seek to actualize this reality – and all that it entails – in their lives.

intricacies of a text such as analogy, logic, rhetoric, exegesis and hermeneutics: *aşl* (pl. *usūl* origin; principle) and *far*<sup>*c*</sup> (pl. *furū*<sup>*c*</sup>, branch: practical application), *<sup>c</sup>āmm* (general statement) and *khāṣṣ* (particular statement), *muțlaq* (unrestricted) and *muqayyad* (restricted statement), *mushtarak* (a word or statement which has multiple meanings), *mushtabih* (unclear), *mawhūm* (a delusive or illusory word or statement) *mushkil* (difficult) and *mubham* (intricate). He also employed the general discourses of Islamic law in some *qawā*<sup>*c*</sup>*id*, for instance the classification of maters into *darūrī*, (necessary) *hājjī* (needful) and *taḥsīnī* (complementary), *ijtihād* (personal juristic reasoning), *taqlīd* (imitation), *bid*<sup>*c*</sup>*ah* (innovation in religious matters) and its meaning, scope, and application.

Zarrūq usually begins each  $q\bar{a}^{c}idah$  with what is, or resembles, a legal, logical, theological or hermeneutical maxim that is elaborated upon to illustrate its intimate connection with  $\bar{S}uf\bar{n}$  thought or practice, that is initially masked by the obscurity and technically of these statements. Some  $qaw\bar{a}^{c}id$  are based on the general discourses of the logic and philosophy in which the author describes the definition, scope, rationale and objective of  $\bar{S}uf\bar{n}sm$ . However, many  $qaw\bar{a}^{c}id$  are not in fact  $qaw\bar{a}^{c}id$  because there is no legal or theological principle adduced at the beginning and they only contain some general guidance, a piece of advice or an explanation of a particular term or interpretation of some concepts. The following chart is helpful to understand the nature of the book and how much space has been given to the different topics and subjects in it.

| Ușūl   | Kalām | Logic | Ethics | Ṣūfism | General | General     |
|--------|-------|-------|--------|--------|---------|-------------|
| Fiqh   |       |       |        |        | Rules   | Explanation |
| 8, 16  | 38    | 1     | 69     | 63     | 6       | 26          |
| 17, 18 | 42    | 2     | 100    | 64     | 7       | 54          |
| 19, 20 | 49    | 3     | 101    | 65     | 10      | 67          |
| 21, 25 | 52    | 4     | 145    | 66     | 12      | 68          |
| 27, 30 | 73    | 5     | 153    | 70     | 18      | 71          |
| 31,34  | 81    | 9     | 154    | 86     | 36      | 72          |
| 35, 41 | 83    | 11    | 164    | 87     | 55      | 91          |
| 43, 47 | 88    | 13    | 173    | 106    | 61      | 96          |

| 19 50     | 116   | 14    | 100    | 107    | 20      | 07          |
|-----------|-------|-------|--------|--------|---------|-------------|
| 48, 50    | 116   | 14    | 180    | 107    | 80      | 97          |
| 51, 53    | 143   | 15    | 181    | 111    | 82      | 99          |
| 56, 57    | 147   | 22    | 182    | 112    | 95      | 113         |
| 58, 59    | 148   | 23    | 183    | 115    | 105     | 132         |
| 60, 62    | 151   | 24    | 184    | 122    | 129     | 161         |
| 74, 75    | 155   | 28    | 185    | 123    | 135     | 162         |
| 77, 78    | 158   | 29    | 186    | 123    | 138     | 163         |
| 79, 84    | 159   | 32    | 187    | 124    | 142     | 179         |
| 85, 89    | 165   | 33    | 188    | 125    | 152     | 211         |
| 90, 92    | 168   | 37    | 189    | 130    | 197     | 214         |
| 93, 94    | 202   | 39    | 191    | 137    | 198     | 215         |
| 98, 102   | 213   | 40    | 192    | 141    | 210     | 223         |
| 103, 104  |       | 44    | 193    | 144    | 216     | 224         |
| 108, 109  |       | 45    | 194    | 150    | 217     |             |
| 110, 114  |       | 46    | 195    | 156    | 218     |             |
| 117, 118  |       | 76    | 196    | 169    | 220     |             |
| 119, 120  |       |       | 199    | 170    |         |             |
| 121, 126  |       |       | 203    | 171    |         |             |
| 127, 128  |       |       | 212    | 172    |         |             |
| 131, 133  |       |       | 221    | 175    |         |             |
| 134, 136  |       |       |        | 177    |         |             |
| 139, 140  |       |       |        | 178    |         |             |
| 146, 149  |       |       |        | 204    |         |             |
| 157, 160  |       |       |        | 206    |         |             |
| 166, 174  |       |       |        | 207    |         |             |
| 176, 190  |       |       |        | 208    |         |             |
| 201, 205  |       |       |        | 209    |         |             |
|           |       |       |        | 219    |         |             |
|           |       |       |        | 222    |         |             |
| Total: 70 | 20    | 24    | 28     | 37     | 24      | 21=224      |
| Ușūl      | Kalām | Logic | Ethics | Ṣūfism | General | General     |
| Fiqh      |       |       |        |        | Rules   | Explanation |

A brief description and analysis of these  $qaw\bar{a}^{c}id$  will be useful to understand the nature of this book and to see how the author integrates the juridical and theological rules with sacred law, and this will be brought out through the inclusion of translation of some of the  $qaw\bar{a}^{c}id$  herein.

## 1- Uşūl Fiqhīyah

## I-Legal Maxim

The  $qaw\bar{a}^{c}id$  genre is used in the interpretation of a legal text, as its brief history in the above pages has demonstrated. Zarrūq applies this method to Ṣūfism to elaborate Ṣūfī thought in a juridical way that fuses juridical rectitude with Ṣūfī piety. For example Zarrūq starts principle 85: "Hesitation and caution is desirable in a doubtful case (*al-tawaqquf fī maḥal al-ishtibah maqsūd*) contrary to the case when something good or bad is clearly manifest. Therefore, in a doubtful case, preference should be given on the basis of a positive opinion (*ḥusn al-zann*), even if [the matter] may emerge to be the contrary [to that which was opined]."<sup>229</sup>

Before analyzing the interpretation of Zarrūq, it is appropriate to describe the context of this legal maxim in jurisprudence. It is derived from a legal maxim: "The rules of sacred law are based on consideration and care."<sup>230</sup> Which means one should be careful in the interpretation of the law. The implementation of the law will be abandoned in cases of doubt until its validity is established. For example, if there is some  $hal\bar{a}l$  meat mixed with  $har\bar{a}m$  meat, then the Muslim should refrain from eating any of it because there is doubt. This legal maxim is based on a Prophetic tradition: "He who avoids the doubtful will protect his religion and dignity and he who engages in the doubtful will fall into sin."<sup>231</sup> Similarly there is another legal maxim: "*hudūd* cases, the rules will not be executed there. This legal maxim is derived from some traditions: "do not

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 85, (below pp. 89-92, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> cf. al-Sulamī, Qawā <sup>c</sup>id al-Aḥkām, fasl fī al-Iḥtiyāt fī jalb al-maṣāliḥ wa-dar<sup>2</sup> al-mafāṣid, vol. 2, pp. 17-25; Al Harmūsh, Maḥmūd Muṣtafā, Mu<sup>c</sup>jam al-Qawā<sup>c</sup>id al-Fiqhīyah al-Ibādīyah, (Oman: Wizārat al-Awqāf wa-al-Sha<sup>2</sup>ūn al-Dīnīyah, 2007). vol. 1, p. 66

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> al-Bukhārī, *Ṣahīḥ*, kitāb al-īmān, (39) bāb fadl man istabrā<sup>°</sup> li-dīnihi, hadīth no. 52; Muslim, *Ṣahīḥ*, kitāb al-musāqāt wa-al-muzāri<sup>°</sup>ah, (20) bāb akhdh al-halāl wa-tark al-shubuhāt, hadīth no. 4094

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Al-Suyūțī, *al-Ashbāh*, p. 122

enforce  $hud\bar{u}d$  in the cases of doubt" and "abandon the enforcement of  $hud\bar{u}d$  from the Muslims as much as possible."<sup>233</sup>

Bearing in mind the context of these rules in jurisprudence, let us see how Zarrūq interprets the above mentioned maxim in Sūfism. He explains that Imām Mālik was asked about whether heretical sects were disbelievers. He replied: "[No], they have escaped from unbelief." Similarly the Prophet (peace be upon him) indicated to be very careful about passing the judgment on heretical or deviated people.<sup>234</sup> After citing some quotations, Zarrūq comes to the point and discusses the difference of opinion about Sūfī heretics and he alludes the opinion of his Shaykh al-Qūrī and finally he expresses his own views. He writes: "There has been a difference of opinion about a group of Sūfīs like Ibn al-Fārid, Ibn Ahlā, al-<sup>°</sup>Afīf al-Tilimsānī, Ibn Dhī Sikīn, Abū Ishāq al-Tujībī, al-Shushtarī, Ibn Sab°īn, [Muhyī al-Dīn Ibn al-°Arabī] al-Hātimī and others. Our Shaykh Abū <sup>c</sup>Abd Allāh al-Qūrī was asked while I was listening: "What is your opinion about [Muhyī al-Dīn] Ibn al-<sup>c</sup>Arabī al-Hātimī?" He answered: "He had more knowledge in all fields than the respective masters of each [field]." They said: "We do not ask you about this." He replied: "There is a huge difference in the opinion about him, from renouncing him as a non-believer to praising him as a pole."235 Then he was asked which one he preferred? He answered: "Submission [of the matter to God]." Zarrūq explains: "He said this because in denouncing Ibn <sup>c</sup>Arabī's Islam, there is risk of grievous misjudgement and error, not to mention the spreading of a calumny. On the other hand, according him, respect may lead the listeners to follow his ambiguous and fantastical writings."236

In this way Zarrūq attracts the opinion of jurists and minimizes their hostility to Ṣūfism, presenting it as harmonious with the sacred law. Zarrūq uses legal and philosophical scholarship to uphold the orthodoxy/ authority of Ṣūfism. Sometime he interprets a legal maxim or juridical rule with the Ṣūfī approach apparently contrary to the juridical approach. For instance there is a legal maxim: "Reward is based on the

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> al-Tirmidhī, *Sunan*, abwāb al-hudūd, (2) bāb mā jā° fī dar° al-hudūd, hadīth no. 1324; Ibn Mājah, *Sunan*, abwab al-hudūd, (5) bāb al-satr °alā al-mu°min wa-daf° al-hudūd bil-shubhāt, hadīth no. 2545; Al-Suyūţī, *al-Ashbāh*, p. 122

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Muslim, *Sahīh*, kitāb al-zakāt, (47) bāb dhikr al-khawārij, hadīth no. 1455

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> See for 'pole' (above p. 20)

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 85, (below pp. 89-92, vol. 2)

extent of difficulty therein."<sup>237</sup> The source of this legal maxim is a tradition: "Your reward is according to your struggle and difficulties therein."<sup>238</sup> This maxim means that greater works are more pious and preferred. For example, fasting in summer is greater than in winter because the day is long and hot in summer. Similarly *jihād* in the ocean is more rewarded than *jihād* on land because there is greatest danger and difficulty in it.<sup>239</sup> Similarly al-Suyūțī writes another legal maxim: "Whatever is more numerous in deed/action is superior. For instance, the reward of praying the additional prayers while sitting is half of performing them while standing."<sup>240</sup>

Zarrūq says: "Reward is based on extent of one's acceptance [of commands], and not on the difficulties faced therein (*al-ajr* <sup>c</sup>*alā* qadr al-ittibā<sup>c</sup> lā <sup>c</sup>*alā* qadr al-mushaqqah) because of the superiority of faith, knowledge, remembrance and recitation over the purely physical actions, although the latter is very difficult. The Prophetic tradition: "Your reward is according to your hardships and difficulties" is a particular order for a specific case and should not be generalized. Some other traditions also endorse this point of view, for example: 'Whenever there was a choice of matter, the Prophet always preferred the easier one,<sup>241</sup> although he was the greatest to all people in knowledge and piety, as he stated: "I have the greatest knowledge of God, fear him the most among you."242 Similarly there is another tradition: "The best of your religion is what is the most straightforward and easiest."<sup>243</sup> This is the fundamental spirit of the Shādhilīyah order as Abū al-Hasan al-Shādhilī said: "The shaykh is the one who guides you to ease, not one who direct you to exhaustion."<sup>244</sup> When Abū al-Hasan al-Shādhilī asked his Shaykh Abū Muhammad 'Abd al-Salām b. Mashīsh regarding the meaning of the Prophetic tradition: 'Make matters easy; do not make them complicated',<sup>245</sup> he said: "Guide them towards God and don't guide them anywhere else. He who guides you to the world misleads you and he who leads you to

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> al-Suyūtī, *al-Ashbāh*, pp. 143, 144; Āl Harmūsh, *Mu<sup>c</sup>jam al-Qawā<sup>c</sup>id*, vol. 1, p. 65

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Muslim, *Sahīḥ*, kitāb al-<sup>°</sup>umrah, bāb ajr al-<sup>°</sup>umrah <sup>°</sup>alā qadr al-naṣb, ḥadīth no: 1787

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Āl Harmūsh, Mu<sup>c</sup>jam al-Qawā<sup>c</sup>id, vol. 1, p. 56

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> al-Suyūtī, *al-Ashbāh*, p. 143

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Muslim, *Şaḥīḥ*, kitāb al-faḍā°il, bāb mubā<sup>c</sup>idatuhu lil-āthām wa-ikhtiyāruhu min al-mubaḥ ashalihi, ḥadīth no. 6048

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Muslim, *Ṣaḥīḥ*, kitāb al-ṣayām, bāb anna al-qublah fī al-ṣawm laysat muḥramah, ḥadīth no. 2588

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> al-Tabarānī, , *al-M<sup>e</sup>jam al-Kabīr*, hadīth no. 73; Zarrūq, *Qawā<sup>e</sup>id*, Qa: 92, (below p. 98, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Ibn °Ațā° Allāh Ahmad b. Muhammad, *Lațā°if al-Minan*, ed. Mahmūd, °Abd al-Halīm, (Cairo, Mațba°at Hassān, 1974), p. 164

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Muslim, *Sahīh*, kitāb al-ashribah, bāb bayān anna kull muskir khamr, hadīth no. 5216.

work exhausts you, and he who directs you to God exhorts and advises you."<sup>246</sup> This particular understanding is expounded upon the works of Ibn <sup>c</sup>Atā Allāh and his followers."247 By this discussion it may be concluded that Zarrūq believes in the quality of a deed, and not just in its quantity, differing with the jurists' approaches in this respect. There is hardly any book in classical Sūfī literature, which does not dwell upon the Sūfī audition (samā) and its legal position. Zarrūq also describes the rules of Sūfī audition in qawā<sup>c</sup>id. 126-129, 131, 133-141, 203. He analyses the status of samā<sup>c</sup> under some juridical rules. He writes: "What has been allowed for a reason or on a particular or general ground must not be arbitrarily applied in all circumstances. Therefore it is inaccurate to deduce the permissibility of audition categorically from the validity of singing in celebrations." He quotes that Ibn Fākihānī says in the commentary on al-Risālah: "There is no clear text (nass) regarding the prohibition or validity of audition." Zarrūq writes: "He means for a particular reason, otherwise it is allowed for celebrations, *id* days and other legal festivities and to give support to work. Therefore, the matter is just like those [matters] which existed before Islam and upon which Islam has not clearly passed any judgment. Jurists have three possible opinions to address these kinds of questions: caution and hesitation (al-tawaqquf), permissibility (al-ibahah) and prohibition (al-mana). Therefore according to the first opinion, one should be cautious in passing any judgment about the question of audition; according to the second, it should be permissible; and the third opinion endorses its prohibition. Zarrūq writes that Sūfīs like jurists have three different opinions about it, enumerating these and finally expressing his own opinion that, 'according to the established research, (al-tahqiq), it is a doubtful act that should be shunned because it resembles a false act, since it is an amusement (al-lahw), except with a necessity that needs one to resort to it, from which point of view it may be allowed."248 Then he explains its limitations, conditions and its detail such as the poetry recited, ecstasy, and their legal status under some juridical maxims.

Sometimes  $Qaw\bar{a}^{c}id\ al$ -Taṣawwuf seems like a book of jurisprudence and a complete  $q\bar{a}^{c}idah$  usually consists of some juridical discourse. For instance in principle 78, he

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Ibn °Atā° Allāh, *Latā°if*, pp. 254, 255

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 73, (below pp. 77, 78, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 127, (below pp. 136-138, vol. 2)

elaborates on the classical division of sacred law in to three forms: necessary ( $dar\bar{u}r\bar{n}$ ), needful ( $h\bar{a}j\bar{i}$ ) and complementary ( $tahs\bar{i}n\bar{n}$ ).<sup>249</sup> This is very important discourse in the jurisprudence and Imām Shāțibī expands upon these rules in his famous book *al-Muwāfaqāt* at length.<sup>250</sup> Similarly he explains that the legal status of matters is determined by the orders of the originator of the law and gives a brief account of this. Zarrūq describes these legal principles without linking them with any Ṣūfī thought or practice and it is possible that he might have considered these rules as principles of Sūfism as well.<sup>251</sup>

## II- Rules of Analogy

It is a common practice of Zarrūq to draw the conclusions of Ṣūfism on the basis of analogical deduction (*qiyās*) which is a very important discussion in logic as well as being considered as essential for the interpretation of *sharī*<sup>*c*</sup>*ah* according to many Islamic schools of law. There are four pillars of analogy: original case (*așl*), new case (*far*<sup>*c*</sup>), the effective cause (*cillah*) and ruling (*hukm*). *Qiyās* is in fact an application of an original rule to a new case because of a commonly effective cause on which the law is silent. *Qiyās* is required to deal with new problems and to understand the objectives of sacred law (*maqāşid al-sharī*<sup>*c*</sup>*ah*) which are the vital spirit of Qur<sup>o</sup>ān and *sunnah*.<sup>252</sup>

Zarrūq uses the rules of analogical deduction to prove the legality of Ṣūfism. He criticizes the extreme behaviour of some Ṣūfīs and their practices. By doing so, he appears to wish to persuade jurists and theologians in favour of Ṣūfism. For instance, in principle 35, he elaborates upon the basis of the permissible and prohibited acts under the analogical deduction. He writes: "A practical application is to be considered according to its original principle and fundamental rule. If it concurs with its

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 78, (below p. 83, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> al- Shāțibī, Abū Ishāq Ibrāhīm b. Māsā, *al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Aḥkām*, ed. Muḥammad al-Khidr Husayn al-Tūnisī and Muḥammad Ḥasanayn Makhlūf, Beirut: Dār al-Fikr lil-Ţibā<sup>c</sup>ah wa-al-Nashr waal-Tawzī<sup>c</sup>, [c.1990], pp. 34-36, vol. 2

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 198, (below p. 207, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Cf. al-Sarkhasī, Muḥammad b. Aḥmad, al-Muḥarrar fī Usūl al-Fiqh, (Beirut: Dār al-Kutub al-<sup>°</sup>Ilmīyah, 1417/1996), pp. 111-158, vol. 2, ; al-Shīrāzī Ibrāhīm b. <sup>°</sup>Alī, al-Tabşirah fī Uşūl al-Fiqh: <sup>°</sup>alā madhhab al-Imām Abī <sup>°</sup>Abd Allāh Muḥammad ibn Idrīs al-Shāfi <sup>°</sup>ī, ed. Muḥammad Ḥasan Muḥammad Ḥasan Ismā<sup>°</sup>īl, (Beirut: Dār al-Kitāb al-<sup>°</sup>Ilmīyah, 2003/1424), pp. 245-290; Sha<sup>°</sup>bān Zakkī al-Dīn, Uşūl al-Fiqh, (Beirut: Dār al-Qalm, 1394-1974), pp. 113-158

principle, it would be acceptable; otherwise it is referred back to its advocate, if he is commendable; or if it is accepted, it is deduced in accordance with his standing or if he has a conspicuous position in knowledge and honesty then his notion is reliable. Thus the exaggerators among the Ṣūfīs are like the capricious among the theologians and like the rejected jurists; their notion is to be rejected and their action is to be shunned. But the true path is not to be abandoned because of their attachment to it and their presence therein."<sup>253</sup>

Zarrūq elaborates the origin and foundation of Ṣūfism in principle 5. He writes: "The attribution of some thing to its principal case and endorsing it with appropriate evidence invalidates the argument of the opponent and the one sceptical of its reality. The origin of Ṣūfism is the station of spiritual virtue (*iḥsān*) as described by the Prophet of God: "You should worship God as though you see Him, and if you do not see Him, He nonetheless sees you."<sup>254</sup> In fact, purity of intention is based on this principle and the word *iḥsān* itself indicates the profound intention and demanded by this station. So encouragement of its observation is basically a stress upon its essence [that is, the Ṣūfī way]. Jurisprudence turns around the station of submission (*Islam*), and theology revolves around the station of faith (*īmān*). Therefore Ṣūfism is one of the components of the religion which Gabriel taught the Prophet to teach the companions."<sup>255</sup>

Zarrūq's concept of integral Islam can be understood along the above lines. He expounds this idea in various places. He believes that Ṣūfism is an integral part of Islam and its denial is a denial of one third of Islam. He further divides the station of spiritual virtue into two parts and considers the Shādhilīyah to be on the highest station of these. He writes: "The subdivision of a practical application is due to the subdivision of its principle." Then he describes the origin of Ṣūfism and its subdivision. The origin of Ṣūfism is the station of spiritual virtue as described in the Prophetic tradition. The meaning of ihsān is "You should worship God as you are seeing Him, and if you do not see Him, He nonetheless sees you. In this tradition ihsān is categorized into two subdivisions and each of which is a replacement for the

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 35, (below p. 31. vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Muslim, *Sahīh*, kitāb al-īmān, bāb bayān al-īmān wa-al-islām wa-al-ihsān, hadīth no. 93

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Zarrūq, *Qawā cid*, Qa: 5, (below pp. 4, 5, vol. 2)

others. The first station of virtue is for the gnostic ( ${}^{c}\bar{a}rif$ ); the second is for those who are below the rank of gnostic. The Shādhilīyah and those who followed their tradition are on the first rank, while al-Ghazālī and those who followed his tradition are on the second rank."<sup>256</sup>

Zarrūq prefers the Shādhilīyah over all other orders because their way is based on the highest category of virtue. By using analogical deduction, he establishes many principles to explain the wisdom of Shādhilīyah, and their rules of the path. Describing a rule in principle 74, 'the multiplicity in an original case decrees that there be a multiplicity in the practical application'. He accommodates the diversity of Sūfī formulation, but clearly prefers the Shādhilīyah over all other orders because he believes that they are based on the unique principle of the abandonment of self-direction before the will of God.<sup>257</sup> Zarrūq strengthens his view by using the rule of analogical deduction. He uses this genre to prove his stance and the above mentioned  $qaw\bar{a}^cid$  are useful in understanding the way in which Zarrūq uses analogical deduction in his arguments to draw the results in different  $qaw\bar{a}^cid$ .

## III- The General Rules of Interpretation

Zarrūq expounds the principles of Şūfism in the light of the principles of jurisprudence. Uşūl al-fiqh denotes a methodology of law or a method of interpretation and deduction. Fiqh is the end product of uşūl al-fiqh. The correct information about the rules of interpretation is sufficient to examine the text. By the help of these rules, one can differentiate a speculative text (mutashābih) from a definitive one (muḥkam), the manifest (zāhir) from the explicit (naṣṣ), the general (ʿāmm) from the specific (khāṣṣ), the literal or real (ḥaqīqī) from the metaphorical (majāzī), the absolute (muțlaq) from limited (muqayyad) etc. Being a jurist, Zarrūq applies these juridical rules to the field of Ṣūfism. He writes that there are some general rules and some particular rules in every discipline, and Ṣūfism is also like other sciences in this respect. It is obligatory to reveal the rules of God related to human conduct for every one and other specific rules should be delivered according to the capacity of the listener, and not the speaker as the Prophetic tradition explains:

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 56, (below pp. 57, 58, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 74, (below pp. 79, 80, vol. 2)

"You should tell the people as they know. Do you desire God and His messenger to be denied and distrusted?"<sup>258</sup> Al-Junayd was asked: "Two men pose to you the same question, yet you reply to each of them in a different way." He replied: "The answer should be commensurate with the capacity of the questioner."<sup>259</sup> The Prophet said: "We were ordered to speak with the people in accordance with their intelligence."<sup>260</sup>

Zarrūq employs the rule of  $kh\bar{a}ss$  and  $c\bar{a}mm$  for the interpretation of the Prophetic tradition. For example he cites the Prophetic tradition: "A group of my community will always be on the right path until the order of God comes and they will [then all] be on the right path"<sup>261</sup> and then argues that the Prophetic tradition carries some general information about future but it does not delimit the duty of purification of heart to a particular group. He writes: "Referring to a decree in a particular application does not apply in general and same is *vice versa*. Purification is obligatory for all, contradicting the *hadīth*: "A group of my community." Therefore the *hadīth* is reinterpreted according to its attributions at the expense of the totality of its individual parts. Consequently spiritual purification is subject to it."<sup>262</sup>

Zarrūq believes that purification of the heart is obligatory for everyone and it cannot be achieved without a proper understanding and application of the *sharī*<sup>c</sup>ah. Sharī<sup>c</sup>ah is a way which leads the Ṣūfī disciple to Reality (*ḥaqīqah*). He writes: "The rule of jurisprudence is general for all because its purpose is to set up the structure of religion, to uphold its greatness and to manifest its philosophy. On the other hand, the realm of Ṣūfism is specific for some particular persons because it is a relationship between a man and his creator without going beyond that. Therefore it is acceptable if a jurist rebuff the authority of a Ṣūfī but a Ṣūfī cannot reproach a jurist. It is obligatory, to turn from Ṣūfism to jurisprudence and to be content with it. On the other hand, Ṣūfism cannot reject jurisprudence and Ṣūfism itself is unacceptable without jurisprudence. It is not right to turn from jurisprudence to Ṣūfism unless [also]

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Al-Bukhārī, *Ṣaḥīḥ*, kitāb al-°ilm, (49), bāb man khaṣṣahu Allāh bil-°ilm.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Zarrūq, Ahmad, Hikam Ibn <sup>°</sup>Atā<sup>°</sup> Allāh: Sharh Zarrūq (al-Qāhirah: Dār al-Basā<sup>°</sup>ir, 2004), p. 194

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Al-Muttaqī, Kanz al-<sup>c</sup>Ummāl, kitāb al-<sup>c</sup>ilm, bāb ādāb al-<sup>c</sup>ālim wa-al-mutakallim, hadīth no. 1201; Zarrūq, Qawā<sup>c</sup>id, Qa: 17, (below p. 14, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Muslim, Şahīh, kitāb al-imārah, bāb qawluhu: lā tazāl tā<sup>°</sup>ifah min ummatī zāhirīn, hadīth no. 4950-4955

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 43, (below pp. 38, 39 vol. 2)

maintaining an association with it. Although Ṣūfism is superior in status to jurisprudence, the latter is safer and more generally for public good. As a result, it is said: "Be a jurist Ṣūfī and not a Ṣūfī jurist. The Ṣūfī of the jurists is more perfect and safer than the jurist of the Ṣūfīs because the Ṣūfī of the jurists has comprehended Ṣūfism in spiritual state, action, and perception, contrary to the jurist of Ṣūfīs. In fact, the Ṣūfī of the jurists has a great command of knowledge and spiritual states which cannot be achieved without the proper understanding of jurisprudence and sincere insight. Ṣūfīsm is not valid without jurisprudence and *vice versa*, as in the field of medicine, theory is not sufficient without practice and *vice versa*."<sup>263</sup>

Zarrūq prefers the Ṣūfī approach to that of the jurist, traditionalist or theologian. He writes: The Ṣūfī's approach in conduct is more specific than the jurist because the jurist's interpretation is to prevent a difficulty whereas a Ṣūfī's objective is to achieve perfection. The Ṣūfī's vision is also more specific than the theologian, because the analysis of a theologian is for the rectification of beliefs while the Ṣūfī's intention is how to fortify certainty (*al-yaqīn*).

The  $\Sufi's$  view is also more particular than those of the exegete (*mufassir*) and the traditionalist because both of them interpret the apparent rule or meaning of a idea, and nothing else. On the other hand, the  $\Sufi$  takes great effort to understand the inner meanings of the text, but only after establishing and affirming their recognized interpretations otherwise he is an esoterist (*bāținī*) who has abandoned the sacred law, rather than an affiliate of the  $\Sufis$ .<sup>264</sup>

We thus see Zarrūq's desire to maintain an equilibrium between extreme Ṣūfī behaviour and strict legal attitude. He devises a rule to elaborate this, writing: "Whatever is admired or charged on non-indispensable grounds, its order might have been reversed for a reason which demands the opposite verdict. It is in a sound *ḥadīth*: "The world is cursed; what is in it is cursed except the remembrance of God and that which guards it."<sup>265</sup> There is another sound *ḥadīth*: "Do not damn the world! How

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 26, (below p. 22, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>°</sup>id*, Qa: 55, (below p. 57, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Al-Tirmidhī, *Sunan*, abwāb al-zuhd °an rasūl Allāh, bāb minhu, hadīth: innā al-dunyā mal°ūnah,

excellent a vehicle it is for the believer!"<sup>266</sup> Leadership has been praised due to its importance for the implementation of the system. Therefore God praises the person who seeks religious leadership as He said: "And, make us a leader (*imām*) of the God-fearing."<sup>267</sup> But it has been condemned because it creates arrogance and egotism and takes man away from the truth. Silence has been praised for peace but blamed for not performing the obligatory duties. Hunger is praised for the purification of the heart but blameworthy for causing the disturbance in the thought. Therefore moderation is obligatory."<sup>268</sup>

Zarrūq believes that the right of interpretation belongs only to the experts in the respective field because only they have knowledge of its intricacies. He uses the juridical rules to illustrate his point of view. He writes:

The existence of *al-mūhim*, *al-mubham* and *al-mushkil* in the texts of *sharī*<sup>c</sup>*ah* is to distinguish the intellects, wisdom and beliefs of the people, as it is revealed: "So that Allāh differentiates the good from the bad."<sup>269</sup> Another possible reason is to make manifest the ranks of belief, as it revealed: "So those who have something wrong in the hearts they follow the doubts, seeking the dissention (*fitnā*) and making a different interpretation (*ta*<sup>2</sup>*wīl*).<sup>270</sup>

Therefore, in these cases only the interpretation of the originator of sacred law  $(sh\bar{a}ri^{\circ})$  is acceptable, unless the text is clear in meaning and lucid. There is a difference of opinion in the interpretation of *istiwā*<sup>o</sup> among the theologians and every one interprets it according to their school of thought, as described in the *Risālah Ibn Abī Zayd*.<sup>271</sup> Only the expert's opinion or interpretation is

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Al-Daylamī, Musnad al-Firdaws, hadīth no. 7288

<sup>267</sup> Q25/ al-Furqān. 74

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 103, (below p. 108, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Q8/ al-Anfāl. 37

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Q3/ Ā1 °Imrān. 7

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Cf. : Ibn Abī Zayd, al-Qayrāwānī, *Risālat al-Qayrāwānī*, (Misr: Mustafā al-Bābī al-Halabī, 1949, al-Tab°ah 2). pp. 4, 5; Ash°arī, Abū al-Hasan, *Usūl Ahl al-Sunnah wa-al-Jamā°ah: al-musammāh bi-Risālah Ahl al-Thaghr*, ed. Muḥammad al-Sayyid al-Julaynīd, (Cairo: Maṭba°at al-Taqadum, 1987), pp. 75-76; Ash°arī, Abū al-Hasan, *al-Ibānah °an al-Usūl al-Diyānah*, ed. Fawqīyah Husayn Maḥmūd, (Cairo: Dār al-Anṣār, 1397-1977), pp. 105-119

acceptable in their relevant fields of jurisprudence or Ṣūfism, and the [other's] opinions are baseless and to be rejected.<sup>272</sup>

Fez at the time of Zarrūq was in turmoil. The Portuguese were attacking the coastal areas of the country, and simultaneously a revolt was taking place against Sultān <sup>c</sup>Abd al-Ḥaqq al-Marīnī which broke up the Marīnīd dynasty and disrupted the political system.<sup>273</sup> Bearing in mind this context, Zarrūq places emphasis on safeguarding and preserving the system and the public good. He emphasizes that everything which disturbs the system and destroys the public good is impermissible. He writes: "The protection of the system is obligatory and consideration of public good is essential. Therefore Muslims have achieved consensus on the impermissibility of mutiny/revolt (*khurūj*) against the leader (*imām*) by words or deeds." Zarrūq rejects strongly the activities against the just ruler. He cites many *aḥādīth* on this topic, and disapproves of the Ṣūfī *jihādī* movements indirectly, writing: "The group, meaning Ṣūfīs, are the greatest in their escape from what does not concern them."<sup>274</sup>

Zarrūq's notion on the impermissibility of the revolt against the just Imām resembles with Muḥammad al-Ghazālī's political attitude who stigmatised any revolt against the ruler. Al-Ghazālī legitimised the rule of the Abbasid caliph in order to save the caliphate on both political and theological grounds from the danger of Ismā<sup>c</sup>īlīs and Bāṭinīs. The Fatimid rule was quite strong in fifth/eleventh century in Cairo and at the same time, the Bāṭinī movement was spreading throughout the Middle East. Nizām al-Mulk (d. 485/1092), vizier in the reigns of the Seljuk Sulṭāns Alp-Arsalān (1063-1072) and Malik- Shāh (1072-1092), and a close friend of al-Ghazālī was killed by a bāṭinī assassin.<sup>275</sup> In contrast to al-Ghazālī, Zarrūq witnessed the distraction of the Marind dynasty by the Sharīfian revolt in ninth/fifteenth century. It was the time when the state needed more stability to resist against the assaults of Spaniards and Portuguese on the costal areas of Morocco. In this context Zarrūq showed a quite

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Zarrūq, *Qawā cid*, Qa: 50, (below pp. 49, 50, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> *Cf.* (above pp. 17-18; below pp. 181-182)

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 89, (below pp. 95, 98, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> Watt, W. M, *Muslim Intellectual- a Study of al-Ghazali* (Edinburgh: University Press, 1963), pp. 14, 23, 82, 175; Lambton, A. K.S. *Theory and Practice of Medieval Persian Government* (London: Variorum, 1980). pp. II, 417-419; V, 101

Ghazālīan attitude regarding the revolt against the ruler. It can be observed that soon after the disintegration of the rule of <sup>c</sup>Abd al-Ḥaqq al-Marīnī in 869/1465, the most important costal areas came under the control of forighen forces.<sup>276</sup>

## 2- Qawā°id al-I°tiqādīyah

Šūfism and theology are different disciplines and developed as independent disciplines. However there is much common ground between them. The writings of early Sūfīs such as anti-Mu<sup>c</sup>tazilī al-Muḥāsibī (d. 243/857), Ibn al-Khafīf al-Shīrāzī (d. 371/982) who was also student of Abū al-Ḥasan Ash<sup>c</sup>arī (d. 324/936), the Ash<sup>c</sup>arī Sūfī al-Qushayrī (d. 465/1072), and the traditionalist Sūfī <sup>c</sup>Abd Allāh al-Anṣārī (d. 481/1089) contained valuable material in this respect. Muḥammad al-Ghazālī tried to integrate Sūfīsm with other disciplines of Islamic studies. Being a theologian, he interpreted the Sūfī way in the light of Ahs<sup>c</sup>arī school of thought. Ayman Shihadeh writes:

Early Şūfī texts often do contain some formal theological content. With the intention of illustrating that they adhered to orthodox Sunni creeds and belonged squarely to the orthodox community, Şūfīs partook in the common practice of writing creeds (*°aqīdah*), which they did in Ṣūfī manuals (as in the manuals of the Māturidian al-Kalābādhī (d. 384/994-95) and al-Qushayrī, or some time in separate epistles incorporating the above mentioned informal theological view of early Ṣūfīs. Al-Ghazālī (d. 505/1111) develops his pioneering and hugely influential synthesis contextualising and, to an extent, combining Ṣūfīsm and theology at the soteriological, epistemological and metaphysical levels. Within this synthesis, Ash<sup>°</sup>arī *kalām* is accommodated as an intellectual system that is ultimately inferior to a higher mystical theology relating to the Ṣūfī path, which

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> See (above, pp. 16, 17)

he discusses, for instance, in *Mishkāt al-Anwār* and *al-Kutub al-Madnūn bihā <sup>c</sup>alā Ghayr Ahlihā.*" <sup>277</sup>

By and large, the Ash<sup>c</sup>arī theological system provided the foundation of the Sunnī school of thought. Mālikīs and Shāfi<sup>c</sup>īs accepted this notion warmly. However Hanbalīs remained reluctant to use the methodology of rational argument. They rejected Ash<sup>c</sup>arīs on some issue, even though they often indulged in it. On the other hand Hanafīs accepted a more rationalistic doctrine of Abū Manṣūr al-Māturīdī (d. 333/944), who whilst similar to Ash<sup>c</sup>arī on many points.<sup>278</sup>

Zarrūq was an Ash<sup>e</sup>arī, and this can be observed in his *Qawā<sup>e</sup>id*. He was also influenced by al-Ghazālī in some theological aspects, composing a commentary: *Sharḥ <sup>e</sup>Aqīdah al-Imām al-Ghazālī* to elaborate upon the theological views of al-Ghazālī.<sup>279</sup> Khushaim notes that there is great similarities between Zarrūq and al-Ghazālī: both are Ash<sup>e</sup>arites and jurists and try to harmonise and integrate Ṣūfism with jurisprudence and theology.<sup>280</sup>

According to Zarrūq, Shādhilī Ṣūfīs are theologian by temperament.<sup>281</sup> He appreciates them and believes that they tried to embellish belief (iman) with certainty (iqan) to a certain degree from whence one can apprehend reality directly without confusion. This is the shortest way to reach the goal. He cites the saying of Ibn °Aṭā° Allāh: "Do not take the invocations except those that strengthen the soul to bear His love." He explains that the details of this order can be found in the books of Ibn °Aṭā° Allāh and his followers.<sup>282</sup> Zarrūq is very careful in the interpretation of theological matters. He writes: "It is not permissible to accept any ambiguous or vague ideas in the matters of faith and one should not accept these ideas without discussing them."<sup>283</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> Shihadeh, Ayman, introduction, in *Sūfism and Theology*, Ayman Shihadeh, (ed.) (Edinburgh University Press: 2007), pp. 1-12, at p. 2, 3

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Blankinship, Khālid, The Early Creed in Classical Islamic Theology, in Tim Winter (ed.), *Classical Islamic Theology*, (Cambridge University Press: 2008), pp. 33-54 at p. 53

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Cf. Zarrūq, Ahmad, Sharh <sup>c</sup>Aqīdah al-Imām al-Ghazālī, ed. Naṣṣār, Muḥammad <sup>c</sup>Abd al-Qādir, (Cairo: Dārat al-Kirz, 1428/2007)

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Khushaim, Ahmad Zarrūq, p. 16

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 59, 73, (below pp. 60, 61, 79, 80, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 73, (below pp. 79, 80, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> Zarrūq, *Qawā <sup>°</sup>id*, Qa: 81, (below pp. 85, 86, vol. 2)

Zarrūq explains some theological principles and interprets them and sometimes draws entirely different conclusions than those presented in theological context. Some  $qaw\bar{a}^{c}id$  are presented here to illustrate this.

## The Attributes of God

According to the Ash<sup>e</sup>arī theologians, God is Omnipotent and His attributions are coeternal with Him.<sup>284</sup> Zarrūq reveals this principle and concludes from it that believers should respect the People of the House (*ahl al-bayt*). He writes: "The verdicts of God's attribution are consistent and their effects are non-transferable. Therefore [Muḥyī al-Dīn Ibn al-<sup>e</sup>Arabī] al-Ḥātimī said: "It is believed about the People of the House that God has forgiven their sins, not because of their acts nor because of their good deeds, but because of the blessings of God's destiny described towards them, as God said: "Indeed Allāh desires to remove the impurity of the People of the House."<sup>285</sup> He attached His order to His will, which is unchangeable. Therefore it is not permissible for a Muslim to degrade and humiliate the People of the House God verified their purity and purified them from abomination."<sup>286</sup>

## Infallibility of the Prophets

The infallibility (*'iṣmah*) of the Prophet is an authentic and established belief according to Ash<sup>c</sup>arī school of thought and it is limited to the prophets only. Everyone other than prophets is fallible and there is a possibility of him falling into errors which is not condemned. However, God may protect the pious people from errors by His blessing, and thus they remain protected (*maḥfūẓ*).<sup>287</sup> Zarrūq writes: "Infallibility only exists in prophets. Therefore it is necessary to observe the predominant quality of a

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Ash<sup>°</sup>arī, *Uṣūl Ahl al-Sunnah*, pp. 66, 67

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Q33/ al-Ahzāb. 33

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 52, (below p. 51, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Ash<sup>°</sup>arī, *Uṣūl Ahl al-Sunnah*, p. 48

man in his states, not each of them separately. If righteousness predominates then that element is preferred over all else; and if something else prevails in him, then that element is preferred over all else, and if both characteristics are equal, then he should be evaluated and judged very carefully. If there is the possibility of interpreting his ambiguous actions then that should be interpreted accordingly. Al-Junayd was asked: "Can a gnostic commit adultery (*zinā*)? He remained silent for a moment and then said: "The commandments of God must be carried out."<sup>288</sup> Ibn <sup>c</sup>Aṭā<sup>o</sup> Allāh said: "Would he have been asked in another way: "Does the spiritual effort of a gnostic connect himself to anything other than God?" He would have replied: "No."<sup>289</sup> Zarrūq writes: "Because the mark of his knowledge is his relationship with God. When that is broken, he will lose his knowledge."<sup>290</sup>

### Intercession (Shafā <sup>c</sup>ah)

Intercession (*shafā*<sup>c</sup>*ah*) before God is an authentic belief according to Ash<sup>c</sup>arī theology.<sup>291</sup> Zarrūq believes in the reality of intercession. He writes: "Nobody can intercede before God except by His permission. It has been ordered to find out the means of reaching Him. It has been said: "There is no god except God." Some said: "[this means] obedience and submission to the Prophet of God." Some said: "[this means] submission in general and the means of seeking God through the good deeds of a man such as the People of the Cave. Each of them sought Him through the best of their deeds."<sup>292</sup> Another means of seeking Him is through the intercession of pious people, such as "Umar's prayer for rain beseeching the intercession of al-"Abbās.<sup>293</sup> In the Prophetic tradition, one is persuaded to pray for his brother always. The Prophet said to "Umar when he was going to perform the *cumrah* pilgrimage: "Oh my brother! Include us in your prayers."<sup>294</sup> This is for exemplary purpose as he himself (peace and blessing be upon him) is the source of all means of reaching God, and the origin of all virtuous deeds and pre-eminences. It has been narrated by Mālik: "Do not make

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> Q33/ al-Ahzāb. 38

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Ibn °Atā° Allāh, Latā°if, p. 205

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> Zarrūq, *Qawā <sup>c</sup>id*, Qa: 147, (below pp. 156, 157, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> Ash<sup>°</sup>arī, *Usūl Ahl al-Sunnah*, pp. 97, 98; Ash<sup>°</sup>arī, *al-Ibānah*, pp. 241-246

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Al-Bukhārī, *Sahīḥ*, kitāb al-buyū<sup>°</sup>, (98) bāb idhā ishtarā shayan lighayrihi, hadīth no. 2215; Muslim, *Saḥīḥ*, kitāb al-raqā<sup>°</sup>iq, (27) bāb qiṣṣah aṣḥāb al-ghār al-thalāthah, hadīth no. 6949

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Al-Bukhārī, *Sahīh*, abwāb al-witar, (3) bāb sawāl al-nās al-imām al-istisqā°, hadīth no. 1010

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> Al-Tirmidhī, *Sunan*, kitāb al-da<sup>c</sup>wāt, (109) bāb, hadīth no. 3562

creation a means to reach God, and it has been added: "Except for the Prophet of God." This is similar to what Abū Bakr Ibn al-<sup>°</sup>Arabī said about visiting graves: "No grave should be visited for the sake of blessing except his (peace be upon him) grave."<sup>295</sup>

#### Miracles

Zarrūq believes in the reality of the miracles of prophets ( $mu^c_{jizah}$ ) and miracles of pious people (karāmāt pl. of karāmah)). He considered that the saints are the successors of the prophets and karāmāt of the saints are the evidence of the  $mu^c_{jizāt}$  of the prophets.<sup>296</sup> According to Zarrūq, it is not necessary for the people who have ability to do supernatural wonders to be in a high state of faith. Therefore their actions should be evaluated and if their righteousness is recognized according to the scale of the sacred law and religious teaching, then their supernatural wonders are considered *karāmāt* otherwise these are either trickery (*istidrāj*) or magic (*siḥr*). If some thing objectionable appears from the person whose eminent status has been established, and according to sacred law there is no permissibility for this kind of action, then he should be treated according to the rule of law, because its realities do not change and rules are established upon the essences. Thus the law should be implemented on him as it applies in this situation. However the rule of interpretation which is permissible in some cases is described in the story of Mūsā and Khiḍr and the latter clarified the types of cases upon his departure."<sup>297</sup>

The manifestation of miracles is not necessary to be a saint. That depends upon their respective spiritual stations. Some Ṣūfīs choose to disclose their miracles whilst others keep them secret. Zarrūq writes: "It is correct for a group of Ṣufīs to manifest miracles and it is also proven [correct] to keep them secret, such as the action of al-Shaykh Abū <sup>c</sup>Abbās in manifestation and Ibn Abī Jamrah in keeping them secret. For this reason, some students of Ibn Abī Jamrah said: "Their paths are different." When the *shaykh* came to know these remarks, he said: "By God, our paths are not different at

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 155, (below pp. 163, 164, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> Zarrūq, *Qawā cid*, Qa: 151, (below p. 159, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 150, (below pp. 158, 159, vol. 2)

all, in actual fact he is expanded by knowledge and I am constrained by meticulous piety." This is the most important thing to note regarding this topic."<sup>298</sup>

He writes in another place: "There are three types of  $\Sufis$ . Some of them are dominated by wealth through God, so miracles are manifested by them and their tongues speak claims boastfully and ceaselessly. They speak truthfully through Truth, and for Truth, and in Truth, such as Abu Muḥammad <sup>°</sup>Abd al-Qādir, Abu Ya<sup>°</sup>zā and many latter Shādhilī Ṣufis. Poverty toward God prevails in some of them. Thus their tongues are dull and controlled by devotion such as Ibn Abī Jamrah and others. Some people possess numerous stations and they are the most perfect because these are the states of the Prophet (peace and blessing upon him). He fed one thousand people from one measure ( $s\bar{a}$ ) and fastened a stone to his stomach.<sup>299</sup>

### Taklīf Mā lā Yutāq

According to Ash<sup>e</sup>arīs, liability to do that which is beyond one's capability to bear (*taklīf mā lā yutāq*) is possible but it is from the blessing of God that He never places greater responsibility on anyone than they can bear.<sup>300</sup> Confessing the validity of this rule, Zarrūq writes: "Liability for that which is beyond one's capability is possible in theory, but it has not been revealed thus in the sacred law. 'God does not charge any body except with what has granted him'.<sup>301</sup> All believers are ordered to seek permissible earnings, thus its existence and availabilities are possible everywhere, for all people, and in all ages because of the general nature of this principle and because the earth is never vacant of saints and pious people whose earnings are lawful. God does not make us liable for what is in His knowledge, but He makes us liable for what we know and whence we know [it]. Hence if one who does not know about his unlawful earnings and has no doubt thrown on them through a clear sign, there is no reason to believe it unlawful or doubtful. But it has been said: "Wealth is like water. God created the wealth lawful, as he created the water lawful and it does not become

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 165, (below p. 177, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> Abū Nu<sup>°</sup>aym al-Isfahānī, Ahmad ibn <sup>°</sup>Abd Allāh, *Hilyat al-Awliyā<sup>°</sup> wa-Ţabaqāt al-Asfiyā*, (Misr: Matb<sup>°</sup>at al-Sa<sup>°</sup>ādah, 1351/1932). vol. 1, p. 342; Zarrūq, *Qawā<sup>°</sup>id*, Qa: 170, (below pp. 181, 182, vol. 2)
<sup>300</sup> Ash<sup>°</sup>arī, *Usūl Ahl al-Sunnh*, pp. 86, 87

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> Q65/ al-Talāq. 7

impure (*najas*) except by that which changes it, and wealth also falls under this same ruling."<sup>302</sup>

# 3- Criticism on the Reprehensible Innovations and Legal Dispensations (*Rukhas*) and Creative Interpretations ( $Ta^{\circ}w\bar{\imath}l\bar{a}t$ )

Zarrūq is a reformer of Ṣūfī thought from *within*. Therefore his criticism is different from the critics from *without*. All anti-Ṣūfī movements of late medieval or contemporary ages oppose Ṣūfism, its doctrine and rituals because these critics consider Ṣūfīsm against the spirit of Islam.<sup>303</sup> On the other hand Zarrūq is a Ṣūfī who criticises Ṣūfī practices to preserve the authenticity of Ṣūfism. Zarrūq believes that Ṣūfīsm is the surest way to understand reality, because it is based on following the best (*ittibā<sup>c</sup> al-aḥsan*) of every thing and he prefers Ṣūfīsm over all other disciplines of Islamic sciences.<sup>304</sup> According to him, to follow Ṣūfīsm is the best way, and therefore the Ṣūfī's approach is more specific than that of the traditionalist, exegete, theologian and jurist as described earlier.<sup>305</sup>

Many religious innovations were popular in the Ṣūfī circles at the time of Zarrūq. The popular Ṣūfī cults were ignorant of the basic Islamic science and engaged in heresies and deviations. Leo Africanus records heretical practices and innovation of Ṣūfīs of that time in his book. He writes:

Now adaies they admit all kinde of rude and ignorant persons, affirming all sortes of learning to be needless; for the spirit (say they) reuealeth the knowledge of the truth vnto such as are of a cleane hart; and they alleage many reasons for the confirmation of this their opinion, though not very forcible. Wherefore despising their ancesters rites, and the strict observations of the law, they addict themselues to nought else but delights and pleasures, feasting often and singing lasciuious songs. Sometimes they will rend their

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 88 (below pp. 94, 95, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup> cf. Ibn al-Jawzī, <sup>c</sup>Abd al-Raḥmān ibn <sup>c</sup>Alī, *Talbīs Iblīs*, ed. al-Jumaylī, (Beirut: Dār al-Kitāb al-<sup>c</sup>Arabī, 1985); Sirriyeh, Elizabeth, *Ṣūfīs and anti-Ṣūfīs: the defense, rethinking and rejection of Ṣūfīsm in the modern world*, (Richmond, Surrey: Curzon, 1999); Ernst, *The Shambhala Guide to Sūfīsm*, (London: Shambhala, 1997), p. 213

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 58, (below p. 59, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 55 (below p. 57, vol. 2)

garments, either alluding thereby to the verses that they sing, or being mooued thereunto by their corrupt and vile disposition; saying falsely that they are rauished with a fit of diuine loue: but I rather impute it to their abundance of meat and gluttonie.<sup>306</sup>

Zarrūq criticizes the innovations and dispensations in his writings. He wrote a book *al-Ra<sup>c</sup>d <sup>c</sup>alā Ahl al-Bid<sup>c</sup>ah*, explaining the meanings of reprehensible innovations,<sup>307</sup> Zarrūq advises his disciples to be cautious over five things. He writes:

I observe that the  $\Sufis$  (*fuqarā*<sup>°</sup>) of the time have been afflicted and tempted by five things:

- 1- Preferring innovation over than the sunnah.
- 2- Following the wrong people rather than the men of truth.
- 3- Acting on the desires of the self in all of their actions or most of their actions.
- 4- Seeking falsehood more than the realities.
- 5- Making untrue claims.<sup>308</sup>

Zarrūq devises five rules of conduct to save a disciple from the wrong way:

- 1- Acquiring knowledge to carry out the command of God.
- 2- Seeking blessing and sitting in the company of masters whom God has joined with the truth.
- 3- Abandoning the dispensations and creative interpretations ( $ta^{2}w\bar{l}l\bar{a}t$ ).
- 4- Performing litanies regularly with presence of heart with God
- 5- Self-analysis in everything to save the soul from desires and remain away from wrong doing and faults.<sup>309</sup>

Zarrūq devoted a valuable portion to this topic in  $Qaw\bar{a}^{c}id$  by devising different principles. He states how to evaluate the legality of a matter which is not described in the Qur<sup>3</sup>ān and *sunnah* clearly. He writes: "Causes of worth are construed from the

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Leo Africanus, *History and Description of Africa*, vol. 2, p. 464

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup> Khushaim, Ahmad Zarrūq, p. 107

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> Khushaim, *Ahmad Zarrūq*, p. 182

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> Khushaim, Ahmad Zarrūq, p. 181

immediate evidence. (*wujūh al-istihqāq mustafādah min shāhid al-ḥāt*). Sometimes if there is a doubt in a subject then caution is the best way." Then he explains the difference of opinion among Ṣūfī masters about the eligibility of the seeker. Some of them permit speaking to common people about Ṣūfī matters whereas others prohibit it. He refers the remarks of Sahl: "After two hundred years, if anyone has something of our teachings, he must bury it because asceticism remains only in the discussion of the people and their God is their stomachs." Sahl records many things which indicate the corruption of the discipline therefore its dissemination will be prohibited because of its misinterpretation, and its teacher will be like a man who sells a sword to a robber." Zarrūq writes: "This is the position of many people of this time. They have utilized the knowledge of subtle realities and truth for worldly purpose by cheating the hearts of common folk, taking the wealth of the exploited, and disgracing the poor people. They have practised prohibited acts and evident innovations. Some of them have left the religion altogether, even though many ignorant and uneducated people accept their claims of heredity and privilege."<sup>310</sup>

Zarrūq condemns all those people who claim hereditary authority without seeking proper knowledge. He criticises the so-called Ṣūfīs who deceive laymen by their tricks and lead them astray. Zarrūq stresses that it is the responsibility of the disciple to understand the limitations of knowledge and differentiate the *sunnah* from *bid<sup>c</sup>ah* in all states.<sup>311</sup> He cites the advice of Ibn <sup>c</sup>Abbād, "Do not seek this knowledge (Ṣūfīsm) from any proud, innovator (*ṣāḥib bid<sup>c</sup>ah*) and blind follower (*muqallad*)." Zarrūq says: "Because the proud and arrogant cease to understand the signs ( $\bar{a}y\bar{a}t$ ) and moral lessons, and innovation causes great afflictions (*al-balāyā*) and difficulties whilst the blind following prevents one from achieving one's aim and success." He also writes: "They [Ṣufīs] should try to win the goodwill of exoterists towards the esoterists rather than to counter them, because esotericism that negates exotericism is invalid as the truth is knotted with *sharī<sup>c</sup>ah*."<sup>312</sup>

Zarrūq supports the idea of moderation in worship. He writes: "Excellence in worship is accomplished by performing it rightly and regularly. This can be achieved to

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 16, (below p. 13, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 18, (below p. 14, 15, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup> Zarrūq, *Qawā <sup>c</sup>id*, Qa: 30, (below pp 25, 26, vol. 2)

implement its inner and outer limitations without exaggeration and negligence. The careless person is a destroyer, and the exaggerator is an innovator, particularly if he believes that extreme behaviour in practice leads him to proximity with God. Therefore it has been said: "Doubt is innovation, and its origin is ignorance of the *sunnah* and a misunderstanding in the mind; and the consistency of remembrance of God saves a person from this. Following the legal dispensations (*rukhs*) from the discretions of scholars is contrary to the *sunnah*. Therefore do not follow dispensations because these are mistakes."<sup>313</sup>

Zarrūq advises us to always observe the *sunnah*. He defines *bid*<sup>*c*</sup>*ah* in a very simple and comprehensive way: "Introducing a rule which is not described in the sacred law is a reprehensible innovation in religion particularly if it is contradictory to legal principles. For instance, fasting as a compensation for missed night prayers (*wird*) is an innovation because the legislator (*shāri*<sup>*c*</sup>) has not designated it, rather, he ordered to perform these prayers (*hizb*) before the morning prayers or before the end of the day. Similarly, this is the case with recitation of *al-fātiḥah* before prayers and specifying a time for the *wird* prayer and the like which is not described in the clear text (*naṣṣ*) of the Legislator."<sup>314</sup>

Zarrūq not only condemns *bid<sup>c</sup>ah* but also every thing which leads to the *bid<sup>c</sup>ah*. He writes: "According to the jurists of the Shāfi<sup>c</sup>ī school of law, the recitation of litanies (*hizb*) is permissible but the Mālikīs consider them undesirable (*makrūh*) because there is no precedent from the practice of pious ancestors in this respect and they block pretexts (*sad al-dharī<sup>c</sup>ah*) for innovation and heresy.<sup>315</sup> In another principle Zarrūq explains innovation (*bid<sup>c</sup>ah*) on theological grounds. He writes: "A person's belief that an act leads to proximity with God, when it in fact does not do so, is an innovation. The ruling is the same for promulgating a law without precedent. All of these forms are blunders unless they refer back to a principle. Audition is not recommended (*mandūb*) according to those who accept it, although Ṣūfīs had a detailed discussion about it. In fact, audition is allowed due to a special consideration

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 86, (below p. 96, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 94, (below p. 100, vol.2)

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 119, (below p. 128, vol. 2)

(*rukhṣah*), therefore it is allowed only out of necessity and in general its provisions must be considered, if not it is prohibited."<sup>316</sup> Zarrūq signifies to his disciples and adherents in  $Qaw\bar{a}^{c}id$ 's epilogue that a man who inclines towards the *rukhṣah* and  $Ta^{\circ}w\bar{\imath}l\bar{a}t$  will ruin himself.<sup>317</sup>

Another popular innovation of the time of Zarrūq was numerology and alchemy. Zarrūq reveals in his autobiography how common people were indulging in these kinds of activities.<sup>318</sup> Leo mentions these innovations:

Likewise there is another sort of men, which we may fitly call Caballists... They had once a famous doctor of their sect called *Boni*, who was auther of their canons, praiers, and square tables.... Moreouer in the Citie of Fez there are certaine men called *Elcanesin*, who supposing to finde treasure vnder the foundations of old houses, doe perpetually search and delue.....[There were also alchymists who] haue of their arte of Alchymie many bookes written by learned men, amongst which one *Geber* is of principall account....Likewise they haue another author, that wrote an huge volume of the same arte, intituled by the name of Attogrehi."<sup>319</sup>

Zarrūq criticizes numerology and reveals the opinions of early Ṣūfīs in this respect. Ibn al-Bannā<sup>°</sup> said: "Stay away from al-Būnī and those like him and follow Khayr al-Nassāj and those like him." [Muḥyī al-Dīn Ibn al-<sup>°</sup>Arabī] al-Ḥātimī said: "The knowledge of numerology is a noble science but it is culpable not only religiously but materially also." Zarrūq says: "Indeed it (numerology) is not right, from a religious point of view, for man to indulge himself in the secondary causes (*al-asbāb*) and it goes against Trust in God. It is condemnable from the material point of view as well because it is a work which ruins the structure of economy."<sup>320</sup>

He prohibits alchemy ( $k\bar{i}miy\bar{a}$ ), numerology ( $s\bar{i}miy\bar{a}$ ) and astrology. He writes: "The establishment of the causes is considered basically for the sake of establishing the

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 128, (below p. 138, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>317</sup> Zarrūq, Qawā<sup>c</sup>id, Khātimah, (below pp. 234-236, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup> Zarrūq, *al-Kunnāsh*, p. 31

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> Leo Africanus, *History and Description of Africa*, vol. 2, pp. 467- 469

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 124, (below pp. 133, 134, vol.2)

existence of the world. Therefore everything which is against the existence of this order in the world is denounced, or anything which happens aberrantly in existence, such as [independent "miraculous"] causes and the like. Divine consideration [for His servants] necessitates imperfection in the ends [of such endeavours], for example the poverty [attached to] alchemy, the baseness in seeking the science of numerology and an evil death for those practising astrology. All these means of income are against the wisdom of reason, opposed to the order of truth and even to the truth itself because these means attempt to establish an illusion instead of seeking the most perfect way. Moreover, final method (astrology) even seeks to spy upon the unseen kingdom of God..."<sup>321</sup>

Zarrūq confesses the effects of the words and their special characteristics. He writes: "The special effects of the words, deeds, and absolutes (*al-a<sup>c</sup>yān*) are confirmed. The greatest of these are the effects of the invocations (*adhkār*) because the remembrance of God is the best thing from all actions of a man that can save him from the punishment of God. Indeed God creates special characteristics in all things such as liquids and solids and their benefits. Every thing has its own qualities. Therefore it is necessary to consider the general rules in general conditions and a particular rule for a person who has close affinity with it according to the sacred law. Imām Mālik said about unknown things: "How do you know? That might be [the words of] infidelity." Zarrūq writes: "I have seen those who prayed using blasphemous words."<sup>322</sup>

Zarrūq criticizes the ecstatic utterance (*shaṭaḥāt*) of the Ṣūfīs and writes: "A person in rapture and ecstasy (*al-wājid*) is excused because he is in a state where he cannot hold himself. The rules applicable to an insane person should be applied to him in this state and his actions should not be considered. Rulings are to be abandoned concerning him in this state, and it is obligatory for him to make compensation for unperformed obligations. He is just like a drunkard because of the common legal prescriptions. The validity of emulation of his actions is to be abandoned such as the ecstatic action of al-Nūrī when he preferred to be executed before his fellows. His action is due to altruism; or it is a means to commit suicide. Similarly the state of Abū Hamzah in the

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 100, (below pp. 104, 105, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>322</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 107, (below p. 111, vol. 2)

well and he was brought out from it when he was near to death, and the state of Shiblī, when he shaved off his beard and threw away his money into the sea when he realized his tightfistedness and their other actions which apparently seem incompatible with the sacred law but they performed these when they were overcome with ecstasy, as apparent from their stories, and thus they are treated under the rule of insanity. Dancing and the like also fall under this rule.<sup>323</sup>

Zarrūq criticises the heresies of the Sūfīs but he is very careful not to pass judgement on the early masters of the Path. Zarrūq accommodates the critics of Sūfīs to some extent. He makes his readers aware of the books of the critics, as well as those of Sūfī masters, and defends them by interpreting their ideas. Ibn Jawzī is an ardent critic of Sūfī thought and practices as evident in his books. Zarrūq analyses the criticism of Ibn al-Jawzī and others like him and defends their ideas. He writes: "Refuting a person is either based upon independent judgement [of his case] or a means to block potential wrongdoings or lack of research or lack of understanding or lack of knowledge or lack of awareness of the subject matter or an ambiguity of the perception or an existence of obstinacy. So all of these are marked by their reference to the Truth when making a judgment, except the last one, because he (obstinately) does not accept what is evident nor is there equity and fairness in his point of view and his claim can be rationalized and validated." By explaining this rule, Zarrūq writes that the warning of Abū Hayyān in his books Nahr and Bahr and Ibn al-Jawzī in his Talbīs is to prevent the people from the misdeeds of so-called Sūfīs. Their writings are based on their independent judgement. In fact the criticism of Ibn al-Jawzī of the Sūfīs and their repudiation shows that he aimed to block the means leading to wrongdoing."<sup>324</sup>

Zarrūq thinks that the exaggeration in the criticism of the Ṣūfīs, placed Ibn al-Jawzī in a precarious situation. Thus, the leading sages renounced him and rejected his ideas, otherwise his book is very valuable in describing the causes of errors and inaccuracies, and leads the reader to the *sunnah* in an excellent way.<sup>325</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 140, (below p. 147, 148, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>324</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 211, (below p. 217, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>325</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 213, (below p. 219, vol. 2)

Zarrūq does not limit his observation to ambiguous critics of the Sūfīs; he also censures the writings of classical Sūfīs which are ambiguous and vague. He writes:

The good counsellors have advised the vigilance from the *Talbīs* of Ibn al-Jawzī, *Futuḥāt* and all books of al-Ḥātimī or at least most of their parts, and the books of Ibn Sab°īn, Ibn al-Fāriḍ, Ibn Aḥlā, Ibn Dhī Sikīn, al-°Afīf al-Tilimsānī, al-Aykī al-°Ajmī, al-Aswad al-Aqṭa°, Abū Isḥāq al-Tujībī, al-Shushtarī and some parts of *al-Iḥyā°* of al-Ghazālī most of which are in the vices (*muhlikāt*) [section], and his *al-Nafkh wa-al-Taswayyah* and *al-Maḍmūn bihi °alā Ghayr Ahlihi* and *Mi°rāj al-Sālikīn* and *al-Munqidh*, and some parts of *Qūt al-Qulūb* of Abū Ṭālib al-Makkī and books of al-Suhrawardī and the like. Therefore caution towards sources of error is necessary but not avoidance of the whole [work].<sup>326</sup>

As already mentioned Zarrūq disparages numerology and considers it harmful not only on the basis of religion but also on grounds of common sense and worldly life. Zarrūq advises the reader to stay away from those Ṣūfīs who are busy in this kind of activities and explains the opinion of Muḥyī Dīn Ibn al-°Arabī and other Ṣūfīs about its impermissible status. He states that Ibn al-Bannā<sup>°</sup> said: "Stay away from al-Būnī and those like him and follow Khayr al-Nassāj and those like him."<sup>327</sup> Ironically, on the other hand he affirms the sainthood of al-Būnī and writes: "There is a Ṣūfīsm for the cosmologist, as al-Būnī has elaborated in his *Asrār*."<sup>328</sup>

Similarly in another place, he condemns the usage of invocations and devotions for worldly affairs such as the recitation of  $S\bar{u}rat al-W\bar{a}qi^{c}ah$  to save one from the poverty and so on, but later he describes its advantages and holds the opinion that the recitation of invocations for worldly purposes leads man to love recitation, which ultimately takes him into proximity with and love of God, or at least to the blessing in the remembrance of God. On the basis of this principle, Abū al-<sup>c</sup>Abbās al-Būnī and others compiled their works describing the divine names and their qualities, otherwise

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 214, (below pp. 220, 221, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 124, (below p. 133, 134, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> Zarrūq, *Qawā cid*, Qa: 59, (below p. 58, vol. 2)

according to the principle described, invocations and devotions should not be used as a means to achieve worldly goals.<sup>329</sup>

Zarrūq has a moderate opinion about the utterances of the Ṣūfīs during rapture and ecstasy (*al-wājid*). Although he does not accept their utterances, he defends them to some extent. He criticizes and censures the utterances (*shaṭaḥāt*) of al-Nūrī, Abū Ḥamzah, and al-Shiblī. He holds that the man who is in an ecstatic state is excused because he is in a state where he cannot contain himself. The rules applicable to an insane person are to be applied to him in this state, and his action should not be considered as described above. Fixed rulings are to be abandoned regarding him in this state and it is obligatory on him to make compensation for unperformed obligations. He is just like a drunkard because of the common prescriptions in the law.<sup>330</sup>

Zarrūq followed the footsteps of early Shādhilī masters who were cautious not to pass any judgement about the ambiguous concepts of the Ṣūfīs, and some times they even defended their intricacies. For instance Ibn <sup>°</sup>Aṭā<sup>°</sup> Allāh defended Muḥyī al-Dīn Ibn al-<sup>°</sup>Arabī in his works.<sup>331</sup> 'Zarrūq himself used to defend him in many of his works on the grounds that he did not mean to say what his opponents had concluded from his writings, and that his explication of the problems of theology were for the elite whose understanding was capable of grasping the real meaning of his wards, not the common people who are unable to read between the lines.<sup>332</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>329</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 123, (below pp. 132, 133, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 140, (pp.147, 148, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>331</sup> Victor Danner notes: "The Shādhilīs were vigorous defenders of Ibn <sup>°</sup>Arabī's teaching as we see in the tumultuous confrontation between Shaykh Ibn <sup>°</sup>Aṭā<sup>°</sup> Allāh and the Ḥanbalī fundamentalist critic of the Shaykh al-Akbar, Ibn Taymīyah, in the Citadel of Cairo early in the eighth-fourteenth century. In this connection, it is well worth remembering that the acerbic remarks made by Shaykh Ibn <sup>°</sup>Aṭā<sup>°</sup> Allāh against the doctors of the Law who restrict the meaning of the Islamic message to the level of their own comprehension really apply, first and foremost, to the Ḥanbalī canonist". Danner, Victor, 'The Shādhiliyyah and North African Sufism', p. 36

Zarrūq himself is a strong critic of Ibn Taymīyah. He writes: Ibn Taymīyah was a man who had good memory and profound knowledge but he was rejected in terms of theological beliefs and in theosophical matters his understating was very poor and gnosis was indeed away from him. When al-Shaykh al-Imām Taqī al-Dīn al-Subkī was asked about him, he said: "He is a man whose knowledge is more than his mind". Zarrūq, *Sharḥ Ḥizb al-Baḥr*, ed. al-Mazīdī, Aḥmad Farīd al-Shaykh, Cairo: Dār Jawāmi<sup>c</sup> al-Kalam, n.d.), p. 34

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> cf. Sh. Nūnīyah al-Shushtarī, Ms. Madrid, p. 17 as cited in Khushaim, Zarrūq the Sūfī, p. 148

Khushaim extracts the opinion of Zarrūq about Muḥyī al-Dīn Ibn al-°Arabī from a MS of his *Sh. Al-Mabāḥith al-Aṣlīyah*:

It is noteworthy to find that while Zarrūq does not approve of some of Ibn <sup>°</sup>Arabī's utterances such as his saying : "I am the Qur<sup>°</sup>ān and the Seven Repetitions" (*al-sab<sup>°</sup> al-mathānī*: the first *sūrah*). "I am the Spirit of the Spirit, not the spirit of the vessels (*awānī*, bodies)", and regards them as unacceptable, he defends him at the same time on the grounds that Ibn <sup>°</sup>Arabī did not find the proper language in which to express his state. In his *Sh. al-mabāḥith al-aṣlīyah*,<sup>333</sup> he connects Ibn <sup>°</sup>Arabī and other Ṣūfī masters, in quoting Abū Ḥayyān in his book *al-Nahr al-mūdī* (*al-mu<sup>°</sup>addī*) *min al-baḥr* accusing him of being a *ḥulūlī* (incarnationist). Zarrūq rejects this accusation and denies that either Ibn <sup>°</sup>Arabī or the other masters, intended to say what has been falsely understood from his utterances.<sup>334</sup>

Zarrūq is very cautious to pass judgement on Ibn al-°Arabī and prefers silence and submission rather than to determine the position of Ibn al-°Arabī. He takes this point of view under the influence of his teacher al-Qūrī. As above mentioned, once al-Qūrī was asked about Ibn al-°Arabī, he replied: "Submission [of the matter to God]." Zarrūq writes: "He said this because in declaring the apostasy of Ibn al-°Arabī, there is a danger and his respect may lead the listeners to follow the ambiguity and haziness of his inscriptions. God knows best.<sup>335</sup>

Although he is careful not to criticise a particular  $\Sufi$  master for his utterances or innovations, he denies all kind of utterances and innovations linked to \$ufi circles. He writes: "Some \$ufis were disastrous. They made ecstatic utterances (*shaṭaḥāt*) and committed blasphemy and transgression according to the clear verdict of both exoteric and esoteric sciences. Therefore it is obligatory to accept [from them] only which is according to the Qur<sup>3</sup>ān and *sunnah*."<sup>336</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> MS. Rabat, 2284 D, p. 236 cited in Khushaim, Zarrūq the Sūfī, p. 148

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup> Khushaim, Zarrūq the Sūfī, p. 148

<sup>&</sup>lt;sup>335</sup> Zarrūq, *Qawā cid*, Qa: 85, (below p. 92, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup> Zarrūq, *Qawā cid*, Qa: 202, (below p. 213, vol. 2)

Zarrūq has more relaxed position on visiting to graveyards. He formulates a principle in this respect. "Whatever is clear, evident and tied to [beneficial] actions must be permissible such as visiting the graveyard." Then he describes the arguments for the permissibility of visiting of graveyards. He cites a hadīth in this respect: "Indeed they remind us of the hereafter."<sup>337</sup> Then he writes that the recitation of the Qur<sup>3</sup>ān, religious invocations and personal supplications are favourable on these occasions. Zarrūq has great faith in the benefit of visiting the graves of the pious people. He argues that if one of them is sought for blessings in their lifetime, it is permitted to seek their blessings after their death. He also interprets the hadith: "Do not set off on a journey except for the purpose of visiting one of three mosques", <sup>338</sup> referring to Imām al-Ghazālī's book Kitāb al-Safar where al-Ghazālī said: "The journey for this purpose is permissible and thus not contradictory of the hadith: 'Do not set off on a journey except for the purpose of visiting three mosques' because all mosques are of equal rank except these three mosques. Whereas the scholars and pious persons differ in status and pre-eminence, travelling is allowed from one to another that is more superior."339

Zarrūq writes: "One's pre-eminence is recognized by miracles, knowledge, and actions particularly one whose miracles were as evident after his death as they were in his lifetime like al-Sabtī, or one those miracles were manifested more during their life than after their death, like Abū Ya°zā°, and those whose graves are known for the acceptance of the personal prayers, and there are many places of this kind in the world. Imām al-Shāfi°ī alluded in this respect and said: "The grave of Musā al-Kāzim is well-tested curing for all kinds of illness." Our master Abū <sup>c</sup>Abd Allāh al-Qūrī said: "If the showers of the blessing used to descend in the remembrance of these people, then what is your opinion about those places where they met their God, or on the day when they joined Him and left this world? That is their day of death." It is to please them by visiting them on this day and to receive the breeze of compassions that are renewed upon them. Therefore it is good (mustahabb) to visit them if it is free from any prohibited or reprehensible acts under the sacred law, such as the gathering of

<sup>&</sup>lt;sup>337</sup> Muslim, *Sahīḥ*, kitāb al-janā°iz, (36) bāb istīdhān al-nabī rabbuhu fī ziyārat qabr ummihi, ḥadīth no. 2295

 <sup>&</sup>lt;sup>338</sup> Muslim, *Ṣaḥīḥ*, kitāb al-ḥajj, (95) bāb faḍl al-masājid al-thalāthah, ḥadīth No. 3384
 <sup>339</sup> *Cf.* al-Ghazālī, *Iḥyā<sup>°</sup> ʿUlūm al-Dīn*, kitāb ādāb al-safar, (Dār al-Kutub al-ʿArabī) vol, 2, p. 100.

women, and other things that usually happen at such places. It is necessary to observe proper conduct there, such as refraining from touching the grave, and one should not perform canonical prayers there for blessings even if there is a place for prayer because the Prophet (peace be upon him) prohibited and refrained from this. It is necessary to observe the respect and esteem of the person just as they were admired when they were alive.<sup>340</sup>

## 4- Ijtihād and Taqlīd

Personal reasoning (*ijtihād*) is the third source of Islamic law after the Qur<sup>3</sup>ān and the *sunnah* and is very important in legislating for contemporary problems. It is a dynamic force that maintains the vigour of the sacred law in all times. Zarrūq recommends independent reasoning to resolve problems and to understand the spirit of religion. He criticizes imitation or blind conformism (*taqlīd*) bitterly. He writes: *"Taqlīd* prevents one from achieving one's objective and attaining success." He also quotes the saying of Ibn <sup>c</sup>Abbād: "I would like to give you a piece of advice which only a wise man will understand and practice and only a negligent and forgetful man will disrespect. My advice is not to seek this knowledge (Ṣūfism) from any arrogant, innovator of reprehensible matters (*ṣāḥib bid<sup>c</sup>ah*) and blind follower (*muqallad*)."<sup>341</sup>

It is necessary to understand the concept of *ijtiḥād* and *taqlīd* in Zarrūq's writings and thoughts. Being a Mālikī jurist, he produced many commentaries on the famous books of Mālikī jurisprudence, but did not present any revolutionary ideas for the reconstruction of Islamic thought or some foundational *ijtiḥādī* opinions in the juridical realm. He was a man who strictly followed the rules of Mālikī jurisprudence and composed many commentaries to endorse Mālikī standpoints. However, he condemned the blind imitation and the excessively rigid thought of different sections of the Muslim community.

He defines the terms taqlīd, iqtidā<sup>°</sup>, tabassur and ijtihād. He writes:

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 157, (below p. 166-168, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>341</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 30, (below p. 25, 26, vol. 2)

*Taqlīd* is taking an opinion without knowing the status of the scholar and accepting an opinion without knowing the methodology which has been applied in establishing it. This is absolutely condemnable because the blind follower is disgracing the rich science of the religion. Emulation (*iqtidā*) is taking an opinion solely because of the religiosity and knowledge of the scholar. This is the way of a follower in a school of thought with the founders of that school. Therefore this type of *taqlīd* is allegorical and symbolic.

Insightfulness (*tabassur*) is taking an opinion with knowledge of the particular evidence relied upon to establish it, without ignoring the primacy of the transmission or being self-opinionated. This is the way of the masters and advanced students of learning. Personal reasoning (*ijtiḥād*) constitutes rules from the evidence without refereeing to other authorities and if there is no previous precedent the ruling is absolute, otherwise it is limited.<sup>342</sup>

Zarrūq explains the reason for differences of opinion, and he not only accepts the authority of the experts of all juridical schools of thought, but considers emulating them to be obligatory. He writes a theological position on infallibility and deduces legal position on emulation there from: "Only the infallible (*al-ma<sup>c</sup>sūm*) one is to be followed because he is free from faults and errors; or those whose superiority is testified to, and plainly evident should be followed because he who validates the just is himself just. The Prophet testified that the best of the ages was his, then that of those who followed his, then those who followed them.<sup>343</sup> Thus, their superiority is according to their position and same is to be applied to their followers.

The companions of the Prophet were scattered around different regions and each one of them had certain aspects of religious knowledge, as Imām Mālik said: "Perhaps one of them had knowledge on abrogating ruling ( $n\bar{a}sikh$ ) whereas another had knowledge of abrogated ruling ( $mans\bar{u}kh$ ), similarly some of them had knowledge of absolute rules (mutlaq) whilst others had knowledge of limited rules (muqayyad) and perhaps some of them had knowledge of general rules ( $c\bar{a}mm$ ) and another had

<sup>&</sup>lt;sup>342</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 41, (below p. 35, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>343</sup> al-Bukhārī, *Ṣaḥīḥ*, kitāb faḍā°il aṣḥāb al-nabī, bāb faḍā°il al-nabī wa-man ṣaḥib al-nabī, ḥadīth no. 3651

knowledge of particular rules (*khāṣṣ*) as often was the case. Eventually all these variations were gathered in later transmissions. When they collected all these scattered traditions and evaluated them, they could not analyze them all, on juridical grounds although they did analyse some of them. Thus, knowledge was transmitted to the third generation. At this stage, they compiled them, verified their transmissions and comprehended their meanings thus the task of their compilation, assessment and comprehension were completed. Consequently, nothing remained to be accomplished; [now they should] act upon what they had ascertained and established by way of rules and regulations. There were distinguished scholars in all disciplines of knowledge in those generations whose superiority in knowledge and piety were celebrated such as Mālik, al-Shāfi°ī, Ahmad and Nu<sup>c</sup>mān in jurisprudence and al-Junayd, Ma<sup>c</sup>rūf and Bishr in Ṣūfism."<sup>344</sup>

Zarrūq validates the opinion of the early scholars and gives them very conspicuous rank but he never denies the right of interpretation. He urges scholars to discuss and investigate the opinions of predecessors because they were not infallible and successors may ascertain truths which remained unveiled on the early scholars. He writes:

Religious scholars should be considered right in whatever they revealed because they conveyed whatever they had in [their] custody. It is a matter of further investigation to evaluate what they stated because it was only the end result of their intellectual reasoning and they are not infallibles. Therefore discernment (*al-tabaşşur*) is essential for finding out the truth and investigating it properly, not for the sake of contradicting the speaker or transmitter. It does not matter that a scholar of the later generations ascertains some facts which were not considered by the early scholars. He is to be treated in accordance with his [intellectual] rank. The criticism of the teachings of the earlier scholars does not mean the degradation of their intellectual prominence. However, the righteousness and honesty of the earlier scholars demands that they should accept the reality when it is described. It is their obligation to accept the reality even though it refutes their own verdicts. But, in the case of truth being merely

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 42, (below p. 36, vol. 2)

probable, they have no need of accepting the new interpretation because probability is also manifested within it. This is an intellectual tradition and the later religious scholars used to refute ideas of the earlier scholars of the *ummah* without defaming anyone in either of the two groups.<sup>345</sup>

Zarrūq urges his disciples to use his rationale to understand the wisdom of the religion. He asserts that when the origin of knowledge has been verified, their contents are recognised, their principles and branches are known, then its understanding is general amongst its disciples and there is no priority of an earlier scholar over a later one, although the earlier has the advantage of preference, but knowledge is the deciding factor. The analysis of the later scholar is sounder because he has more information when compared with the former. Insights and inspiration from Allāh is hoped for every one. What a wonderful man Ibn Mālik was, who said: "Since the sciences are divine favours and special gifts, it is not impossible, that some later scholar can unravel the intricacies of a problem which had remained unresolved by many of the earlier ones."<sup>346</sup>

Zarrūq criticises reprehensible innovations and legal dispensation and urges his disciples to understand the wisdom of sacred law. He writes that Ṣūfīs will be on the right path as long as they have differences of opinion and criticise each other. If they agree on all issues then they lose vigour in their religion. Because nobody is free from error, they cannot agree except by ignoring the faults of one another.<sup>347</sup> He condemns blind imitation, and at the same time believes in the validity of the emulating the foremost leaders in religious scholarship.<sup>348</sup> Because of his poignant criticism he was entitled *muḥāsib al-ʿulamāʾ wa-al-ṣūfīyā*² (the one who takes the scholars and Ṣūfīs to account).<sup>349</sup> Some admirers of Zarrūq compare him with Martin Luther (1483-1546) because of his revolutionary thoughts and criticism of religious innovations. ʿAbd Allāh Najmī devoted his research to compare the Zarrūqīan and Lutheran movements.

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 38, (below pp. 32, 33, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 37, (below p. 32, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 136, (below pp. 144, 145, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>348</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 40, (below p. 34, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup> Guennoun, *Dhikriyāt Mashāhir*, p. 13

He thinks that both are religious reformers who founded movements of religious reformation in almost same era.<sup>350</sup>

However, the comparison between Zarrūq and Luther appears unrealistic. The Lutherian movement was to challenge the authority of Pope and to advocate the independence of a ruler from ecclesiastical supervision.<sup>351</sup> On the other hand, the Zarrūqīyah is a movement aimed at upholding tradition by eliminating innovations and wrongdoings of the Ṣūfīs and jurists. Zarrūq was a moderate reformer seeking to do so from *within*. His criticism, to some extend, could not produce effective results because he theoretically criticised the reprehensible innovations, ecstatic utterances and other blameworthy practices of the Ṣūfīs, but at the same time he has not only had a very soft opinion about his predecessors who clearly committed transgressions, innovations and made inappropriate utterances, but also defended them. For instance, he criticised numerology and advised his disciples to stay away from the books of al-Būnī but at the same time he claims that there is a Ṣūfīsm for the cosmologist and the *Asrār* of al-Būnī is the best guide book in this respect.<sup>352</sup> He also advocated the invocations of al-Būnī because they were based on the verses of *Qur'ān* as described above.<sup>353</sup>

In fact Zarrūq's reformative movement was an attempt to harmonize extreme elements of opinions of the different sects of the community and create a balance between the *sharī*<sup>c</sup>ah and *tarīqah* by employing the independent reasoning without deviating from the path and tradition of pious ancestors. Victor Danner aptly noted: "The Zarrūqīyah, no doubt, considered the balancing of Ṣūfism and the Law as an indispensable quality in the would-be *faqīr*, something that he had to be aware of, or something that he had to assimilate."<sup>354</sup> Therefore it is appropriate to evaluate the teaching of Zarrūq independently without comparing it with the Lutheran movement.

<sup>352</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>°</sup>id*, Qa: 59, (below p. 60, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>350</sup> Mustafā, <sup>°</sup>Abd al-Rahīm, Zāwiyah al-Imām Ahmad Zarrūq bi-Misrātah wa-Madāt min Tārīkh al-Fikr wa-al-Thaqāfah fi Lībīyā, (Misrātah: Dār Ribāh, 2001) vol. 1, pp. 194, 195

<sup>&</sup>lt;sup>351</sup> Cf. Dickens, A. G. (Arthur Geoffrey), Martin Luther and the Reformation (London: English Universities Press, 1967); Brecht, Martin; Schaaf, James L., Martin Luther: Shaping and Defining the Reformation, 1521-1532 (Minneapolis, Minn. : Fortress Press, 1994)

<sup>&</sup>lt;sup>353</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 123, (below p. 132, vol, 2)

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup> Danner, Victor, 'The Shādhiliyyah and North African Sufism', p. 41

#### 5- Ethics

Zarrūq devotes a reasonable portion of his book to state the value of ethics. He explains different ethical terms, their meanings and application. According to Zarrūq, 'moral character (*khulq*) is a state that is ingrained in one's self (*al-nafs*) from which deeds effortlessly come forth. Thus the goodness of these actions is very good and evil of these actions is deeply so. They materialize themselves in opposites, such as: covetousness and generosity; modesty and arrogance; malevolence and benevolence; envy and compassion; greediness and superiority; conquest and forgiveness, and so on'.<sup>355</sup>

Zarrūq explains that bad ethical behaviour can be improved by practising their opposites. He writes: "Bad qualities can be abolished by reacting against them when they happen, for instance by praising the man who has good qualities, and praying for the good for the oppressor and dealing with him in a positive manner, because of the statement of the Most High: "Repel [evil] with what is fairer, and, lo, the one with whom you are at enmity will become like a warm friend."<sup>356</sup> Also there is the saying of the Prophet: "The son of Adam is not free from three things: jealousy, doubt and foreboding. If you feel jealousy, do not amplify it. If you observe bad thing, leave. If you have some doubts leave them."<sup>357</sup> This discussion as a whole seems to discharge one from these things so that they may remain safe from their harm. It has been said: "Righteous is a man who does not harm [another] the slightest bit. The believer is like earth. All kind of malice and wastage are thrown in it but only good things come out from it."<sup>358</sup>

Zarrūq believes that the development of ethical character is a gradual process.

It is very difficult to acquire good character traits at the time of need by disintegrating its opposite trait, except where prior preparation has been made for this. Otherwise the novice of this path will be exhausted. He (peace and

<sup>&</sup>lt;sup>355</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 180, (below p. 192, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>356</sup> Q41/ Fussilat. 34; translated by Jones, Alan, *The Qur<sup>2</sup>ān*, (Cambridge: Gibb Memorial Trust, 2007), p. 440

<sup>&</sup>lt;sup>357</sup> al-Țabarānī, *al-Mu<sup>c</sup>jam al-Kabīr*, ḥadīth no. 3227

<sup>&</sup>lt;sup>358</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 187, (below p. 198, vol. 2)

blessing upon him) has said: "Knowledge can be sought only by learning and forbearance (*hilm*) can be achieved through embodying forbearance (*taḥallum*). He who searches for good will be bestowed with it and he who saves himself from evil will be sheltered.<sup>359</sup>

Zarrūq considers self accountability to be important in improving morals.

The benefit in the examination of the faults of the ego and its actions, and understanding the intricacies of spiritual states is the awareness of one's self, modesty towards his Lord and the observation of his mistakes and deficiencies. However, it is not within the power of a human being to purify their self from all faults. Nonetheless, you cannot attain God until you have eradicated your ignoble traits and arrogance.<sup>360</sup>

Zarrūq holds that fear of God and regret for wrongdoing inspire people to goodness and piety. 'Among the motivations for action in this regard is the existence of fear (*khashīyah*) of God, which is the respect of Him with trepidation. Fear (*khawf*) is unease of heart due to the Lord's vengeance/ retribution. Whilst hope (*al-rijā*<sup>-</sup>) is a calmness that results in the blessing of Him Most-High through the confirmation of His work in everyone, if [calmness is not through this], it is vanity. The sign of perfect love is to act upon the desire of the beloved, and it is not love to go against the desire of one's beloved. One is not subject to extreme condemnation simply for committing a mistake, because he (peace be upon him) says: "Do not curse him, indeed he loves God and his Prophet"<sup>361</sup> concerning a person who was caught many times in a drunken state. Similarly, in another tradition a bedouin asked, "When is the day of resurrection?" He (the Prophet) said: "What have you prepared for that day?" He replied: "Nothing, but I love God and his Prophet."<sup>362</sup> Indeed the lover never does anything that goes against the desires of his beloved, and insistence on this kind of act is impossible from a lover. However, if at any time he was overcome by the desire of

 <sup>&</sup>lt;sup>359</sup> al-Aşfahānī, *Hilyat al-Awliyā*, vol. 5, p. 175; Zarrūq, *Qawā*, Qa: 191, (below p. 201)
 <sup>360</sup> Zarrūq, *Qawā*, Qa: 193, (below p. 202, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup> al-Bukhārī, *Ṣaḥīḥ*, kitāb al-ḥadūd, (5) bāb mā yakrah man la<sup>c</sup>n shārib al-khamr, ḥadīth no, 6780

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup> al-Tabarānī, *al-M<sup>c</sup>jam al-Kabīr*, hadīth no. 3061

self, he should hurry to the state of satisfaction through regret and repentance (*tawbah*)<sup>363</sup>.

Zarrūq believes that trust in God is the foundation for all kinds of goodness, piety and faithfulness, and can be improved through consistency in action, piety and regret. He writes: "The claim of a claimant is evaluated by the result of that claim. If the result appears as claimed then the claim is convincing; otherwise the claimant is a liar. Thus regret not followed by piety (*taqwā*) is void, and piety without consistency is imperfect; and consistency without faithfulness (*wara*) is deficient; and faithfulness which does not produce asceticism is inadequate; and asceticism that does not generate the trust (*tawakkul*) in God is unproductive; and trust that does not result in disconnection from all [that is other than God] and relying on Him is only an [outer] form without [an inner] reality. Therefore true regret appears only when prohibited things are denied. The perfection of piety and consistency comes through the regular recitation of litanies without innovation, and showing faithfulness in situations of doubt where selfish desires [otherwise] inspire. If he gives up these selfish desires then there is faithfulness or, otherwise there is nothing.

Asceticism is self-denial when faced with a choice of options and submission, in conflict, thus [the ascetic] is not concerned whether the world draws its attention to him or turns its back on him. Trust in God manifests itself when the state of affairs is difficult, [for example] when there is no sign of rain in the sky and there is sterility of the earth and there is death of all creatures. In this situation if heart is calm then trust is present, otherwise there is nothing'.<sup>364</sup>

Zarrūq believes that it is necessary for a true novice to develop his character by evaluating the faults of his ego, understanding the intricacies of spiritual states, self-analysis, showing humbleness in the presence of God, and admitting his own faults and shortcomings. However it is beyond the power of human beings to eradicate all of their faults. The annihilation of all imperfection and elimination of all bad qualities is not necessary to reach the Lord; otherwise no one can achieve proximity to God.<sup>365</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 219, (below pp. 226, 227)

<sup>&</sup>lt;sup>364</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 218, (below pp. 225, 226, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>365</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 193, (below p. 202, vol. 2)

There are many principles in *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf* which explain different ethical terms and their meanings and applications. It seems the author considers all ethical teachings as an indispensable part of Ṣūfism. However, he does not join them to any legal or theological rules.

# 6- The Relationship of Master and Disciple

Zarrūq's concept of Ṣūfism is one for the elite, and he considers that the laymen have no ability to benefit from this science. He writes: "Everything demands a special ability, and has a rationale, a position and a reality. The required ability for Ṣūfism is a man who has a sincere intention, or a gnostic who has realized the Reality, or a truthful devotee, or a merely seeker, or a scholar who is fastened with the esoteric realities or an expert of jurisprudence who is tied with the extensive sense of the text. But a man is incapable and inept for Ṣūfism if he is ignorant or is a false claimant of knowledge, or a habitual user of harsh language in argument, or an unintelligent layman, or an unenthusiastic seeker, or a man who has firm determination in blind imitation of great men."<sup>366</sup>

According to Zarrūq, a disciple must have the above mentioned qualities for seeking Şūfism. Moreover, he emphasises the requirement of a teacher in Ṣūfism, who inspires the seeker to search for a true guide. He believes that a Ṣūfī master must have five qualifications to guide a novice:

- 1- Correct knowledge
- 2- A good spiritual disposition
- 3- Lofty ambition
- 4- Contentment of heart in all circumstances
- 5- Sharp discernment and wisdom

Zarrūq disapproves the mastership (*mashīkhah*) of those who possess the following qualities:

1- Lack of religious knowledge

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 11, (below p. 9, vol. 2)

- 2- Lack of respect for Muslims
- 3- Participation in what does not concern them
- 4- Acquiescence to self-desire in everything
- 5- Being shamelessly ill-mannered/uncouth

Zarrūq believes that a strong and constructive relationship must exist between the *shaykh* and disciple in order to attain the truth. He endorses the establishment of this relationship on propriety and every disciple must observe five manners and etiquettes with his master:

- 1- Following the orders of the master, even though he observes him going against [his own advice to the disciple] it.
- 2- Keeping away from what he prohibits
- 3- Giving him esteem in his presence and absence, whether he is alive or dead
- 4- Trying to fulfil his rights as far as possible
- 5- Leaving aside one's own wisdom, knowledge and status before the master, although very few people are able to do so.

If he does not find any guiding master then he should seek righteousness and advice from the brethren and deal with them according to the proper conduct due to them. But if he finds any one who lacks something from the above mentioned conditions then he should take advice from him and treat him as a brother with respect to the remaining conditions.<sup>367</sup>

Zarrūq considers it necessary to seek guidance from a guide to reach the destination through the sound way. He explains this idea in various  $qaw\bar{a}^{c}id$  with different arguments. He writes: "It is necessary to avoid separation and disintegration [to this end], one should fasten oneself to a principle which would be the source of all of his knowledge and actions. Therefore it is indispensable to seek the guidance (*iqtidā*<sup>2</sup>) of a *shaykh* whose obedience to the *sunnah* is established, and authority in gnosis is recognized, and to seek advice from him about the validity of noble matters, as well as

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> Khushaim, Ahmad Zarrūq, p. 182

other unique benefits he may possess. Wisdom is an object of a long-cherished wish of the believer who is like a honey bee that collects nectar from all flowers, but does not sleep in another's beehive otherwise its honey would not benefit it.

There was difference of opinion among the later saints ( $fuqar\bar{a}$ ) of Andalusia regarding whether books were sufficient without *shaykhs*. Then they sent letters to the various parts of the country and each master answered according to their illumination. There were a number of shared points in their responses.

The first of these concerns the necessity of *shaykhs*. Books are sufficient for an intelligent person who knows the sources of knowledge, and exempts him from need for a teacher of theoretical instruction (*shaykh al-ta clīm*). Companionship (*suḥbah*) is sufficient for a religious, intelligent, and truthful seeker and exempts him from the need for a teacher in spiritual instruction. Meeting with a *shaykh* and obtaining blessing from him fulfils the need for a master of meditative ascension (*shaykh al-tarqīyah*). However taking all of these from one source is the best of all.

The second is regarding the state of the seeker. It is necessary for the dull minded (*al-labīd*) to consult a *shaykh* who guides him. Although books are sufficient for an intelligent person for his meditative ascension, he will not be safe from the pride of his own ego even though he has achieved the desired destination.

The third point is related to the spiritual struggles (*mujāhidāt*) required. Piety does not require any *shaykh* to elucidate or expound it, but consistency of rectitude needs *shaykh* to discern the more virtuous. The intelligent person can perform without him through the study of books and spiritual struggle for illumination. However a *shaykh* is necessary for the spiritual ascension as one whom the seeker may consult about their revelations, as the Prophet consulted Waraqah when suddenly revelation came. This way is close to the first but *sunnah* is with both."<sup>368</sup>

He further writes:

<sup>&</sup>lt;sup>368</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 66, (below p. 70, vol. 2)

Seeking knowledge and practice from the *shaykhs* is more ideal than receiving it from others as mentioned in the Qur<sup>o</sup>ān: "But these are clear signs in the breasts of those who have been bestowed knowledge."<sup>369</sup> Therefore seeking guidance from the saints is necessary as particular companions sought it from the Prophet (peace and blessing upon him), and he received it from Gabriel following his allusion to be 'the servant of God and a Prophet'.<sup>370</sup> The followers of the Companions (*tābi<sup>c</sup>īn*) sought this science from the companions. Each one had a group of followers who followed them in particular such as Ibn Sīrīn, Ibn Musayyib, and al-A<sup>c</sup>raj learning from Abū Hurayrah; Tāwūs, Wahb, and Mujāhid taking from Ibn <sup>°</sup>Abbās and so on. Thus getting knowledge and practice from the experts is obviously amongst the essential things they have described, and in the way that they described them. However advantage (*ifadah*) is according to one's motivation and spiritual state ( $h\bar{a}l$ ). Thus Anas indicated: "We had hardly cleaned our hands from the dust of the burial of the Prophet and then we denied our hearts.<sup>371</sup> It is evident that seeing and experiencing the gracious personality of the Prophet was beneficial to the hearts of the Companions, because a man of a high spiritual state affects all those who are in his company. Therefore it is commanded to remain in the company of righteous people and to stay away from the company of transgressors.<sup>372</sup>

Zarrūq believes that every Ṣūfī has to face many difficulties in his spiritual states. Sometimes a disciple fails to maintain the proper norms of the way. Therefore a *shaykh* is necessary who monitors his actions and practices to correct them and lead him to the proper way of *sunnah*. Without a *shaykh*, a disciple may be committing grievous errors and grave misjudgements. For example in his utterances, and he may consider them proper actions. In this way, he may destroy himself, or others, or both. Therefore a guiding master or a righteous jurist, or a well-educated trainee or a

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup> Q29/ al-<sup>c</sup>Ankabūt. 49

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup> al-Țabarānī, *al-Mu<sup>c</sup>jam al-Kabīr*, hadīth no. 10686

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> Ibn Mājah, *Sunan*, abwāb mā jā<sup>°</sup> fī al-janā<sup>°</sup>iz, (65) bāb dhikr wafātihi wa-dafanihi, hadīth no. 1631

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 65, (below p. 69, vol. 2)

faithful companion is necessary to guides him when he falls in error, and to serve as a mirror for him, and advises him in all states.<sup>373</sup>

# 7- Integral Islam

Zarrūq presents Sūfism in an integrated way. He links Sūfism with other branches of Islamic sciences. He struggled to merge all of the Islamic sciences in an integrated way and to harmonise the extreme behaviours of the different sects of the Islamic community, so that the Sūfīs stance may be upheld. He fused Sūfī wisdom with juridical rectitude and amalgamated the mystical and spiritual teachings with theology in a rational manner so as to attract the theologians and rational minded thinkers in favour of Sufism.

Although he accommodates the different schools of jurisprudence, being a Mālikī jurist, he does prefer Mālikī stances which can be observed if one reads between the lines of *Qawā<sup>c</sup>id al-Tasawwuf*. Nevertheless, the nature of *Qawā<sup>c</sup>id* is more than a work tailored to a specific school of law. Similarly, he has a comprehensive vision about different Sūfī orders wherein all of them have their rightful place, even though he prefers the Shādhilī Sūfī method above all other orders. On theological grounds, he clearly endorses the Ash<sup>c</sup>arī school of thought, and therefore the *Qawā<sup>c</sup>id* is very attractive to a traditional educated Sunnī reader who is following the Ash<sup>°</sup>arī school of thought.

Explaining the unity of Sūfism and jurisprudence, Zarrūq writes: "The purity of intention is conditioned by its being gratifying to the Truth, Most-High and that He is pleased with it, and the conditioned matter is null and void without the condition. "He is not pleased with disbelief for His servants."374 Thus the existence of belief is compulsory and conditioned; "If you are grateful, he is pleased by it for you."<sup>375</sup> Consequently, actions are conditioned by submission.

Thus Sūfism is not acceptable without jurisprudence, so the esoteric rules of God could not be recognised without jurisprudence, it is likewise not acceptable without

 <sup>&</sup>lt;sup>373</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 207, (below p. 214, vol. 2)
 <sup>374</sup> Q39/ al-Zumar. 7

<sup>&</sup>lt;sup>375</sup> O39/ al-Zumar. 7

Şūfism, because no action is acceptable without the purity of intention, and both are unacceptable without belief. Therefore the simultaneous existence of all these is required because of their unity in principle, such as souls which are united with the bodies, and which cannot be without them, likewise there is no life in the body without the soul. So understand this. Imām Mālik said in this respect: "He who follows the Şūfī path without a true understanding of jurisprudence is a heretic; and he who gains expertise in jurisprudence and does not follow the Şūfī path is a transgressor and he who unites them, attains to Reality."<sup>376</sup> I [Zarrūq] stated: "The first is a heretic because he said about the predestination (*al-jabr*) which causes the negation of wisdom and divine principles. The second is transgressor because his deeds are empty from the consideration of wisdom and divine principles which saves from the disobedience of God. His deeds also lack the purity of heart (*al-Ikhlāṣ*) which is the basic condition in the action for God. The third realises the reality because of his upholding the reality strictly as it requires."<sup>377</sup>

Zarrūq is tolerant of other factions of Ṣūfīs. He holds, "The difference of ways does not necessarily produce a difference of goals. Sometimes the goal is the same with different paths leading to it such as devotion (*<sup>c</sup>ibādah*), asceticism and gnosis, which are all ways leading to proximity with God through divine grace, and all these ways are intertwined with one another.

Thus devotion is compulsory for the gnostic; otherwise if he does not worship according to his illumination then there is no worthwhile outcome to his gnosis. Similary he must hold asceticism; but if he does not leave all the things which go against the ruling of God then there is no reality to his asceticism. Both of these elements are necessary for the devotee because there is no devotion without true knowledge, and there is no time for devotion without asceticism. Asceticism is also, the same because there is no asceticism without true knowledge and devotion otherwise it is of no use. Certainly, a man who is dominated by religious rituals is a

<sup>&</sup>lt;sup>376</sup> al-Qārī, <sup>°</sup>Alī b. Sultān Muḥammad, *Sharḥ <sup>°</sup>Ayn al-<sup>°</sup>Ilm wa-Zayn al-Ḥilm*, (Beirut: Dār Iḥyā<sup>°</sup> al-Turath al-<sup>°</sup>Arabī, 1<sup>st</sup> edition), vol. 1, p. 33; al-<sup>°</sup>Adwī, <sup>°</sup>Alī, *Hāshīyah <sup>°</sup>alā Sharḥ al-Zarqānī <sup>°</sup>alā Matn al-<sup>°</sup>Azīyah fī al-Fiqh al-Mālikī*, vol. 3, p. 195; al-Sha<sup>°</sup>rānī attributed this quotation to <sup>°</sup>Alī al-Kārzūnī, al-Sha<sup>°</sup>rānī, <sup>°</sup>Abd al-Wahhāb, *Țabaqāt al-Kubrā: wa-bi-hāmishihi Kitāb al-Anwār al-Qudsīyah fī Bayān al-<sup>°</sup>Ubūdīyah*, (Cairo: Dār al-Fikr al-<sup>°</sup>Arabī. n.d.), vol. 2, p. 163

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 4, (below pp. 3, 4, vol. 2)

devotee (*<sup>c</sup>ābid*); if the abandonment of the worldly things is the dominant element of his personality then he is an ascetic (*zāhid*); and if he completely absorbs himself in the understanding of the nature of Truth, then he is a gnostic (*<sup>c</sup>ārif*), and all of them are Ṣūfīs."<sup>378</sup>

Zarrūq acknowledges the importance of different disciplines of Islamic studies and their role in the understanding of religion, but he gives preference to Ṣūfism and regards it as a most noble discipline. He writes: "The benefit of something is that which is aimed from its substance; and its reality is its advantage either in the beginning or in end or in the both. For instance, Ṣūfism is a science that aims to purify the heart and make it entirely faithful to God. The advantage of jurisprudence is to correct the deeds and uphold the order and elaborate the wisdom by the implementation of rules. Theology investigates statements with the arguments and enlightens the belief with strong faith. The science of medicine safeguards the body. Grammar corrects language and so like other sciences."<sup>379</sup>

He further writes: "The knowledge of the advantage of something and its outcome inspires one to follow it and try to get it. Indeed it is right that the dignity of something is related to the dignity of its contents; and there is no noble science more than the contents related to Şūfism because its origin is the fear of God that is the result of knowing Him and basis of the submission to His order and its purpose is to dedicate the hearts entirely for the Most-High. Therefore al-Junayd said: "If I know of a more venerable science than this [Ṣūfism] under the sun, I must try to obtain it."<sup>380</sup>

Zarrūq repeated this notion in many places in  $Qawa^{c}id$  with different method. He writes in  $q\bar{a}^{c}idah$  31: "Jurisprudence is intended to establish a general rule and its subject is to establish an order which prevents hardships. The approach of Ṣūfism is to find perfection, and its origin is the consciousness of the most perfect both by rule and

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 10, (below pp. 8, 9, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 13, (below p. 11, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup> al-Sarrāj, Abū Naṣr, *Kitāb al-Luma<sup>c</sup> fī al-Taṣawwuf*, ed. Nichoson, Reynold A. (London: Luzac, 1963), p. 180; Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 14, (below p. 11, vol. 2)

wisdom; whilst theology is to determine prohibitions and commandments. Thus these are all based on investigation. "Each group knew their drinking-places."<sup>381</sup>

He further writes: "The perception of  $\Sufi$  in the conducts is more specific than that of the jurist because jurist evaluates a matter to prevent a hardship and \$ufi deems to obtain the perfection. His perception is more specific than that of the theologian because theologian considers a matter to correct a belief and \$ufi judges it to fortify the faith and certainty (*yaqīn*). His perception is also more specific than that of exegete (*mufassir*) and the traditionalist because both of them evaluate the rule and its connotation and nothing else whereas \$ufi investigates the inner meaning of the text after affirming the meaning which have been established by the traditionalists and exegete, otherwise he is mere esoterist (*bāținī*) who is far from the sacred law and far away from the \$ufis."<sup>382</sup>

Zarrūq's concept of integral Islām can be observed in the discussion above. He perceives the different disciplines of Islamic sciences in a holistic and integrated manner. He classifies Islamic faith into the traditional division of Islām, īmān and *ihsān* and considers *ihsān* as the Sūfism described above. He imagines that, although each discipline of Islamic studies has its own domain and limitations, there are certain overlapping areas among them which make them intact. He writes: "The essential elements of a discipline are deduced from its principles. It might share this with another discipline in its essential elements, and diverge from it in the methodology of its argumentation such as the difference in jurisprudence, Sūfism and theology. Their fundamental principles are the Qur<sup>3</sup>an, sunnah and rational arguments which are accepted and compatible with the Qur<sup>3</sup> an and sunnah but a jurist investigates to prove an exoteric rule for an outward action as the principle rule warrants this; and the Sūfī investigates from the esoteric point of view, to find out the essence of Reality. The jurist has no concern with this unless the inner and outer aspects of the matter have not been amalgamated; a theologian investigates to prove or negate a matter, and nothing else. Therefore Ibn al-Jalla<sup> $\circ$ </sup> said: "Whoever treats the Truth (*al-haqq*) and creatures (khalq) based upon their esoteric knowledge is a heretic; and whoever treats

<sup>&</sup>lt;sup>381</sup> Q2/ al-Baqarah. 60; Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 31, (below p. 26, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 55, (below p. 57, vol. 2)

the Truth and creatures based upon the *sharī*<sup>*c*</sup>*ah* is a *sunnī*; and whoever treats the Truth based upon their esoteric knowledge and treats creature by the *sharī*<sup>*c*</sup>*ah* is  $S\bar{u}f\bar{i}$ ."<sup>383</sup>

Zarrūq thinks that the devotion, gnosis, and asceticism are different spiritual states of a novice of the way, but all these states are intertwined with one another.<sup>384</sup> Zarrūq not only integrates the different Sūfī stations, but he also integrates Sūfism with other branches of knowledge and strictly denies the notion that a Sūfī follows no particular madhhab. He does not authorize the Sūfīs to live a life at variance with the exoteric law, but rather, he expects that Sūfī should follow jurisprudence firmly to protect himself from confusion and the misunderstanding of people. This was the way of all the classical Sūfīs. He writes: "The subdivision of a fundamental rule decrees the subdivision of its practical application. Therefore it is obligatory to follow a fundamental rule, which could be a reference in jurisprudence, theology and Sūfism. Thus there is no truth to this notion that a Sūfī has no school of jurisprudence. However he chooses one school which is the best by evidence, objective, precaution or something else which will guide him to a spiritual state; otherwise al-Junayd was a Thawrī, al-Shiblī was a Mālikī, al-Jarīrī was a Hanafī, al-Muhāsibī was a Shāfi°ī and all of these men were the best leaders of the Way. However, the notion that a Sūfī follows the traditionalists in the practical application in this sense means that he does not act upon the practical application of his school of thought unless it is according to the nass (clear evidence from the Qur<sup>3</sup> an or sunnah) and it does not contradict precaution or faithfulness."385

Zarrūq inspires his disciples to the purification of their hearts and thinks it is obligatory for everyone. He considers people to have different mental dispositions and everyone demands special treatment for the purification of their hearts according to their particular spiritual states. There is great benefit in the different methods of training in different Ṣūfī orders for disciples because everyone can opt for, and acquire, different inspiration according to their capacity. Zarrūq writes: "The multiplicity of the feature of the good (*al-ḥasan*) demands the multiplicity of the

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 32, (below p. 27, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>384</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 113, (below p. 117, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>385</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 54, (below p. 56, vol. 2)

*istiḥsān* and seeking good is the best for every one. Therefore every sect has its path. Thus there is Ṣūfism for the layman that is explained in the books of al-Muḥāsibī. There is Ṣūfism for the jurist; Ibn al-Ḥājj tended to describe it in his *Madkhal*. There is Ṣūfism for traditionalist; [al-Qāḍī] Ibn al-°Arabī described it in his *Sirāj*. There is Ṣūfism for devotee; al-Ghazālī examined in the *Minhāj*. There is Ṣūfism for a contented person (*al-mutarayyiḍ*); al-Qushayrī enlightened it in his *Risālah*. There is Ṣūfism for ascetic (*nāsik*) which have been described in *al-Qūt* and *al-Iḥyā*°. There is Ṣūfism for the philosopher; al-Ḥātimī included it in his books. There is Ṣūfism for logician; Ibn Sab°īn expressed it in his books. There is Ṣūfism for cosmologist; al-Būnī elaborated it in his *Asrār*. There is Ṣūfism for theologian; al-Shādhilī focused on it in his teachings. Therefore every group has been considered according to their principles."<sup>386</sup>

Zarrūq believes that the difference of opinion and diversity of the ways to the Truth creates ease. He writes: "There is comfort and assistance for everyone who desires to achieve his aim and reach his destination in the difference among sects. There is the devotee who is affected by the virtues in all circumstances; and the worshipper who acts upon the practices strictly; and an ascetic who turns away from creation; and the gnostic who is associated with realities; and the pious who investigates the inner states of the self carefully; and the enthusiast who attaches himself to the people of path in all circumstances; and the novice who performs his duties to the best of his efforts. All of them are within the circle of Truth by upholding the rule of sacred law and avoiding every condemnable and repugnant action."<sup>387</sup>

Zarrūq approves of the diversity of Ṣūfī orders and accepts their methods of training but he prefers the Shādhilīyah over all other orders. He says the teaching of this order attracts the theologian and this Ṣūfī order adapts the theological method in Ṣūfism to purify the hearts and illuminate them with the light of faith.<sup>388</sup> He prefers the teaching of al-Shādhilī over al-Ghazālī by describing the *ḥadīth* of Gibrīl. He divides the spiritual station (*iḥsān*) into two: the first station is to worship God as though you are seeing Him, and second station is to worship God as He sees you. Zarrūq writes: "The

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 59, (below p. 61, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 57, (below p. 58, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup> Zarrūq, *Qawā cid*, Qa: 59, (below pp. 59-61, vol. 2)

first station of virtue is for the gnostic (*<sup>c</sup>ārif*); the second is for those who are below the rank of gnostic. The Shādhilīyah and those who follow their tradition are in the first of these, while al-Ghazālī and those who followed his tradition are amongst the second."<sup>389</sup> Zarrūq claims that no Ṣūfī orders returns to one single principle, but rather to many, except for the Shādhilīyyah for they built their way upon a single principle which is the rejection (*isqāț*) of self-direction (*al-tadbīr*) in the face of the True (*al-ḥaqq*) in what He has directed of compelling (*qahriyyāt*) and commanding orders (*amriyyāt*). Therefore this is the way of Unity (*tawḥīdī*) which should be given preference over all other orders.<sup>390</sup>

Zarrūq considers the Ṣūfism as an integral part of Islam, and its rejection is in fact the rejection of one third of Islam. He made the concept of integral Islam particularly attractive by using *qawā*°*id* genre. Explaining Ṣūfism through the *qawā*°*id* genre was an innovative idea which attracted many scholars and rational minds. However giving preference to the Shādhilīyah and the Mālikīyah over other Ṣūfī and juridical schools of thought does not convince the reader of other school of thought. Zarrūq's work may have been more appreciated if he focused on his main concept of integration of Ṣūfism with jurisprudence and theology. As a whole, it can be concluded that Zarrūq was a serious advocate in the late medieval period who not only defended the orthodoxy of Ṣūfism but also breathed new life into its belief and practice.

## 8- Style and Sources of Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf

#### I- A Note on Style:

Zarrūq was a prolific and versatile writer of his time. One can observe through the reading of his various works on different topics that he had a tremendous ability to write in simple, easy prose as well as a very complex rhetorical rhymed prose and poetry. The language of Ṣūfī writing is usually very simple as compared to the literary *adab* tradition because the authors of Ṣūfī writings aim to convey their message to the masses. Winter writes: "The Ṣūfīs wrote for simple people who were not versed either in poetry and *adab*, or in the theological and judicial sciences. They opposed the

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 56, (below pp. 57, 58, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 74, (below p. 79, vol. 2)

tendency to overestimate language and poetry, a fact which shows in their writing, both implicitly and explicitly."<sup>391</sup>

Although Zarrūq has a great command of Arabic language, he uses very simple language in his works. Winter observes that he writes in precise down to earth language.<sup>392</sup> But in contrast to his other writings and general Ṣūfī literature,  $Qaw\bar{a}^cid$  has an aphoristic style. The construction of sentences and usage of phrases are very complex. He has not used rhymed prose  $(saj^c)$  in his works, however he uses this genre in the preface of his books as was common in his time, using  $saj^c$  in the preface of the  $Qaw\bar{a}^cid$  also. An Arabic reader can observe the beauty of his  $saj^c$  and how he expounded his idea in a concise manner:

al-ḥamad li-Allāh li-<sup>c</sup>azīm majdihi wa-jalālihi

wa-al-ṣalāt wa- al-taslīm <sup>°</sup>alā sayyidinā Muḥammad wa-ālihi wa-ba<sup>°</sup>d: fal-qaṣd bi-hadhā al-mukhtaṣar wa-fuṣūlihi tamhīd qawā<sup>°</sup>id al-taṣawwuf wa-uṣūlihi <sup>°</sup>alā wajh yajma<sup>°</sup> bayna al-sharī<sup>°</sup>ah wa-al-ḥaqīqah wa-yaṣil al-uṣūl wa-al-fiqh bil-ṭarīqah wa- <sup>°</sup>alā Allāh a<sup>°</sup>tamid fī taysīr mā aradt wa-ilayhi astanid fī taḥqīq mā qaṣadt wa-huwa ḥasbunā wa-ni<sup>°</sup>m al-wakīl

# thumma aqūl:

 $Qaw\bar{a}^{c}id$  is written for a well-versed highly educated man who knows the fundamental discourse of Islamic studies and has a profound knowledge of the Sūfī tradition. It is a highly condensed book in which the author quotes verses, Prophetic traditions and Sūfī sayings without proper citation and references. The fragments of sayings are used without referring to the details of the context. The reader has to consult the original books to understand the complete meaning of the text. The text of  $Qaw\bar{a}^{c}id$  contains

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup> Winter, Michael, Society and Religion in Early Ottoman Egypt, Studies in the Writing of <sup>c</sup>Abd al-Wahhāb al-Sha<sup>c</sup>rānī, (New Brunswick, USA: Transaction Books, 1982), p. 27

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> Winter, Society and Religion in Early Ottoman Egypt, p. 27

ambiguous use of reflexive pronoun in many places. Zaineb Istabadi writes: "While Zarrūq draws heavily on the sayings of *shaykhs* and jurists in order to make a point, he does not identify his sources in the accepted fashion...that is to say, there are no *isnād*, or chains of transmission, given in the text. All of this would seem to indicate that the work was written for his own disciples, who were already familiar with the master's sources. The legendary ambiguity of the "attached returning pronoun" (*al-damā<sup>°</sup>ir al-muttaşil al-<sup>°</sup>ā<sup>°</sup>id*) makes a comprehension of the *shaykh*'s whole conceptual scheme a necessary prerequisite for deducing the meaning of many particular phrase."<sup>393</sup> It can be concluded that *Qawā<sup>°</sup>id* was written for a highly learned scholar and it needed elaboration for common people to grasp.

## II- Sources Used in Qawā<sup>c</sup>id al-Tasawwuf:

The material of  $Qaw\bar{a}^{\,c}id$  is derived from different sources. Some references and insights are taken from earlier  $S\bar{u}f\bar{l}s$  and jurists whilst others have been taken from the teachers and contemporaries of the author. For better understanding, the sources of this book can be divided into three basic categories:

- 1- Shādhilī Ṣūfī literature
- 2- Mālikī legal literature
- 3- Other divergent sources

## 1- Shādhalī Ṣūfī Literature

The edifice and skeleton of this book is based upon the literature of the Shādhilī order. The founder of the Shādhilīyah, Abū al-Ḥasan al-Shādhilī (d. 656/1258) and his successor Abū al-<sup>c</sup>Abbās al-Mursī (d. 686/1288) did not write any book or treatise on Ṣūfism. However, they composed some litanies, some of which are still in circulation such as *Ḥizb al-Baḥr* (Litany of the Ocean) and *Ḥizb al-Anwār* (Litany of Lights). Imām al-Būṣīrī (d. 694/1295), a disciple of al-Mursī, composed poems in the praise of the Prophet. These poems are very popular not only in the Shādhilī circles, but across

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> Istrabadi, *The Principles of Sūfism*, pp. 31, 32

the Muslim world, particularly his *Qaṣā °id al-Burdah* and *Hamzīyah*. Ibn °Aṭā ° Allāh was the successor of al-Mursī. He wrote many works explaining the basic doctrines of the order and preserved the legacy and teaching of his masters. His books *Kitāb al-Tanwīr fī Isqāṭ al-Tadbīr*, *al-Ḥikam*, and *Laṭā °if al-Minan* are central for understanding the teachings and methods of the Shādhilīyah.

Şūfism flourished among the jurists and traditionalist during the Marīnid Rule. Jurists and traditionalists sought to understand Ṣūfī wisdom and integrated it into the mainstream of Islamic sciences.<sup>394</sup> Kugle writes: "Recent scholarship on Islamic saints has taken into account the important role of Ṣūfīs who are also jurists or *ḥadīth* scholars. Vincent Cornell has documented the important interactions between these two fields; not only were there many prominent Ṣūfīs who were also jurists, but many jurists contributed to the preservation of saintly narratives and reputations through the composition of hagiographies. Cornell has noted that the advent of uṣūlī methodology in jurisprudence sparked a major fluorescence at once intellectual and devotional and often in the protest against dynastic political power. He argued that the judicial Ṣūfīs, or usūlī Ṣūfīs as they can be called, contributed in important ways to developing paradigms for sainthood in Moroccan urban spaces."<sup>395</sup>

Ibn <sup>c</sup>Abbād (d. 1332/1390), Yaḥyā al-Sarrāj (d. 803/1401), Ibn Sakkāk (d. 818/1415), and Abū <sup>c</sup>Abd Allāh al-Qūrī (d. 872/1467) were the central figures of this tradition in the Maghrib. According to Kenneth Honerkamp, <sup>c</sup>Abd al-Nūr al-<sup>c</sup>Imrānī, the writer of *Taqyīd fī Tarjamat Aḥwāl al-Shaykh Abī al-Ḥasan <sup>c</sup>Alī bin* <sup>c</sup>Abd Allāh al-Shahīr al-Shādhilī (*The Record of the Biography and Spiritual States of Abū al-Ḥasan al-Shādhilī*), was the first person who introduced al-Shādhilī to the Maghrib. Then his students Ibn <sup>c</sup>Abbād, Yaḥyā al-Sarrāj and Ibn Sakkāk spread the teachings of the Shādhilīyah in the Maghrib and Andalusia. Ibn Sakkāk was the first Moroccan author to mention by the name the *țarīqah* Shādhilīyah in Morocco, he was also the first to ascribe the appellation of Shādhilī to Ibn <sup>c</sup>Abbād. His book *Kitāb al-Aṣālīb*, is an exposition of the essential principles, as Ibn Sakkāk perceived it, of Islamic spirituality: the abandonment of all claims to strength or personal capability

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup> Cornnell Vincent J, *Realm of the Saint*, pp. 130-132

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup> Kugle, Scott, 'Ahmad Zarrūq', p. 182; for details *cf.*: Cornnell Vincent J, *Realm of the Saint: Power and Authority in Moroccan Sūfism*, (University of Texas Press: 1998), pp. 63-92

(*atabarrī min al-ḥawl wa-al-quwwah*). Ibn <sup>°</sup>Abbād composed a commentary of *al-Ḥikam* of Ibn <sup>°</sup>Aṭā<sup>°</sup> Allāh upon the request of Yaḥyā, who was also the recipient of the greater portion of the correspondence that comprises the two collections of the letters of Ibn <sup>°</sup>Abbād<sup>396</sup>

In Zarrūq's time, Abū al-Qāsim Abū <sup>°</sup>Abd Allāh al-Qūrī was the leader of the juridical Ṣūfīs as well as the *qaḍī* of Fez and *khaṭīb* in Jāmi<sup>°</sup> al-Qarawiyyīn. Zarrūq claims that al-Qūrī was his first spiritual mentor and he taught him the books of Ibn <sup>°</sup>Aṭa<sup>°</sup> Allāh.<sup>397</sup>

Kugle writes about the circle of al-Qūrī: "In al-Qūrī circle, Usuli Sufis were moving beyond this participation in wider Sufi communities; the Usuli Sufi of Fez were building a distinctive Sufi community unto themselves (along with those in Maknes and Sale where the Marinid dynasty also build *madrasas*). In this context, they moved toward defining a type of saint particular to their own community: a saint who not only had jurists as devotees and allies, but a saint who was himself a jurist. This mode of sainthood stood out in particular relief to Zarrūq, who perceived in al-Qūrī its zenith. Zarrūq later would commit to paper the contours of this mode of sainthood in sharply defined ways, and commit himself to embodying its ideals."<sup>398</sup>

Zarrūq was a *faqīh* by training and temperament, formulating coherent arguments and making from general principles, defining Ṣūfism based on interiorized morality, based on application of the divine law. He saw *fiqh* and *taṣawwuf* as complementary aspects of the *tarīqah*. These two elements, a tendency to systemize, and the integral view of *fiqh* and *taṣawwūf* led Zarrūq to a concise enumeration of the *qawā<sup>c</sup>id* of Ṣūfism. These *qawā<sup>c</sup>id* show the extent to which Zarrūq was influenced by earlier Shādhīlī Ṣūfīs, and from it one may discern the effect of this influence on the Shādhilīyah in the following centuries.

## 2- Mālikī Legal Literature

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup> Honerkamp, Kenneth, 'A Biography of Abū al-Hasan al-Shādhilī dating from the Fourteenth Century', in Eric Geoffroy (ed), *Une Voie Soufī dans le monde la Shādhiliyya*, (Paris: Maisonneuve et Larose: Espace du temps present; (Casabalanca): Aini Bennai, 2005), pp. 73-87 at pp. 73-75

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup> Zarrūq, *al-Kunnāsh*, pp. 24, 25, 38, 39

<sup>&</sup>lt;sup>398</sup> Kugle, 'Ahmad Zarrūq', p. 182

The realm of Sūfism is spiritual and is concerned with the purification of the heart and refinement of intention and it is not confined to any particular school of thought or sect. The claim of the Shādhilīyah Sūfī order is not different from other Sūfī orders in this respect. However the region where it thrived and developed was highly influenced by Malikism. The whole Maghrib from Andalusia to Libya was dominated by Malikism. Abū al-Hasan al-Shādhilī, the founder of this order, was also an expert of Mālikī jurisprudence. Victor Danner writes: "Although it is not surprising that the origin of Shādhilism, in Tunis, were under the governance of Mālikism, it may come as a surprise to learn that the second centre of the order, Alexandria, was likewise a stronghold of Mālikī jurisprudence in Egypt...The Ayyūbids built *madrasahs* in the city for the teaching of Malikism, and great authorities in the madhhab were to be found in the city, some of whom, like Ibn al-Hājib (d. 646/1248) or Ibn al-Munayyir (d. 283/1285), were actually disciples of Shaykh Abū al-Hasan al-Shādhilī."<sup>399</sup>

Ibn °Atā° Allāh, the main preserver of Shādhilīyah legacy, was also considered the leader of the Mālikī school of thought at the time. Later Shādhilī Sūfīs were also mainly associated with Mālikism. However the impact of the Shādhilīyah can be observed on the jurists of other schools of law. Al-Shādhilī himself attracted many leading scholars of Egypt like al-Mundhirī (d. 656/1258), an eminent Shāfi<sup>c</sup>ī traditionalist, and <sup>c</sup>Izz al-Dīn b. <sup>c</sup>Abd al-Salām al-Shāfi<sup>c</sup>ī (d. 660/1262), a prominent Shāfi<sup>°</sup>ī jurist.<sup>400</sup>

Being a jurist of the Mālikī school of thought, Zarrūq composed many commentaries on the books of Mālikī jurisprudence and he referred mainly to Mālikī jurists in the  $Qaw\bar{a}^{c}id$ . However he revered all jurists of the four Sunni schools of law. He writes: "Every discipline had its leaders and experts whose supremacy in knowledge and piety was recognized, such as Mālik, al-Shāfi°ī, Ahmad and al-Nu°mān in jurisprudence."401

He consistently praises the teaching of Imām Mālik and gives him special respect, preferring his opinion and juridical interpretation over others. He records the legal

<sup>&</sup>lt;sup>399</sup> Danner, Victor, 'The Shādhiliyyah, p. 35
<sup>400</sup> Danner, Victor, 'The Shādhiliyyah, p. 28
<sup>401</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 42, (below p. 36, vol. 2)

opinion of Saḥnūn that only the juridical judgment or legal opinion of the Mālikī school of thought would be acceptable and valid in the Maghrib.<sup>402</sup> He states that Ṣūfism is of various kinds, and the Ṣūfism of the jurist is outlined in the *Madkhal* of Ibn Ḥājj<sup>403</sup> which is a representative book of Mālikī jurisprudence.

He made some reference to Shāfi<sup>°</sup>ī and Ḥanbalī jurists, but he did not cite any Ḥanafī jurists in the  $Qaw\bar{a}^{\circ}id$ . It can be concluded that the material of the  $Qaw\bar{a}^{\circ}id$  regarding juridical interpretation is derived primarily from the books of Mālikī jurisprudence.

## 3- Other Divergent Sources:

Apart from Mālikī and Shādhilī literature, the material which has been utilized in  $Qaw\bar{a}^{\,c}id$  is mainly comprised of Qur<sup>3</sup>ānic verses, *hadīth* literature, the sayings and writings of the classical and North African Ṣūfīs. He recorded some insights of, and information about his contemporary Ṣūfī masters. In some cases, the  $Qaw\bar{a}^{\,c}id$  is the sole source of this kind of information. After an examination of the  $Qaw\bar{a}^{\,c}id$ , it can be concluded that Zarrūq may not have been profoundly acquainted with the eastern tradition of Ṣūfism, which would explain why he does not cite other than the works of classical Ṣūfīs and al-Ghazālī, al-Jīlānī and al-Suhrawardī.

## 3- The Names of People Mentioned in the Qawā'id:

Zarrūq's struggle to fuse juridical rectitude with Sufī devotion demands a comprehensive and analytical study in the field of Sufism and jurisprudence. The *Qawā*<sup>c</sup>*id* is the best example of this kind of work. It is an abridged and condensed work filled with sayings of Sufīs and jurists. Brief biographical notes of these scholars have been made in the annotated text. The people cited in the book can be classified in three groups: 1. Sufīs, 2- Jurists, 3- Traditionalists and Exegetes

The Ṣūfīs cited in this book can be classified further into three groups: classical Ṣūfīs, Western Ṣūfīs and Eastern Ṣūfīs. The term classical Ṣūfīs denotes all of the Ṣūfīs of the first four centuries of Islam. The term Western Ṣūfīs is employed for the Ṣūfīs of

<sup>&</sup>lt;sup>402</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id*, Qa: 44, (below p. 39, vol. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>403</sup> Zarrūq, *Qawā cid*, Qa: 59, (below p. 59, 60, vol. 2)

Africa and Andalus, to differentiate them from the Ṣūfīs of the East, that is, the eastern part of the caliphate because of their specific traditions and Ṣūfī orders. A list of these peoples has been prepared to understand the sources of the author, and the authentication of his *isnād*. They are as follows:

#### 1- Classical Sūfīs:

1- °Abd Allāh b. al-Mubārak, 2- Abū Ḥamzah, 3- Abū Nu°aym, 4- Abū Sulaymān al-Dārānī, 5- Abū °Uthmān, 6- Al-Aswad al-Aqṭa°, 7- Al-Aykī al-°Ajmī, 8- Bishr al-Ḥāfī, 9- Fuḍayl b. al-°Ayāḍ, 10- Al-Ḥallāj, 11- Ḥārith al-Muḥāsibī, 12- Ḥasan al-Baṣrī, 13- Ibn al-Jallā°, 14- Ibn Najīd, 15- Ibn Sīrīn, 16- Ibn Dhī Sikīn, 17-Al-Jarīrī, 19- Al-Junayd Abū al-Qāsim, 20- Al-Kharrāz, 21- Khayr al-Nassāj, 22-Al-Khawwāṣ, 23- Ma°rūf al-Karkhī, 24- Mūsā al-Kāzim, 25- Al-Nūrī, 26-Al-Qushayrī, 27- Sahl Tustarī, 28- Shiblī, 29- Sarrī al-Saqṭī, 30- Sufyān al-Thawrī, 31- °Umar b. °Abd al-°Azīz, 32- Yūsuf b. al-Ḥusayn

#### 2. Western Sūfīs

1- Al-°Afīf al-Tilmisānī, 2- Abū al-°Abbās al-Ḥaḍramī, 3- Abū al-°Abbās al-Mursī, 4-Abū al-Ḥasan al-Shādhilī, 5- Abū Isḥāq al-Tujībī, 6- Abū Madyan, 7- Abū Muḥammad al-Mirjānī, 8- Abū Ya°zā°, 9- Abū Yūsuf al-Dahmānī, 10- Aḥmad Ibn °Āshir, 11- Aḥmad Ibn Ja°far al-Bastī, 12- Al-Bilālī, 13- Al-Būnī, 14- Ibn °Abbād, 15-Ibn Abī Jammrah, 16- Ibn al-°Arabī al-Ḥātimī, 17- Ibn °Arīf, 18- Ibn °Aṭā° Allāh al-Iskandarī, 19- Ibn al-Bannā°, 20- Ibn al-Fāriḍ, 21- Ibn Mashīsh, 22- Ibn Sab°īn, 23-Al-Qūrī, 24- Al-Shushtarī

#### 3. Eastern Sūfīs:

1- °Abd al-Qādir al-Jīlānī, 2- Abū °Abd al-Raḥmān al-Sulamī, 3- Abū al-Najīb Dīyā° al-Dīn °Abd al-Qāhir al-Suhrawardī, 4- Muḥammad al-Ghazālī

#### 2. Jurists:

1- Abū Ishāq al-Shāțibī, 2- Ahmad b. Hanbal, 3- Al-<sup>c</sup>Anbarī, 4- Ibn Al-Fākihānī, Tāj al-Dīn, 5- Al-Harawī, 6- Ibn <sup>c</sup>Abd al-Salām , 7- Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī, 8- Ibn al-<sup>°</sup>Arabī al-Mālikī, 9- Ibn Fawrak, 10- Ibn Habīb, 11- Ibn al-Hājj, 12- Ibn Hazm, 13-Ibn Kātib, 14- Ibn Mālik, 15- Ibn Mujāhid, 16- Ibrāhīm b. Sa<sup>°</sup>d, 17- Al-Layth, 18-Mālik b. Anas, 19- Al-Maqdisī, Abū al-Hasan <sup>°</sup>Alī al-Lakhmī, 20- Muḥammad b. Idrīs al-Shāfi<sup>°</sup>ī, 21- Qarrāfī, 22- Ṣāliḥ b. Aḥmad b. Hanbal, 23- Saḥnūn, 24- Sulaymān b, Yasār, 25- Al-Ṭurtūshī

#### 3. Traditionalists and Exegetes

1- Al-Hākim, 2- Ibn Ahlā<sup>°</sup>, 3- Ibn al-Athīr, 4- Ibn Hayyān, 5- Ibn Habbān, 6- Ibn al-Jawzī, 7- Ibn al-Madīnī, 8- Ibn Mahdī, 9- Tirmidhī, 10- Muḥammad b. Ismā<sup>°</sup>īl al-Bukhārī, 11- Al-Mundhirī, 12- Muslim b. al-Hajjāj.

#### 4- The Books Mentioned in the Qawā<sup>c</sup>id

Zarrūq recommends his reader the books of al-Muḥāsibī, Suhrawardī, Ibn °Aṭā Allāh al-Iskandarī, Ibn Abī Jamrah and advises common people to refrain from the books of Muḥyī al-Dīn Ibn al-°Arabī and Ibn Sab°īn etc, as mentioned above. The following books are cited in *Qawā°id*:

- Ādāb al- <sup>c</sup>Ālim wa-al-Muta<sup>c</sup>allim, Abū Nu<sup>c</sup>aym al-Aṣfahānī (d. 656/1258), Qa.
   191
- 2- Aḥzāb, Abū Muḥammad ʿAbd al-Ḥaqq Ibn Sabʿīn al-Ashbaylī (d. 669/1270),
   Qa. 108
- 3- Ahzāb, Abū al-Hasan °Alī b. °Abd Allāh al-Shādhilī (d. 656/1258), Qa. 108
- 4- Ahzāb, Abū Zakariyā Yahyā b. al-Sharf al-Nawwawī (d. 676/1277), Qa. 108
- 5- Al-Anwār al-Barūq fī Anwā<sup>c</sup> al-Furūq known as Qawā<sup>c</sup>id al-Qarāfī, Aḥmad b. Idrīs al-Qarāfī al-Misrī (d. 684/1258), Qa. 47
- 6- <sup>c</sup>Āriḍat al-Akhwadhī, al-Qāḍī Abū Bakr Muḥammd b. <sup>c</sup>Abd Allāh Ibn al-<sup>c</sup>Arabī (d. 543/1148) Qa. 109
- 7- *Al-Azkār*, Ibn al-<sup>°</sup>Arabī al-Mālikī, (d. 386/996) Qa. 67
- 8- Al-Bahr al-Muhīt, Abū Hayyān al-Andalusī (d. 745/1344), Qa. 211
- 9- Dalā<sup>o</sup>īl al-Khayrāt, Abū <sup>°</sup>Abd Allāh Muḥammad b. Sulyamān al-Jazūlī (d. 870/1465) Qa. 119

- 10- *Futūḥāt al-Makkīyah*, Abū Bakr Muḥyy al-Dīn Muḥammad Ibn al-<sup>c</sup>Arabī al-Ḥātimī, (d. 638/1240), Qa. 214
- 11- Al-Hikam al- <sup>c</sup>Ațā <sup>o</sup>īyah, Abū al-Fadl Ibn <sup>o</sup>Ațā <sup>o</sup> Allāh al-Iskandarī (d.709/1309),
   Qa. 18
- 12- *Hilyat al-Awliyā*°, Abū Nu<sup>c</sup>aym Ahmad b. <sup>c</sup>Abd Allāh al-Aşfāhānī (d. 430/1038), Qa. 3
- 13- *Iḥyā<sup>°</sup> <sup>c</sup>Ulūm al-Dīn*, Abū Hāmid Muḥammad al-Ghazālī (d. 505/1111), Qa. 59, 70, 75, 88, 145, 157, 214
- 14- Al-Iktifā° fī Maghāzī Rasūl Allāh wa-al-Thalāthah al-Khulafā°, Abū al-Rabī° Sulaymān b. Mūsā al-Kalā°ī (d. 634/1236), Qa. 145
- 15- Kitāb Mawāqif al-Ghāyāt fī Asrār al-Riyāḍiyāt, Abū ʿAbbās Aḥamad al-Būnī (d. 622/1225), Qa. 59
- 16-*Madkhal al-Shara<sup>c</sup> al-Sharīf*, Abū <sup>c</sup>Abd Allāh Muḥammad Ibn al-Ḥājj al-Mālikī al-Fāsī (d. 737/1336), Qa. 59, khātimah
- 17- Al-Maḍnūn bihi <sup>c</sup>alā Ghayr Ahlihi, Abū Hāmid Muḥammad al-Ghazālī (d. 505/1111), Qa. 214
- 18- Mahāsin al-Majālis, Abū °Abbās Ahmad Ibn al-°Arīf (d. 526/114), Qa 172.
- 19- *Manāzil al-Sā°irīn ilā al-Ḥaqq al-Mubīn,* known as *Maqāmāt al-Harawī*, Abū Ismā°īl °Abd Allāh b. Muḥammad al-Anṣārī al-Harawī (d. 481/1089), Qa. 172
- 20- Miftāh al-Fallāh, Ibn °Atā° Allāh al-Iskandarī (d. 709/1309), Qa. 115
- 21- Miftāh al-Sa<sup>c</sup>ādah, Abū <sup>c</sup>Abbās Ahamad Ibn al-<sup>c</sup>Arīf (d. 526/114), Qa. 41
- 22- Mi<sup>c</sup>rāj al-Sālikīn, Abū Hāmid Muhammad al-Ghazālī, (d. 505/1111), Qa. 214
- 23- Minhāj al- <sup>c</sup>Ābidīn, Abū Hāmid Muhammad al-Ghazālī (d. 505/1111), Qa. 59
- 24- *Al-Mudawwanah al-Kubrā fī Furū<sup>c</sup> al-Mālikīyah*, Abū <sup>c</sup>Abd Allāh Ibn al-Qāsim al-Mālikī (d. 191/814), Qa. 128
- 25- Al-Munqidh min al-Dalāl, Abū Hāmid Muhammad al-Ghazālī (d. 505/1111), Qa. 214
- 26- Al-Muwațțā<sup>°</sup>, Abū <sup>°</sup>Abd Allāh Mālik b. al-Anas (d. 179/785) Qa. 108
- 27- *Al-Nafkh wa-al-Taṣwīyah*, Abū Ḥāmid Muḥammad al-Ghazālī (d. 505/1111), Qa. 214
- 28- Al-Nahr (Mukhtasar al-Bahr), Abū Hayyān al-Andalusī (d. 745/1344), Qa. 211
- 29- Qūt al-Qulūb, Abū Ṭālib al-Makkī (d. 386/996), Qa. 59, 70, 75, 214

- 30- *Al-Rasā°il al-Ṣughrā*, Abū °Abd Allāh ibn °Abbād al-Rundī (d. 792/1389), Qa.
  47
- 31- Al-Risālah al-Qayrawānī, Abū Muḥammad <sup>°</sup>Ubayd Allāh b. Abī Zayd al-Qayrawānī (d.386 or 390/996 or 1000), Qa. 50
- 32- Al-Risālah al-Qushayrīyah, Abū al-Qāsim <sup>°</sup>Abd al-Karīm al-Qushayrī (d. 465/1072) Qa. 59, 69
- 33- Al-Ṣaḥīḥ al-Jāmi<sup>c</sup>, Muḥammad b. Ismā<sup>c</sup>īl al-Bukhārī, (d. 250/870) Qa. 186
- 34- Sirāj al-Murīdīn, Abū Bakr Muḥyy Dīn Muḥammad Ibn al-<sup>c</sup>Arabī (d. 638/1240), Qa. 47, 59,
- 35- Al-Sunun al-Tirmidhī, Muhammad b. °Isā al-Tirmidhī (d. 279/1398), Qa. 89
- 36- Al-Taḥrīr wa-al-Tajbīr fī al-Risālah al-Qayrawānī, "Umar b. "Alī b. Sālim al-Lakhmī al-Iskandarī al-Mālikī khown as Ibn al-Fākihānī (d. 731/1330) Qa. 126
- 37- *Tāj al-<sup>°</sup>Arūs al-Ḥāwī li-Tahdhīb al-Nufūs*, Abū al-Fadl Ibn <sup>°</sup>Aṭā<sup>°</sup> Allāh al-Iskandarī (d. 709/1309), Qa. 73, 96
- 38- Talbīs al-Iblīs, Abū al-Faraj <sup>c</sup>Abd al-Rahmān al-Jawzī (d. 597/1201), Qa. 211
- 39- Al-Tanbīh, Abū °Abd Allāh Ibn °Abbād al-Rundī (d. 792/1389), Qa. 59
- 40- *Al-Tanwīr*, Abū al-Fadl Ibn °Ațā° Allāh al-Iskandarī (d. 709/1309), Qa. 74, 101, *khātimah*
- 41- *Al-Targhīb wa-al-Tarhīb*, Abū Muḥammad <sup>°</sup>Abd al-<sup>°</sup>Azīz al-Mundhirī (d. 656/1258), Qa. 119

# Abstract of the Contents of Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf

*Qawā°id al-Taṣawwuf* Abstract of Contents

## Perspective:

According to the MS of Escorial, *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf* consists of a preface, an epilogue and two hundred and twenty four principles.<sup>404</sup> There is no evidence which endorses the idea that Zarrūq counted the number of principles. However, in all earlier MSS, principles were not counted but separated one principle from the other marking

<sup>&</sup>lt;sup>404</sup> For detail of other MSS *cf.* (above pp. 51-63; below pp. 189-197)

the word  $q\bar{a}^{c}idah$ . These principles are divided into seventeen chapters which consist of unequal loosely related  $qaw\bar{a}^{c}id$ . Each chapter is marked by  $b\bar{a}b$ . Nonetheless there are some variations in the arrangement of principles and chapters but its main skeleton is almost similar in all MSS except in the MS of Berlin. It is very difficult to decide who arranged these principles in this particular form. <sup>c</sup>Alī al-Muttaqī recorded that the book had "very useful and important principles" but most of them were scattered without proper chapterization. Al-Muttaqī arranged these  $qaw\bar{a}^{c}id$  into eight chapters with appropriate titles.<sup>405</sup>

On the other hand, Zarrūq indicates in the introduction that he has divided this abridged book into chapters. After a doxology, he explains the purpose of this book: "The purpose of this abridged (*mukhtaṣar*) version and its chapters is to introduce the principles and foundations of Ṣūfism in a way that integrates *sharī*°ah with *ḥaqīqah* and incorporates the theology and jurisprudence with *tarīqah*."<sup>406</sup> This short introduction describes the nature of the work and indicates that the author compiled this book in a particular form as well. It cannot be claimed for certain that the present arrangement of the book is the same as what the author had or intended. However the text of  $Qaw\bar{a}$ °id is restored according to the arrangement.

#### Preface:

Doxology: Zarrūq praises God 'as He deserves for His Highness and Majesty and blessing and prayers for our master Muhammad and his family/folk'. The author explains the purpose of the book and seeks the assistance from God to fulfil his aims.

**Chapter One**: This contains twelve principles and describes the introduction of the subject matter, its importance, scope and limitations.

1- Zarrūq writes that a basic understanding of a subject matter is necessary before going into any advanced argument and the debate about a thing is a dialectical

<sup>&</sup>lt;sup>405</sup> Zarrūq, *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf*, (MS no. 3031 PM.547 the Koniglichen Bibliothek zu Berlin), folio: 2a

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup> Zarrūq, *Qawā <sup>°</sup>id*, (MS Berlin), folio: 2a

procedure used to explain the essence of something and its benefit through employing acquired or innate intellect. The use of reason is necessary to evaluate the reality of something through refutation and acceptance by ascertaining its foundation and explaining its details.

2- The fundamental nature or essence of something is its reality and its reality is perceived through its total nature and explained in a comprehensive definition, elucidated illustration or clear interpretation. There are almost two thousand definitions of Ṣūfism and all of them are referred back to sincere intention towards God the Most-High. In reality, these definitions are different features of the same thing.

3- The reason for these different interpretations of a reality is due to the incomprehensibility of its total nature. Therefore, everyone explains it according to his own knowledge, spiritual state and intuition. Because of this, a difference of opinion in Ṣūfism is observed. The author reveals the saying of Abū Nu<sup>c</sup>aym in this respect and writes: "I assume that whosoever has a sincere intention towards God, has a share of Ṣūfism and Ṣūfism of everyman is the sincerity of his intention towards God."

4- Sincerity of intention is conditioned by seeking the good pleasure of God or doing that which gratifies Him. The author cites the verses: Q39/al-Zumar. 7 and deduces that seeking the pleasure of God is conditioned by belief in Him. Action is necessary for the realization of a true faith. Therefore there is no Ṣūfism without jurisprudence because the esoteric rules of God can be recognized only through the exoteric prescriptions (jurisprudence). There is also no jurisprudence without Ṣūfism, because action is unacceptable and invalid without the purification of intention. Both jurisprudence and Ṣūfism are invalid without true faith. Therefore, the unification of all three disciplines is necessary because they are linked with each other in a principle as souls are linked with bodies. Then the author narrates a saying of Imām Mālik to this effect.

5- Zarrūq states that referring something to its origin and endorsing it with an appropriate argument invalidates the argument of the one seeking to oppose it. The origin of Ṣūfism is the station of *iḥsān* which has been described in the Prophetic tradition: "you should worship God as though you see Him, and if you do not see Him, He nonetheless sees you." Therefore affirmation of Ṣūfism is indeed affirmation of its origin. Jurisprudence explicates *Islam*, theology elucidates *īmān* and Ṣūfism illuminates *iḥsān*. Thus Ṣūfism is one of the basic components of religion.

6- Terminology of something assists in understanding the reality of it and elaborates its definition and subject matter in a comprehensive way. *Taṣawwuf* is an Arabic word, perfectly derived, non-ambiguous, and very clear and its etymology denotes the meaning concisely.

7- Etymology demands consideration of the meaning of a derived noun and its roots. The connotation of a derived word is perceived from the word itself. If there are many connotations of a word then its perception is also divergent. Then one should try to synthesize them if possible otherwise all connotations are to be considered if there is no contradiction with the linguistic root. Many derivations of *taṣawwuf* are made by the experts. The author reveals five of them; however, he prefers the last of these, according to which, Ṣūfism is derived from *suffah* (the bench) and Ṣūfīs have the same qualities of the people of *suffah* who are praised by God in the Qur<sup>c</sup>ān: "They remember their Lord at morning and evening and desire His face (will)." (Q6/ *al-An<sup>c</sup>ām.* 52)

8- The follower has the same qualities as his predecessor even though the predecessor is greater in eminence. In the beginning, the people of *suffah* were poor and they were known as the guests of God. Later on some of them became very rich and were princes. They praised God when they were blessed, just as they had remained patient in the past when they were poor. All the time they sought the pleasure of God. Therefore Ṣūfism is not related to poverty or wealth. The fundamental condition is seeking the pleasure of God.

9- The difference of judgment is sometimes due to the contradiction of realities or sometimes due to the different levels in a single reality; Sūfīsm, poverty (*faqr*) and self-blame (*malāmah*) are all related to the latter. The Sūfī always endeavours to purify himself from all things other than God and when he has nothing in his hands except God then he becomes a *faqīr* whilst a *malāmtī* is one who lives under blameworthy conditions: he neither appears good nor hides his bad actions. One who has close proximity with God (*muqarrab*) is perfect in spiritual stations. He lives with his Lord for his Lord. He has nothing to state except the Truth and he has no calm and abode without God.

10- The author states that different ways do not necessarily lead to the different aims. Some times the single plan is achieved with different means. Therefore worship (*cibādah*), asceticism and gnosis are ways leading to proximity with God and each one is interlinked with the other.

11- The author describes the eligibility for Ṣūfism. Everything demands a special ability, and has a rationale, a position and a reality. The required ability for Ṣūfism is that a man has sincere intention, or he is a gnostic who has realized reality or a truthful devotee, or an honest seeker, or a scholar who is fastened with the esoteric realities or an expert of jurisprudence who is tied to the profound sense of the sacred texts. But a man is incapable and unprepared for Ṣūfism if he is ignorant or a false claimant of knowledge or a habitual user of harsh language in arguments or an unintelligent layman, or unenthusiastic seeker or a man who has firm determination to blindly imitate great men.

12- The author considers Sūfism as the most dignified discipline. He states that if the dignity of something is due to its fundamental nature then that thing should be sought due to its fundamental nature. If the dignity of something is due to its advantage then it should be sought as a means to reach the reality. If the dignity of something is due to something attached to it, then advantage is to be sought in its associated subject. The knowledge of God Most-High is the most superior knowledge because it is the

most magnificent and prominent. The dignity of this knowledge is due to its fundamental nature.

**Chapter Two**: This chapter consists of nineteen principles and it deals with the multidisciplinary and overlapping topics of Sūfism, jurisprudence and theology, superiority of Sūfism over other disciplines and methods of teaching it.

13- The benefit of something is in its existence and this benefit can be distinguished from its reality which is either at the beginning or at the end, or in both together. For instance Ṣūfism is a science of purification and restoration of heart. Jurisprudence is for the rectification of actions and implementation of order and system. Theology is to examine the beliefs with evidence and proof and adorning the faith with conviction. Grammar is for improving language; and so on.

14- The knowledge of the advantage of something and its outcome inspire the people to seek it. The dignity of something is due to the dignity of its contents and Ṣūfism is the most noble discipline because of its contents. It deals with the fear of God in the beginning and leads to the gnosis of Him in the end. The author relates a saying of al-Junayd to this effect.

15- The author states the different opinions of Ṣūfīs about educating a man on Ṣūfism who is not qualified and eligible for it. He states that al-Thawrī did not allow teaching the Ṣūfī tradition to every one whilst al-Junayd preached this tradition to everyone. After describing al-Junayd's notion, Zarrūq states: "Actually the difference of opinion is due to difference of correlation and forms."

16- Careful and cautious conduct is necessary in confusion. Sahl alludes: "After two hundred years, if someone has [some] of our knowledge, he should bury it because asceticism shall be only in the speeches of the people and their lord would be their stomachs." The author states that this is the case in his own time. People have utilized the knowledge of subtle realities and truths for worldly purposes and engaged themselves in reprehensible innovations and prohibited things and laymen believe their heredity claim for Sūfism.

17- The author states a rule that there are some specific or general matters in every discipline and Ṣūfism is no different. The rules of God related to the human conduct are for everyone and other rules should be delivered according to the ability of the listener. The author cites some Prophetic traditions and a saying of al-Junayd to elaborate this point.

18- Zarrūq believes that acquiring advanced knowledge and perfection is the habit of true devotees but it is necessary that one should seek the basic discourse of the discipline (i. e.  $\overline{Sufism}$ ) before indulging oneself in the subtle esoteric realities. Then he mentions a saying of Sarrī and Ibn °Aṭā° Allāh in this respect.

19- In the presence of obstacles, the application of a general rule is limited to a particular framework. Therefore Ṣūfism is a science for particular people not for the masses. All rules should be given in their proper place. Actions are for the common people, spiritual states are for the initiates, gains and advantages are for followers and subtle realities are for the gnostics and so on.

20- Participation in an original principle demands the participation in its practical application. Jurisprudence and Ṣūfism both are partners showing the ways towards the rulings of God and His rights. Thus both are under the same principle in excellence and deficiency, and knowledge is necessary for both. However knowledge can be obtained without them. The Prophet sought refuge in God from knowledge which had no benefit. Zarrūq cites two Prophetic traditions to prove his point.

21- Acting upon the rules of God is necessary in Ṣūfism and to claim and manifest of Ṣūfism without actions is deception and dishonesty. Therefore action is necessary for its perfection. 22- Action is inappropriate without the perception of its wisdom and rationale. Therefore the correct way is first of all to seek knowledge, then action, then dissemination and then perfection.

23- It is most appropriate to investigate a thing from its sources. It is a fact that the knowledge of subtle realities of esoteric sciences is a special divine act of kindness and endowment and it cannot be obtained from ordinary practice. Therefore the consideration of three points is necessary: 1. Act upon the knowledge as much as possible. 2- Seek refuge in God for enlightenment. 3. Follow the *sunnah* in all of one's actions. Zarrūq cites a Prophetic tradition and sayings of al-Junayd and Abū Sulaymān al-Dārānī to prove this.

24- All prophets and saints have been afflicted. Accordingly, every disciple has to face affliction and suffering in the way ( $S\bar{u}fism$ ). A disciple should be content in conditions of both prosperity and adversity. He should express his appreciation and gratitude for God's blessings and be patient in affliction. The author cites the verses: Q22/ *al-Hajj* 38, Q65/ *al-Talāq*. 3 and a Prophetic tradition to elaborate this point.

25- Knowledge is sought from the Legislator or one who is appointed by Him. Piety is only valuable when it is compatible with a principle that increases the intellect and develops the faculties. Then knowledge is divided into a number of types. Some of these fall within the scope of precepts. Others are not explained comprehensively but mentioned indirectly or symbolically and reason cannot grasp them, though esoteric realities indicate it.

26- Jurisprudence is universal and general in its nature and scope because it aims towards the implementation of the form of religion. On the other hand, the authority of Ṣūfism is particular and it is the relation between a person and his Lord and nothing else. Therefore a jurist can deny Ṣūfism but not *vice versa*. Hence it has been said: "Be a jurisprudent Ṣūfī not a Ṣūfī jurisprudent." The Ṣūfī of the jurists is more perfect than the jurist of the Ṣūfīs because the Ṣūfī of jurists has grasped Ṣūfism not only by spiritual states, but actions and insights as well, contrary to the other.

27- It is necessary that one observes the relationship between a "principle rule" (*așl*) and its practical application (*far*<sup>o</sup>) for correct deduction and conclusion. If the difference of judgments in a principle positively or negatively is based on an invalid relationship, then its conclusion is void and misleading. Everyone should understand the difference between contradiction and difference of opinion. The author criticises people who believe in the irrationality of the beliefs and dogma. However, he justifies the difference of opinion of the scholars of the *sunnah* and considers it as a difference of opinion concerning a principle.

28- Every seeker has to follow a method of learning. Its process is at the beginning, listening and admitting, followed by envisioning and understanding, then rationalization and analysis, then practice and dissemination. Discussion with the men of knowledge is essential for the seeker, but this must be done with honesty and modesty.

29- The methods of learning help to achieve the aim. A suitable question is half of knowledge. Zarrūq explains the difference between contradiction and difference of opinion. He cites the saying of Ibn <sup>c</sup>Arīf that every true seeker of knowledge must observe three things: 1. Seek knowledge without prejudice 2. Understand the subject and strip it from all kinds of ambiguities. 3. Comprehend the difference between contradiction and difference of opinion.

30- Seeking assistance in learning is beneficial for every student. Zarrūq suggests some requirements for a teacher. He cites and explains the saying of Ibn <sup>°</sup>Abbād: "Do not seek this knowledge (Ṣūfism) from any proud, innovator (*ṣāḥib bid<sup>°</sup>ah*) or blind follower (*muqallid*)."

31- The purpose of jurisprudence is to establish a general rule that eliminates and eradicates hardships. The purpose of Ṣūfism is to search for perfection that can be achieved only by the actualization of the best in law and wisdom. Theology is for the affirmation of prohibitions and commandments.

**Chapter Three**: This chapter consists of ten principles. Sufi methodology and its interpretation and links with other disciplines and some theological issues.

32- The subject matter of a discipline is derived from its primary principles; however some other discipline might participate in the same subject matter and differ with it in some aspects such as jurisprudence,  $S\bar{u}fism$ , and theology. The jurist investigates a matter in order to prove an exoteric rule for an exoteric action; the  $S\bar{u}f\bar{i}$  examines an esoteric rule for the realization of esoteric reality; the theologian evaluates the rules of negation and affirmation. Their principal rules are the Book, *sunnah* and rational interpretations which are approved by the Book and *sunnah*. Zarrūq cites the saying of Ibn Jallā<sup>o</sup> in this respect as well.

33- A thing can be described by its example and proved by argumentation. A heretic is like a man who rebuffs free will (*al-jabrī*) and negates wisdom and general rules. The *sunnī* is like the People of the Cave that are mentioned in the Prophetic parable, when they were blocked by a boulder in the cave. Each one prayed for his best deeds to be taken into account. The Şūfī is like a man who borrowed one thousand *dīnārs* and made God his witness and guarantor. The author cites the complete *hadīth*, then some Qur<sup>3</sup>ānic verses: Q76/ *al-Insān*. 9, 10 and finally a saying of Shiblī.

34- If one is not expert in a discipline, one should be silent; otherwise one's talk may give the wrong impression about the discipline. It is better for one to transmit the written message in order to save one's expression from ambiguity and imprecision. 35- A practical application is evaluated by its original principle. If there is compatibility between them, then it is accepted. If there is contradiction, and no possibility of means of reconciling them, then it is rejected. The Şūfī fanatics are similar to those theologians who have heretical ideas. Their judgments and deeds are to be refuted - but the right path is not to be rejected or denied.

36- Compilation of a science from its origin is a very significant task and it helps the seeker to understand the nature of the science and recognise its limitations. The

deduction of a science from its practical application is possible but it is difficult due to the profundity of perception.

37- When the foundation and practical applications of a science are well established and recognized, then the seeker can easily understand it. In this context, the earlier generation has no superiority or pre-eminence over the later generations. Zarrūq states that the later scholar is more perfect because he has more knowledge from his predecessor but the blessing and inspiration from God is the same for every one. He also relates the saying of Ibn Mālik.

38- The transmission and opinion of the scholars is to be accepted but evaluation and assessment of their opinion is essential because they are not infallible. Zarrūq says that it is not a matter of conflict if a later scholar has a different opinion from his predecessors. Later religious scholars hold a difference of opinion in many issues without any condemnation of each other.

39- Knowledge is based on argument and research and esoteric states are based on submission and faith. Therefore if a gnostic speaks about a religious matter, it should be examined according to the Book and *sunnah*. If he speaks about an esoteric knowledge then it should be evaluated according to his spiritual state. Zarrūq narrates a dialogue between Abū al-Ḥasan al-Shādhilī and Abū al-<sup>c</sup>Abbās al-Mursī in this respect.

40- A rational and comprehensible argument is self-evident, but for transmitted knowledge, it is significant to investigate the authority of the transmitter. One should be acquainted with this method to save himself from blind affirmation. He cites a saying of Ibn Sirīn in this regard.

41- Zarrūq gives brief definitions of blind affirmation (*al-taqlīd*), emulation (*al-iqtidā*<sup>°</sup>), discernment (*al-tabaṣṣur*), independent judgment (*al-ijtihād*) and a school of jurisprudence (*al-madhhab*) with the reference to *Miftāḥ al-Sa<sup>°</sup>ādah* by Ibn al-<sup>°</sup>Arīf.

**Chapter Four:** This chapter consists of thirteen principles. It explains the diversity and uniformity of religious thoughts, authority of religious scholars, its limitations, Sūfī behaviour in this regard and some theological issues.

42- Only one who is infallible, or a man whose pre-eminence is attested, is to be followed. The Prophetic tradition: "The best of the ages is mine" vindicates emulation. The companions of the Prophet had different kinds of traditions and the next generation collected all these traditions and their successors evaluated and examined them and then there were religious masters in all disciplines such as Mālik, al-Shāfi<sup>°</sup>ī, Aḥmad and al-Nu<sup>°</sup>mān in jurisprudence al-Junayd, Ma<sup>°</sup>rūf and Bishr in Ṣūfism and Muḥāsibī in theology.

43- A ruling for a particular case should not be generalised and *vice versa*. It has been described in some traditions that a minority of the Muslim community will remain on the right path till the day of judgement. These kinds of traditions pertain to inform us coming future and are not contradicted by traditions which describe a general rule e.g that spiritual purification (*al-tazkīyah*) is obligatory upon all Muslims.

44- The interpretation of the leading scholars is to be accepted in their disciplines and their emulation is valid in the region where they have acceptance. The Shāfi<sup>°</sup>ī school of law is accepted amongst the <sup>°</sup>*ajam*, Hanafī school of law among the Turks and Mālikī school of law in the Maghrib. Zarrūq relates the legal opinion of Sahūn in this respect.

45- The subdivision of a principle rule produces the subdivision in its practical application. Therefore association with a fundamental principle is sufficient to protect oneself from confusion. The Ṣūfī is not merely the follower of a particular school of law. The author explains this notion and writes: "It is not true because al-Junayd was Thawrī, Shiblī was Mālikī, al-Jarīrī was Ḥanafī and Muḥāsibī was Shāfi<sup>°</sup>ī and these were the leading Ṣūfīs.

46- The inspiration and light of a man is according to his guide. Those who get spiritual inspiration from the saying of scholars and divine book and *sunnah*, their

inspiration are perfect but they were deprived from the light of emulation and all religious scholars were very much cautious about this. Zarrūq cites the verses: Q12/ Yūsuf. 108, Q6/ al-An<sup>c</sup>ām. 153 and sayings of Ibn Mahdī and al-Junayd.

47- It is not permissible for a follower of a particular school of law to seek the validity of a prohibited matter from another school of law except if there is necessity. However one can seek guidance from other schools if a matter is not prohibited or explained in his school of law. The author elaborates this rule with different examples.

48- Every text generally has some ambiguities. Some of them are resolved at the first instance without any deep thinking while others are very complex and confuse the reader. This kind of vagueness is a dominant feature of the books of later Sūfīs.

49- Authentication of a principle-rule is necessary for the confirmation of its practical applications. It is sufficient to establish the foundation of religion and its applications according to the principles established by the leading scholars. The author explains the theological creed of belief and states that the Ṣūfī doctrine is based on following the path of pious ancestors.

50- The existence of *al-mūhim*, *al-mubham*, *al-mushkil* in the texts of the *sharī*<sup>*c*</sup>*ah* is to test the intellects, wisdom and beliefs of the people as revealed in Q8/ *al-Anfāl*. 37 or, to evaluate the ranks of belief as revealed in Q3/  $\overline{A1}$  <sup>*c*</sup>*Imrān*. 7. Only the statement of the Originator of sacred law (*shāri*<sup>*c*</sup>) is acceptable in ambiguous cases. Zarrūq gives the example of the difference of opinion in the interpretation of *istiwā*<sup>*c*</sup>.

51- A text which has many aspects and meanings is to be interpreted on the basis of probability and no one can claim that this is the exact will of God. The author describes the rule of delegation of authority and its application in the context of interpretation of a text.

52- The rulings of the Divine Attributes (*sifāt al-rabbānīyah*) are unchangeable and their effects are non-transferable. Zarrūq writes that God attached His order with His

will which is unchangeable. Therefore it is not permissible for a Muslim to degrade and humiliate the people of the Prophetic household because God verified their purity and purified them from abomination in the Qur<sup>o</sup>ān, which contains expressions of God's eternal rulings. The author cites verses: Q30/ *al-Aḥzāb*. 33, Q42/ *al-Shūrā*. 23, Q18/ *al-Kahf*. 82 and some Prophetic traditions as well as the sayings of al-Ḥātimī to this effect.

53- Establishing a verdict for a fundamental nature does not necessarily extend to ruling for its attributes. The saying of the Prophet: "Sulaymān is from us, the People of the House" is due to Sulaymān having a perfect religious relationships with the Prophet. The author states the pre-eminence of <sup>c</sup>Abd al-Qādir al-Jīlānī is perfect because he has both blood and religious ties with the Prophet.

54- Biographies are for introductions and there is no need to introduce a well-known personality. Therefore it is permissible to say "Abū Bakr narrated", "<sup>c</sup>Umar said" and so on.

**Chapter Five**: This chapter consists of eleven principles. It elaborates the preeminence and supremacy of Ṣūfism over other disciplines, reasons for the diversity of Ṣūfī orders and the need for a *shaykh*.

55- The Şūfī's perception is more profound than all other experts of the different disciplines. A jurist attempts to eradicate hardship and a Şūfī aims to attain perfection. A theologian endeavours to correct the belief and a Şūfī attempts to strengthen faith with conviction. The expert of exegesis and the traditionalist explain the rule and its meaning and Şūfī goes beyond this, but only after acknowledging their interpretations. If he did not acknowledge them, he would be a  $b\bar{a}tin\bar{n}$  who has abandoned the sacred law, rather than a Sūfī.

56- The subdivision of a practical application is due to the subdivision of its principle. Sūfism is in fact the station of spiritual virtue (*ihsān*) that is divided into two forms: the slave witnessing his Lord or the Lord watching His slave. Zarrūq states that al-Shādhilī and his followers are in the first category while al-Ghazālī and his followers are in the second. Those in the first have greater proximity to the Truth.

57- The difference in paths produces ease and assists the disciples in reaching the destination. There are different Ṣūfī orders and their way of training, and all are on the right path through the establishment of the sacred law and the avoidance of reprehensible actions.

58- Submission to the best is desirable always and demanded by the sacred law. Sūfism is based on the following the best. The author cites the verse Q39/ *al-Zumr*. 18, a *hadīth* and a saying of Ibn  $^{\circ}$ Arīf.

59- The good has multiple aspects and every aspect is desirable according to the mental disposition of people. There are different kinds of Ṣūfism: for laymen, jurists, traditionalists, devotees, ascetics, hermits, philosophers, logicians, cosmologists and theologians. These have been described in the books of al-Muḥāsibī, Ibn al-Ḥājj, al-[Qādī] Ibn al-ʿArabī, *Minhāj* of al-Ghazālī, *al-Risālah* of al-Qushayrī, *al-Qūt* and *al-Iḥyā*, the books of [Muḥyī al-Dīn Ibn al-ʿArabī] al-Ḥātimī, Ibn Sabʿīn, al-Būnī, and al-Shādhilī.

60- Laymen should follow the easiest, clearest and most meticulous path. They should observe piety in all circumstances. If they commit any sin then they should hurry to repentance. The books of al-Muhāsibī are the best guide books for such people. The author cites the saying of Ahmad Ibn  ${}^{c}\bar{A}shir$ .

61- Knowledge must be sought from the experts of the respective disciplines. Jurisprudence is to be learned from the jurists not from the Şūfīs; similarly, Şūfism is to be learned from Şūfīs not from jurists, unless, of course, the jurist recognises Şūfism as well. Abū Muḥammad al-Mirjānī advised his disciples to seek jurisprudence from the jurists although he himself was proficient therein.

62- Understanding the proper meaning of a word is necessary for the seeker of knowledge and anyone who ignores the language cannot grasp its meaning properly. He will thereby bring about damaging and dangerous results.

63- General piety ( $taqw\bar{a}$ ) is followed as a means to attaining scrupulous piety ( $wara^\circ$ ).  $Taqw\bar{a}$  is leaving the unnecessary and that which does not concern one. A doubt without any indication is a diabolical suggestion, and scrupulous piety without *sunnah* is an innovation. The author cites two Prophetic traditions in this respect.

64- Righteousness is the highest degree of piety which instils in one the ethics of the Qur<sup>3</sup>ān and *sunnah*. The process of righteousness is completed through a sincere *shaykh* or an honest brother who guides the seeker in all his spiritual states according to his requirement. The author cites the verses: Q7/ *al-A* craf. 199, Q25/ *al-Furqān*. 63, Q23/ *al-Mu* $^{2}min\bar{u}n$ . 96 and a number of Prophetic traditions. These explain the training method of the Prophet for his companions with reference to the station of righteousness.

65- Seeking knowledge and practice from the saints is the perfect method of seeking. Mastery of this is necessary for a true seeker. The companions of the Prophet learned from the Prophet and *tābi°īn* learned from the Companions. The company of the Prophet was extremely beneficial and a great source of inspiration for the companions. Therefore it is recommended to keep company with righteous people and to stay away from transgressors. The author cites the verses: Q29/ *al-°Ankabūt*. 49, Q31/ *Luqmān*. 15 and some Prophetic traditions.

**Chapter Six:** This chapter consists of ten principles. It explains the need of the *shaykh*, purpose of different disciplines and their principles and importance in relation to the foundational rules in spiritual guidance.

66- To avoid disintegration, one should fasten one's self to a principle which would be the source of all one's knowledge and action. Therefore following the guidance (*iqtidā*) of a *shaykh* is indispensable. The *shaykh*'s obedience to the *sunnah* must be

established, and authority in gnosis is to be recognized. Zarrūq discusses the need for a *shaykh* and the difference of opinion among the later saints (*fuqarā*) of Andalusia in this regard. He concludes that a *shaykh* is necessary in order to ascend, spiritually, to the level of one who can consult spiritual openings (*futūḥāt*) just as the Prophet consulted Waraqah when suddenly revelation began to come to him. This Prophetic example indicates the importance of consulting a guide, though the *sunnah* contains examples of both positions.

67- The jurist evaluates a legal opinion on the basis of its principle. A matter is acceptable if it does not contradict any principle such as the fasting of seven days, the recitation of *sūrah yāsīn* near the dead body etc. The author gives the opinions of Ibn Habīb and [al-Qādī] Ibn al-<sup> $\circ$ </sup>Arabī in this regard.

68- The traditionalist examines a legal opinion from the text of a tradition according to its status and transmission, namely whether that is a *sahīh*, *hasan*, *da°īf* or *mawdū°*. The transmission of inauthentic *hadīth* is forbidden according to al-Bilālī and upon the same grounds al-Nawawī, Ibn °Abd al-Salām, al-Ṭarṭūshī, Ibn al-°Arabī [al-Mālikī] and Ibn al-Ḥājj have forbidden the prayer of desire (*salāt al-raghā°ib*).

69- The beatification of ethics comes through a continuous practice and Ṣūfism deals with this subject particularly. The books of al-Sulamī and *Risālah* of al-Qushayrī are very important for improving one's ethics. However a *shaykh* is necessary for elaboration upon the vagueness of some of their writings.

70- Piety and its different expressions are revealed in  $al-Q\bar{u}t$  and  $al-Ihy\bar{a}^{\circ}$ .  $Al-Q\bar{u}t$  illustrates different forms of virtues which do not contradict the *sunnah*. However, there are many inauthentic and weak traditions in both of the above mentioned works, such as the traditions regarding the prayer of desire etc.

71- Zarrūq reveals the method of research of philosophers and logicians. He advises us to use their method in the verification of texts but, he adds, one should not absorb himself completely in their discourse. 72- There are many ambiguities in understanding cosmological realities and the guidance of an expert is necessary for their deep understanding. Therefore it has been said: stay away from al-Būnī and his likes and follow Khayr al-Nassāj and others like him.

73- The aim of a theologian is to illuminate faith with conviction. The Shādhilīyah use this methodology in their spiritual training because this is the quickest way to achieve the objective. The author cites some sayings of Shādhilī Ṣūfīs to elaborate this point.

74- The multiplicity of a basic principle creates the multiplicity of its practical applications. Zarrūq writes that every  $S\bar{u}f\bar{i}$  order is based on many principles except the Shādhilīyah, which is founded on a single principle. Their single principle is the abandonment of self-direction in the face of God's decree. The author cites a saying of Ibn °Aţā° Allāh in this respect also.

75- If there is a fundamental principle then its subdivision into principles and practical applications is useful in order recognize the nature and limitation of the principle. Therefore the diversity of  $al-Q\bar{u}t$  and  $al-Ihy\bar{a}^{\,\circ}$  is of benefit for those who have adopted the fundamental principle to examine the knowledge and practice that these books propose. Zarrūq cites the opinion of Abū al-Ḥasan al-Shādhilī concerning these two books.

**Chapter Seven:** This chapter consists of ten principles. It describes the classification of knowledge and its application and also explains the cautious behaviour required in doubtful matters.

76- Knowledge is beneficial in all circumstance. The knowledge of Ṣūfism can be divided into three forms: I- Knowledge of discourse and caution II- Knowledge of practices and servanthood III- Knowledge of revelation. Zarrūq explains these forms and cites the verses: Q16/ *al-Naḥl*. 125, Q59/ *al-Ḥashr*7, Q2/ *al-Baqarah*. 282 and two Prophetic traditions and a saying of Abū Sulaymān al-Dārānī.

77- The Book and *sunnah* are the main source of all sciences. Some people extract knowledge from the external words of the text; they are Zāhirīyah (literalist). Some

people analyse them by using different meaning and interpretation; they are jurists. Others go further to find out the essence of the external text and internal meaning after establishing the interpretations of jurists, and they are Ṣūfīs.

78- The author explains the classical division of sacred law into three forms: necessary ( $dar\bar{u}r\bar{i}$ ), needful ( $h\bar{a}j\bar{i}$ ) and complementary ( $tahs\bar{i}n\bar{i}$ ).

79- Knowledge of God's commandments is necessary for everyone before embarking upon practice. Therefore knowledge is compulsory for everyone according to his state and capacity. The author cites a *hadīth* and a saying of al-Shāfi<sup>°</sup>ī in this regard.

80- Acquiring knowledge from its foundation is straightforward. The questions of a layman about practices should be answered clearly and briefly. A student asks for knowledge, and so he should be replied to in detail. If a questioner is a scholar then the matter should be explained comprehensively. The author elaborates this point with Prophetic traditions.

81- Ambiguous and unclear thoughts cannot be acknowledged in the realm of faith whether these are the ideas of a Ṣūfī or a jurist because none of them is infallible. For instance the subject of *God's sitting on the throne* that has been described in the *Risālah* of Ibn Abī Zayd.

82- A man should not claim knowledge of something that he does not possess. Similarly, rejection of knowledge of something without proper knowledge of it is unfair and biased. The author refers verse: Q17/ *al-Isrā*<sup>2</sup>. 36 and a saying of al-Hadramī.

83- Excellence in religious states grants any one the right to do something above or beyond the law. The legal system is for every one and there is no exception on the basis of piety or devoutness. Therefore  $hud\bar{u}d$  laws were implemented in the time of the Prophet on the Companions. Al-Shiblī gave his juridical opinion on the execution of al-Ḥallāj as a warning for the sake of religion. The author cites a verse: Q24/ *al-Nūr.* 2, and a *hadīth*.

84- Knowledge of something does not permit someone to remain silent when he observes something which is certainly wrong. Homosexuality, adultery etc are clearly prohibited but killing, taking of money and the like that may be sanctioned in certain circumstances and hesitation is permitted only in cases of doubt.

85- Hesitation and caution is desirable in doubtful cases, which can be distinguished from the situation when something good or bad is manifest. Therefore the denunciation of a Muslim on the basis of doubt is not valid as Ibn Fawrak has claimed. The author states that one should be cautious about passing judgement about heretics, Khawārij and a group of Ṣūfīs such as Ibn Fāriḍ, Ibn Aḥlā, al-Ḥātimī and others. He relates a story concerning al-Qūrī and his words regarding Ibn al-ʿArabī al-Ḥātimī.

**Chapter Eight**: This chapter consists of ten principles. It describes the spirit of religion, recommends the moderate and balanced path in all matters and emphasizes on the restoration of order.

86- Excellence in worship comes by observing its requirements and implementing the bounds that God has placed on man's freedom of action without carelessness and exaggeration. A seeker should not follow the reprehensible innovations and seek concession in religious matters (*rukhaṣ*). Zarrūq states that the whisperings of the devil (*waswasah*) are innovation and can be removed with the remembrance of God and cites the verses: Q14/ *Ibrāhīm*. 19, 20.

87. The base of all goodness is attention to one's food and to one's company. A disciple must consider both these aspects and the *sunnah* is to seek guidance in this respect.

88- The command to do something beyond one's capability is possible in theory but this is not what has been revealed in the sacred law. All believers are ordered to seek permissible earnings that are possible for everyone in all times. God does not hold us liable for what is in His knowledge but He does hold us liable for that which we know and from whence we know it. The  $Ihy\bar{a}^{\,2}$  and the books of al-Suhrawardī detail this.

89- The preservation of order and public good is indispensable. Therefore the community has agreed that it is prohibited to revolt against the *imām* according to consensus. Similarly *jihād* under the leadership of a *amīr* is obligatory even though he may not be pious. The author relates four Prophetic traditions to prove his stance.

90- The worship of God demands performance of all obligatory duties according to the sacred law, whether these are commandments (*<sup>c</sup>azīmah*) or legal dispensations (*rukhaṣ*). There is no preference of commandments over legal dispensations because both are the orders of God; however, a disciple should avoid interpretation and taking concessions which go against scrupulous piety.

91- A disciple should aim to accord with to the Truth and it is good if someone's inner desires are also compatible with the Truth. The author relates the saying of <sup>°</sup>Umar b. <sup>°</sup>Abd al-<sup>°</sup>Azīz: "If the Truth is according to one's desire, this is just honey blended with butter."

92- Reward is on the basis of submission to God and not upon the basis of hardships caused by this submission. Therefore faith, remembrance of God, and recitation are greater than any physical actions, even though the latter are more demanding. Zarrūq interprets and explains a Prophetic tradition that apparently contradicts his position.

93- Excess is prohibited in acts of religious devotion and moderation is recommended in all actions and in all circumstances. Zarrūq defines moderation (*al-tawassuț*) and cites the verses: Q25/ *al-Furqān*. 67, Q17/ *al-Isrā*<sup>2</sup>. 110 and some Prophetic traditions to support his view.

94- Constituting a rule that is not in the sacred law is a kind of innovation in religion particularly if it is contradicted by the *sharī<sup>c</sup>ah*. An example would be deciding to fast for one day because of missed prayers at night.

95- The removal of something from its place causes the introduction of its opposite in its place. Therefore a disciple is advised to recite many prayers at the beginning for the purification of his heart and when his heart becomes free from egocentric desires, he is advised to concentrate on a single invocation. **Chapter Nine**: This chapter consists of eleven principles. It describes the significance of invocations and illustrates the permissible and prohibited matters with their justification and rationale.

96- If someone has a natural inclination towards acquiring knowledge he learns very fast. It has been said that if a child is taught according to his inclinations he becomes an expert in a discipline. A novice should be allocated invocations and practices according to his natural disposition and God's aid will be given in accordance with the intention of the servant. The author cites a *hadīth* in this regard.

97- It is easy to acquire a thing through repetition. A novice should continuously perform particular invocations until he attains the intended result otherwise he is like a well digger who does not concentrate on digging in one place, but digs a little over a large area. Repetition is the means, and not the end of spiritual practice.

98- The durability (*dawām*) of something is based on the durability of its sources and any reward is according to intention. The God's Lordship is eternal and His commandment for creation is also eternal.

99- The final outcome of something will be in accordance with its possible benefits. Excessively seeking worldly benefits is dangerous because it leads to activities devoid of spirituality such as treasure-hunting, alchemy and the like. These kinds of activities are due to a lack of faith, intelligence and ethics.

100- The preservation of a system is necessary, and therefore, all acts contrary to the system are condemned. For example knowing alchemy, numerology and astrology for a wage are harmful, since all of these elements are opposed the wisdom of the intellect.

101- Upholding the outer form of wisdom is necessary as an element of surrender to God's power. A man must ascertain the wisdom of religion according to his own situation - without looking at the state of others. The Prophet approved the people of *suffah* being aloof from worldly matters, but at the same time he ordered Hakīm b. Huzām to seek a means of living. The author relates a saying of al-Khawwāṣ to this effect.

102- If there is equal benefit in performing a thing or not performing it, then leaving it is better than performing it. For example in an uncertainty between silence and speech; it is better to be silent. However, there must be a reason for the preference in each case.

103- The status of a thing that is appreciated or condemned for some reason other than its inner qualities, could be reversed through a cause that demands a different ruling. For example, leadership is praised for establishing order, and condemned because it leads to arrogance and takes one away from truth, and so on. The author elaborates on this point with different examples recommending moderation.

104- At times a forbidden matter is permissible for the greater good such as lying to establish peace between people.

105- The process of seeking good and leaving evil needs a continuous effort. Therefore it has been said that desisting from sins is easier than asking for repentance. The author cites the saying of al-Muḥāsibī which explains the nature of repentance.

106- God's generosity is so great that no one's sin is above His forgiveness. Similarly, His majesty is such that He may punish any sinner. Therefore everyone should be conscious of both of these attributes of God at all times.

**Chapter Ten**: This chapter consists of nine principles. It explains the special characteristics of words and their effects, the significance of litanies and the importance of the spiritual retreat and purification of the heart.

107- The existence of particular qualities in the words, deeds and characters are confirmed. Invocations have the attribute of saving their invoker from the punishment of God. Liquids and solid have properties that are unique to them. Zarrūq writes: I have seen the people who were invoking through blasphemous words/formulaes.

108- The *sharī*<sup>c</sup>*ah* permits all invocations which have clear meanings though their chain of transmission is weak. The words of the supplications of a pious man have their unique effects. Litanies of al-Shādhilī and al-Nawawī have special benefits but

one should refrain from the litanies of Ibn Sab<sup>c</sup>īn because of their ambiguities. The author cites many Prophetic traditions on this topic.

109- Whatever is advised for the sake of education must be restricted to those particular words without addition or subtraction. Therefore if there are certain numbers mentioned for an invocation then it should be limited to that number only. The author states the opinion of  $[al-Q\bar{a}d\bar{a}]$  Ibn  $al-^{\circ}Arab\bar{a}$  in this respect.

110- It is the responsibility of a man that he should not exaggerate in the obligatory commandments and not commit prohibited actions and not neglect recommended matters. Furthermore, he should understand the reason of the prohibition. The author relates some Prophetic traditions and practices of the companions.

111- Purification of the heart is demanded for worship and gnosis. Asceticism is obligatory because a small quantity of something is preferable over a large amount which leads towards the negligence. A man should avoid all those people who are immature in age, intelligence and religion, and the companionship of pious people is recommended.

112- Spiritual solitude is different from mere isolation and it is a kind of  $i^{c}tiq\bar{a}f$  (seclusion) that is not restricted to the mosque. The period recommended for solitude varies from ten days to forty days according to the different Prophetic traditions. The purpose of this solitude is purification of heart and a *shyakh* is necessary for guidance through it.

113- Worship, gnosis and asceticism are different forms of piety and all are interrelated with each other. Based upon which of these elements dominates, one is known as a worshipper, a gnostic or an ascetic.

114- Consistent performance of obligatory acts leads to the proximity of God and invocation is the best way to reach Him as He said: "Remember Me; I remember you." (Q2/ *al-Baqrah.* 152) and this is the greatest miracle and pre-eminence. The author cites the verses: Q33/ *al-Ahzāb.* 41, Q3/ *Al-CImrān.*191, Q2/ *al-Baqarah.* 200

and some Prophetic traditions and a saying of al-Hadramī to elaborate the significance of invocation and prayers upon the Prophet.

115- The light of invocation burns the attributes of man and stimulates luminosity in the heart. Therefore, the prayers upon the Prophet with invocations are recommended, because prayers upon the Prophet are like water that strengthen the spirit and smother the fire of the ego.

**Chapter Eleven:** This chapter consists of ten principles. It states the importance of personal prayers and invocation, the validity of its performance both out loud and silently; in isolation and in assembly; as well as outlining its different methods and their conditions.

116- Zarrūq elaborates the importance of personal prayer. He evaluates its underlying wisdom alongside a discussion of belief in the pre-determination of destiny. He concludes that personal prayer is a kind of worship that is commanded by God, relating the following verses: Q2/al-Baqarah. 286 and  $Q3/\overline{Al}$ -Imrān. 194.

117- Personal prayers and invocation are both equal acts of worship and each one can substitute the other. The author relates a Prophetic tradition and states the preeminence of invocation.

118- A ruling which is for a general case does not apply to a particular case. An argument is necessary for the imposition of a specific upon a particular case. The matter of assembling for invocations and performance of personal prayer loudly falls under this observation. Zarrūq describes its validity with reference to some Prophetic traditions.

119- Affirmation of a ruling for a particular case does not generalise it because the basic principle is prohibition until evidence for validity is adduced/put forward. The author elaborates the validity of assembling for invocation, personal prayers and recitation by citing some Prophetic traditions and sayings of Abū Ishāq al-Shāțibī and al-Nawawī.

120- The excellence of something is not evidence for its superiority. Assembling for invocation, personal prayers and recitation is recommended by the *sunnah* but the Prophet joined the circle of scholars and preferred them over a gathering of invocation, because of its greater benefit.

121- The era and context plays an important role in the formulation of legal rulings. Some acceptable acts are declared as prohibited or reprehensible because of contextual consideration for example, assembling for invocation and personal prayers should be forbidden in this (Zarrūq's) time, like the later prohibition of female attendance at mosques. Zarrūq states that assembling for invocation is to be prohibited either on the basis of the elimination of means (to wrong doing) or the rejection of reprehensible innovation.

122- If the validity of something is conditional, then all of its conditions must be observed. The author states that there are three conditions in assembling for invocation. I- Free time after the performance of obligations II- Absence of prohibited or reprehensible acts III- Observing the etiquettes of invocation.

123- Natural inclination towards any religious activity is laudable/praiseworthy lawful. The author states that usage of invocation for worldly purposes for instance recitation of *sūrah al-wāqi<sup>c</sup>ah* to combat poverty is lawful. There is blessing in the remembrance of God, which leads ultimately towards the love of God. Al-Būnī and the like hold the same opinion about the invocation of the various names of God and their respective merits. Otherwise, according to the basic principle, one should not make the invocation for worldly achievements.

124- There is a particular merit in the meanings of every word and invocation that requires a special method of performance; and its secret lies in the number of its prescribed repetitions and its benefit is according to the spiritual states of the invoker. Zarrūq cites the sayings of Ibn al-Bannā<sup>°</sup> and [Muḥyy Dīn Ibn al-<sup>°</sup>Arabī] al-Ḥātimī and criticises the excessive indulgence of peoples in numerology and cosmology.

125- The author writes that the particular numbers of invocations are relevant and rosary beads are useful in the performance of invocation. He relates some Prophetic tradition to explain this point.

**Chapter Twelve:** This chapter consists of eighteen principles. It examines the validity of  $S\overline{u}f\overline{i}$  audition, poetry and ecstasy, seeking blessing from objects and articles belonging to righteous people.

126- Whatever is allowed for a reason, or a specific or common cause is not be generalized in all cases. Therefore the deduction of the permissibility of audition from singing at celebrations is invalid. The author relates a saying of al-Fākihānī and writes the legal status of audition is to be evaluated according to the rule *the things before the law.*"

127- There are three opinions about *the things before the Law*: caution, permission and prohibition. Audition is to be examined under this law and Ṣūfīs like the jurists have three different opinions on the matter. The author relates the sayings of Abū Isḥāq al-Shāṭibī, al-Maqdisī, Ṣāliḥ b. Aḥmad b. Ḥanbal, Ibn Musayyib, Mālik, al-°Anbarī, Ibrāhīm b. Sa°d and al-Ṭarṭūshī.

128- It is a reprehensible innovation to believe that a certain act will lead to the proximity of God, where in fact it does not do so. No one recommends audition, and those who validate it, do so only on the basis of necessity. Therefore this condition should be observed otherwise the act is prohibited.

129- Audition is of benefit only for those who are truly involved and it aids their realization (illumination), but this is not the case of most people that attend such gathering; they listen only for their own pleasure.

130- A man is benefited only when he is attentive in all spiritual states. A gnostic thus receives benefit in all states.

131- Al-Shāfi<sup>°</sup>ī said: "The beauty in poetry is truly beautiful, and its vileness is truly vile." The author states that intention is indispensable as well as who the listener is and what is being recited. The author relates a saying of al-Kharrāz.

132- The author states that if a gnostic confesses to a deficiency in his knowledge then his statements should be accepted, because he is nonetheless truthful.

133- The prohibition of something due to a particular obstruction or with justification does not eliminate its principle ruling (of validity). The leading later Ṣūfīs and majority of jurists believe in the prohibition of audition because of the context of innovations and heresies. Some people reject it because a ruling of illegality is effectively an elimination of all means for an act. The author relates the saying of [Muḥyy Dīn Ibn al-<sup>°</sup>Arabī] al-Ḥātimī, al-Shādhilī and al-Junayd.

134- A thing which is allowed on the grounds of necessity is restricted within the bounds and all of its conditions are to be taken into account. Zarrūq notes three conditions to be observed in audition.

135- It is easy to benefit from those acts which are harmonious with one's natural inclinations. Stories and poetry attract people and refers to esoteric realities. However there are three conditions for their validity. The author goes on to state these conditions in the next principle.

136- If an act is permissible by a set of conditions, then these conditions must be fulfilled for its legitimacy. The author describes three conditions of audition: I- Consideration of companions, time and place II- Free time after performance of religious obligations III- Sincerity.

137- Poetry, admiration and allusion are signs of distance from the contemplation of God. In the presence of the Divine Majesty, the soul cannot maintain affirmation of itself. Therefore the leading Ṣūfīs such as al-Junayd, 'Abd al-Qādir, al-Shādhilī produced very little poetic work.

138- Punishment and reward are given according to their categories. The author relates the verses: Q6/ *al-An<sup>°</sup>ām*. 138, 139, Q78/ *al-Nabā<sup>°</sup>*. 26 and a *hadīth* and some events of Yūsuf b. al-Husayn and Ibn al-Jallā<sup>°</sup>.

139- Preservation of consciousness/sobriety is obligatory as is the preservation of wealth and dignity. It has been said that audition is prohibited for a man who knows

that his consciousness will be dominated by audition. The author states the stance of al-Hadramī on audition.

140- A person in rapture and ecstasy (*al-wājid*) is excused because he is in a state where he cannot contain himself. The ruling concerning insane persons are to be applied him in this state and the validity of emulation of his actions is to be abandoned. The author relates the ecstatic actions of al-Nūrī, Abū Ḥamzah and Shiblī.

141- Zarrūq explains the value and reality of the allusions which a man perceives during his ecstasy must be considered from the point of view of one possessing complete realisation, otherwise it is preferable for a man of faith to follow a safer method.

142- The imitation of Ṣūfīs in their actions and practices is permissible such as wearing the patched frock, carrying prayer beads, a staff and a prayer mat and dying one's hair. However it is prohibited for a man whose aim is trickery and deceit. The author relates some Prophetic traditions and Ṣūfī anecdotes.

143- The miracles of the pious men are evidence for their sincerity. It is permissible to seek the blessing of righteous people whose miracles have manifested. This is the tradition followed by the great authorities of the religion.

**Chapter Thirteen:** This chapter consists of twenty four principles. It explains mainly on two topics: 1- Ṣūfī rituals and their legal status such as the donning of the patched frock, using rosary beads, initiation, visiting graves seeking grace etc. 2- Theological debates such as miracles, intersection, intuition, discernment in affair and emulation of the pious etc.

144- Facial expressions and conversation are very important to understand a man. The inner self of a person is recognized from his outward state because what is in the heart reflects on the face. Zarrāq relates verses: Q48/ *al-Fat*, 29, Q47/ *Muḥammad.* 30 and states that the understanding of a man is by three things: his words, behaviour, and nature, when he is angered.

145- Every region has its divergent manifestation of good and bad. A sign of pious man is that he stays away from the bad qualities of his region. Zarrūq describes the good and bad qualities of the people of Maghrib, Andalusia, Mashriq, Persia, Najd, Medina, Egypt, and Afrīqīah. He relates the verses: Q59/ *al-Ḥashr*. 9, Q18/ al-*Kahf*. 86 and some Prophetic traditions.

146- A general rule is not implemented in specific cases. Good people will exist everywhere and for all times.

147- Infallibility is only for the Prophets. The character of a man is examined on the basis of predominant aspects of goodness in his states. The author relates the saying of al-Junayd and Ibn  $^{\circ}Ata^{\circ}$  Allah about the issue of whether a gnostic can commit adultery.

148- Supernatural events are to be examined on the basis of the character of their originator. If his religiosity is sound then it is a miracle; otherwise it is trickery or magic. Describing different cases, the author states that the matter of Mūsā and Khidr is a basic principle in this subject.

149- Particular events are not receptive to general principles. It is commanded not to pass a judgement on the matter about which one has no knowledge. The author states the status of Khidr and writes that the *sharī*<sup>c</sup>ah of Muḥammad abrogated the earlier rules however some of their rules are affirmed.

150- The excellence of something does not require its superiority/preference over another; otherwise, one has to confess the pre-eminence of Iblīs on the common people on the basis of his extraordinary qualities. Therefore emulation is not valid except for a person whose knowledge and religiosity has been established.

151- The evaluation of times and peoples, not on the grounds of sacred law, is of the pre-Islamic traditions/practices. The non-believers raised the objection of why the Qur<sup>°</sup>ān was not sent down to a man of greater tribal nobility of the two cities.

Actually prophethood is a special blessing, as is sainthood. The author relates the verses Q43/ *al-Zukhruf*. 23, 31, 32.

152- The greatness of a man is perceived from his standing with God. It is significant to respect all those who have a relationship with God until they violate a clear ruling of sacred law.

153- Righteousness is based on the relationship with God and it requires consistency in all circumstances and afflictions. All great people were afflicted with different adversities and they persistently desired the pleasure of God. The author relates many events of the Companions and their followers.

154- Tranquillity is a state of peace of mind in all alarming and terrible circumstances. The people of highest rank are in this state at all times.

155- Nobody can intercede before God except with His permission. It has been ordered to find out the means of reaching Him. It has been said that these means are the belief in God, or obedience to the Prophet of God, or the good deeds of a man. The author relates some Prophetic traditions to prove the validity of intercession.

156- The author describes the importance of the patched frock, prayer beads, the oath and the handshake. He relates a Prophetic tradition to prove the validity of these rituals.

157- Any action is valid which has sound and clear authority from tradition such as visiting graveyards. The author elaborates the validity of this subject by citing the saying of al-Ghazālī, al-Shāfi°ī and al-Qūrī. He also emphasizes the observation of proper conduct during these visits.

158- The argument which is based on probability leads to definite certitude, but it does not necessarily apply in all circumstances. For instance a man who acts upon the Islamic teachings is considered a Muslim but no one can say anything about his inner

faith with certainty. The author gives many examples from the Prophetic tradition in this regard.

159- Discernment in sacred law is a light of faith, placed by God in the heart, and a man who possesses it can identify and evaluate matter correctly and discern the inner states of people. It can be achieved by purification of heart. The author relates the events which describe the discernment of the Companions.

160- Ideas are not acceptable if their originator has a disturbance of the mind, but if he utters a statement about a spiritual reality then it may be accepted. The author relates some examples and the saying of °Abd al-Qādir: "There are wise and insane servants and the wise are better than the insane."

161- God helps the servant in his inability to manage his interests; and love of the people is attained by staying away from what belongs to them. Therefore laymen prefer the ascetics over the scholars and gnostics. The author relates a *hadīth* in this regard.

162- The tongues of people are the pens of the Truth. A man who acts upon the obligatory actions accurately and praises God, He grants him general acceptance amongst people. The author relates a *hadīth* to prove this notion.

163-The respect of religion for the pleasure of God is the intention of a true seeker, and purification of intention is essential otherwise there is an abuse of religion. The author explains this point by citing a saying of al-Junayd.

164- Leaving an obligatory act due to the praise or criticism of people is in fact departing the Truth for them and this is condemnable. One should not criticise or appreciate anyone except if God does so.

165- Manifestation of miracles and keeping them secret is assessed according to its principle and practical application. Some people manifest miracles while others keep

them secret. Such is the behaviour of Abū al-<sup>c</sup>Abbās in manifestation and Ibn Abī Jamrah in keeping them secret, and this is clearly observed.

166- Understanding of the commandment to combat the lower self is very important. A man who knows the arrogance of the self but persistently follows its commands remains distantly from the path to truth. Thinking well about the people is a positive idea that leads to goodness.

167- The blessing of God is the purification of the hearts of His saints. They have to interact with other people to carry out their needs. Therefore, at the beginning of the spiritual path a saint is given what he desires, but not at the end when his heart is completely preoccupied by God and he desires nothing other than what his Lord desires for him. The author relates the saying of Abū Madyan to this effect.

**Chapter Fourteen:** This chapter consists of twenty four principles. It describes different ethical and moral aspects and defines ethical terminologies such as good and bad, generosity and avarice, envy and goodwill, anger and tranquillity, and how to nullify bad moral and acquire good morals.

168- The uniqueness of God is perfect and perfection comes only through His blessing. Because no one is perfect except Him and imperfection is in the origin, the perfection is supplementary. The author states a saying of al-Junayd in this regard.

169- Poverty and wealth are two existing features. The second feature is from the qualities of God. Therefore this is preferable. The author states it is a matter of the wealthy being grateful and the poor being patient and the Prophet chose both ways.

170- If a man is in the state of affluence and prosperity with God (*al-ghinā bi-Allāh*) then he manifests many miracles like <sup>°</sup>Abd al-Qādir, Abū Ya<sup>°</sup>zā<sup>°</sup> and later Shādhilīyah and if he is in the state of poverty with God then his tongue becomes dull and he is only engaged in asceticism. There is a group of people who are in different stations above them and they are more perfect.

171- In reality, man is not the owner of worldly things, he is just a manager. Therefore both parsimony and extravagance are forbidden. Moderation is the best way to follow. Zarrūq relates some Prophetic traditions and sayings of Abū al-<sup>°</sup>Abbās al-Ḥaḍramī, Abū Madyan and <sup>°</sup>Abd al-Qādir.

172- Renunciation is passive behaviour towards something in a way that its existence or extinction does not affect one's heart. Al-Shādhilī says: I saw Abū Bakr al-Ṣiddīq in dream and he said: "The sign of the love of this world leaving the heart is to spend when one is in possession (of wealth) and to feel tranquil at the separation (from wealth)."

173- Whatever is condemned for a reason that is not linked to its fundamental nature may be praised for the same reason; examples here include wealth, status and leadership. The condemnation and praise of these things are based on their consequences and not on their essence. The author relates many Prophetic traditions to reinforce this point.

174- Declaring the permissibility of a prohibited thing to avert a merely reprehensible matter is not valid. The author elaborates this principle with some examples and says that the Sūfī is not concerned with praising people for one reason or another.

175- Complete intention of heart towards God is required in all states. Therefore negation of ostentation, arrogance and greediness is obligatory to attain sincerity, gratitude and trust in God. The author relates the sayings of Sahl and Abū al-°Abbās al-Mursī.

176- Hindrances are not harmful to the seekers if they possess true intention. One should not leave or abandon a recommended thing for fear of ostentation. Al-Fudayl said: "Actions for people is *shirk* and leaving actions for people is ostentation." The author relates a *hadīth* and the sayings of Mālik and Sufyān.

177- It is necessary to establish the arguments to nullify the aspirations of the ego and doubts. *Waswasah* is from Satan and one should keep one's attention away from it. The author elaborates its method by citing Prophetic traditions and a saying of Sufyān.

178- After gaining the realization the states of sincerity, disclosure or concealment of actions do not come into effect, but before this stage one must fear ostentation and be vigilant in this respect.

179- The author defines deceit (*al-madāhinah*), courtesy (*al-madārah*) and differentiates between gift and bribery. He says that these four things are difficult to discern in some cases. One should be very careful about them.

180- The author defines moral character (*khulq*) as a state of being from which manners/habits flow easily and it manifests itself in opposites such as rapacity and generosity.

181- The ethics of the self are not to be examined by external accidents, except from whence they indicate these internal characteristics. For example rapacity is a burden while generosity is a pleasure at the time of giving. These are states of mind and it is not necessary that a generous man gives something to be generous. The author also discusses modesty and arrogance.

182- Moral characters are examined by the intention in their performance. Greed is reprehensible, however if one is greedy to seek the trust of God then it is praiseworthy.

183- The envy is referred back to stiffness of the inner self and the intention of the envious is to ruin all that another person has. The author states the different kinds of envious people and their purposes.

184- Zarrūq relates the verses: Q41/ *Fusilat* 34, 36, Q7/ *al-A <sup>c</sup>rāf*. 199, Q25/ *al-Furqān*.
63, and Q28/ *al-Qiṣaṣ*. 55 and elaborates that one should repulse evil with a graceful manner.

185- The implementation of penalties and holy battles is to maintain order and it is an act of mercy for both parties if it is for the sake of spreading the word of God and establishing order and spreading faith.

186- Anger is an ignition in the heart. A disciple must observe careful behaviour in this state. In particular, it is recommended to forgive the enemy when one has the upper hand over him. The author relates the verses:  $Q42/al-Sh\bar{u}r\bar{a}$ . 39, 40; and Prophetic traditions.

187- Invalidation of bad morals by purposely doing their opposites is the wisdom of religion. The author cites the verse: Q41/ *Fusilat*. 34 and some Prophetic traditions for elaboration.

188- Tranquility (*al*- ${}^{c}\bar{a}f\bar{i}yah$ ) is a state of peace and calmness whether for a specific reason or not. If it is from the grace of God then it is perfect tranquilly otherwise it is its opposite, that is, a tribulation. Tranquility is set according to the spiritual state of the individual. The author also cites a saying of Ibn  ${}^{c}Ar\bar{i}f$ .

189- Zarrūq relates the verse: Q20/ *Țaha*. 130 and a Prophetic tradition to explain the matter that one should be patient (*sābir*) in suffering.

190- The perfection of some thing is to be sought and evaluated from its origin. In the early days of Islam, Muslims had to face many hardships such as exile and other adversities. Thus everyone who desires perfection has to face difficulties.

191- High morals are to be acquired by the elimination of their opposites and it can be sought through consistent training. The author relates a *hadīth* from Abū Nu<sup>c</sup>aym.

**Chapter Fifteen**: This chapter consists of thirteen principles. It describes different Ṣūfī states and stations, subjective thoughts and their sources and significance of Ṣūfī anecdotes and symbolism.

192- Admitting one's faults and the blessings of God without following all that entails from them is a great hindrance to attaining realization. The purpose of both acknowledgements ought to be realization of deficiencies and extending gratitude to God.

193- The advantage of examining the faults of the ego, and perceiving the intricacies of one's states, is to understand one's imperfection and become humble with God. However it is beyond one's capability to eradicate all their deficiencies.

194- Understanding subjective thoughts is significant for the men of contemplation to negate disruptions of the heart. There are four kinds of subjective thoughts: divine (*rabbānī*), psychic (*nafsānī*), angelic (*malakī*), and satanic (*shayṭānī*). The author defines the subjective thoughts (*khawāțir*) and their implications.

195- Stories and anecdotes have a great impact on the listener. The verse: Q11/  $H\bar{u}d$ . 120 reveals the importance of the stories of the apostles. Similarly poetry has strong effects but usually it strengthens the ego. Therefore the pious ancestors used it only in times of need such as in battles, and the like.

196- A man who affirms his own excellence and denies the qualities in others is in fact degrading his own qualities. Everyone who claims the higher state is degraded to the lower state. A man should be careful in this realm.

197- The author states that it is necessary to be cautious about the transmission of information otherwise its words may be forged, and if someone is transmitting the meaning of a reference then he should be even more cautious because he is transmitting the comprehension of that reference.

198- Correct usage of a word is necessary to find out the correct meaning of the word and understanding its correct meaning is necessary to express its true spirit, otherwise in the first instance the speaker himself may have been misguided, and in the second he may misguide someone else.

199- Zarrūq describes the wisdom of the usage of symbolism and the disjoined letters (muqatta cat). Symbols are used to convey a comprehensive meaning in a few letters or words and the like. Zarrūq cites and explains the saying of al-Shādhilī about qaf and  $j\bar{l}m$ .

200- The evidence of knowledge is through itself and it can be examined by its acceptance and refutation. Similarly spiritual experience can be evaluated through the affirmation and denunciation of one's spiritual states.

201- There is no fixed rule except what is from God. The religious scholars examine acts and determine their legal position. They classify the acts into obligatory, invalid, recommended, reprehensible and acceptable. Thus it is obligatory to follow their principles without deviation from the Truth.

202- The responsibilities are according to the states of a man. The fundamental rule of Sūfism is following what is best. The observation of *sunnah* and piety is obligatory for everyone in all states.

203- The Ṣūfī worldview endorses everything which attaches the heart to its Lord. Therefore when al-Junayd was asked about the audition he replied: "Everything that leads a servant to his Lord is recommended." The author states this condition must be observed in the audition.

204- Worship is nothing but luminosity and union while disobedience is entirely obscurity and deviation and there is an area of confusion between the two (worship and disobedient). One should stay away from doubts and obscurities. Zarrūq gives some examples for elaboration.

**Chapter Sixteen**: This chapter consists of ten principles. It explains the criticism of Sūfī rituals, practices, ecstatic remarks (*shaṭaḥāt*) and their analysis.

205- Seeking realization with sincerity leads generally to a relaxation in outward worship without neglecting obligatory acts and the avoidance what is prohibited. Since many Ṣūfīs commit errors in this regard. They must observe the fundamentals of the sacred law to get rid of doubts and criticism.

206- Seeking realization is perilous for the greater order. Therefore some Ṣūfīs engaged in reprehensible practices and uttered ecstatic remarks (*shaṭaḥāt*). It is important to follow strictly the teachings of the Book and *sunnah*. The author relates the saying of Abū Sulaymān al-Dārānī.

207- A Ṣūfī overlooks the commandment related to the human conduct during his spiritual states and engages in prohibited practices and utters ecstatic remarks. Therefore, it is necessary to keep the company of a pious jurist for advice and guidance.

208- Because of the strangeness and subtle realities, there are many pretenders on this Path. Therefore religious scholars advise to stay away from this path. The author relates a saying of Ibn al-<sup>c</sup>Arabī in this respect.

209- Ṣūfism is not valid without jurisprudence and a jurist Ṣūfī is in a perfect state in contrast to the opposite. The author cites a Prophetic tradition to elaborate this idea.

210- Refutation averts the acceptance of a refuted act and affirmation is the key to the act which is affirmed. The blessing of God is not limited to any time and space.

211- A thing is rejected on the basis of independent judgement, or to block the means to it, or because of a lack of understanding, or due to ignorance or obstinacy. All these

ways of criticism are a reference to the reality except the last one. Zarrūq states that the criticism of Abū Hayyān and Ibn al-Jawzī is to block the means.

212- Explicating the deficiencies of someone to them in confidence is advice, but propagating it publicly is scandal. No Muslim has any right to humiliate or disgrace any Muslim. The author relates two Prophetic traditions.

213- The preservation of religion is preferred over the preservation of supplementary elements. Therefore criticism in the matter of transmission and related to the community affairs is recommended. The criticism of Ibn Jawzī of Ṣūfism is also in this regard but he exceeded the limits. Therefore, the men of the path repudiated him, otherwise his book is beneficial.

214- Zarrūq mentions some Ṣūfīs and their books and advises to refrain from them such as the books of Ibn al-Jawzī, *futūḥāt* of [Muḥyy Dīn Ibn al-°Arabī] al-Ḥātimī, books of Ibn Sab°īn, Ibn al-Fāriḍ, Ibn Aḥlā, Ibn Dhū Sikīn, al-°Afīf al-Tilimsānī, and the like.

**Chapter Seventeen**: This chapter consists of nineteen principles. It evaluates and examines the nature of the criticisms against Ṣūfism and suggests self-analysis, piety and performance of litanies regularly.

215- Zarrūq states five reasons for the repudiation of Ṣūfīs: I- The indulgence of some Ṣūfīs in special dispensation and their misbehaviour. II- Sensitivity of the observer III- Existence of false pretenders IV- Fear of misguidance of laymen V- Desire of some Ṣūfīs for acclaim. He states every one of the above mentioned categories are rewarded or excused except the last one.

216- Everything has a strong affiliation with what it belongs to. Therefore the remembrance of a pious man is long-lasting in contrast to a jurist because the jurist lives with his knowledge and comprehension whereas the pious man lives with God and how can one die who has a strong affiliation to an immortal Lord.

217- The books that have been written to renounce Sūfī doctrine and their teachings are valuable because they caution against the mistakes and errors of Sūfīsm. The author states three conditions to benefit from these books.

218- The claim of a claimant is evaluated by the result of his claim. If the result matches his claims then he is truthful, otherwise he is a liar. The author describes the different spiritual states and their results to evaluate the claims of individuals, such as repentance without piety being void and so on.

219- The author defines fear (*khashīyah*), fright (*khawf*), hope (*rajā*<sup> $\circ$ </sup>) love (*hubb*) and states these are the motivators to action. He relates two Prophetic traditions and writes that lover is not happy to disobey his beloved. Therefore if anyone commits an error he should hurry to repentance and regret.

220- Realization is achieved by the blessing of God. Every aspect of the *sharī*<sup>c</sup>*ah* is also an esoteric reality, but not *vice versa*. Therefore one should follow the *sunnah* entirely and be content with the judgement of God.

221- Negligence in self-examination yields consistency in error. Therefore self-examination is compulsory for rectification of errors. The author relates verse: Q2/ *al-Baqarah*. 245 and a saying of al-Junayd.

222- The recitation of litanies is necessary for every true disciple. If he could not perform them in time due to some reason, he should carry them out later consistently without insincere exaggeration therein.

223- The perception and realization of things is the sign of life and a dead man does not realize anything. Similarly a live heart becomes happy by doing virtuous acts, and gloomy by committing sins. One should seek knowledge of the *sharī*<sup>c</sup>ah. The Messenger is the leader. Any *shaykh* who is not well-established in the *sunnah* is not one to be followed even if he has performed thousands upon thousands of miracles.

224- Veneration is determined by what God has venerated and its denigration sometimes leads to blasphemy. Therefore it is wrong to say: "We do not worship Him out of fear of hell or the desire of paradise." The believers are commanded to ask for paradise and seek refuge in Him from hell-fire. Thus this kind of opinion on the basis of humiliation or denigration is not correct, however, worshipping God only to seek his pleasure is appreciated. Zarrūq relates the verse: Q76/ *al-Insān*. 9 and three Prophetic traditions to endorse this point.

#### Epilogue (khātimah):

Zarrūq relates the advice of his Shaykh Abū al-<sup>°</sup>Abbās al-Ḥaḍramī that a novice must follow the Book and *sunnah* in his deeds and in all three dimensions regarding the divine, personal and human interaction. He elaborates upon these and advises the renunciation of reprehensible innovations, legal dispensations, doubts, and usage of esoteric knowledge for worldly benefits. He emphasizes self-examination and the purification of the heart for the validity of acts. He recommends the books of Ibn <sup>°</sup>Aṭā<sup>°</sup> Allāh for esoteric knowledge, particularly his book *al-Tanwīr* and the books of Ibn Abī Jamrah and *al-Madkhal* of Ibn al-Ḥājj for exoteric knowledge. He relates some Prophetic traditions and in the end he prays for the grant of success and invokes blessings upon the Prophet and his family.

## Appendices

#### Appendix: 1: Notes and Explanations Mentioned in the Text

1- Zarrūq learned from many eminent teachers of his time. Some of them are as follows:

1- °Abd Allāh b. Muḥammad b. Qāsim al-Qūrī (d. 872/1467) 2- Muḥammad b. °Alī al-Bastī al-Qalṣādī (d. 891/1486) 3- °Abd Allāh al-Majāsī 4-°Abd Allāh al-Tujībī (al-Ustād al-Ṣughayr) (d. 887/1482) 5- °Abd Allāh al-Fakhkhār 6- °Abd Raḥmān al-Qūrī 7- Abū Sālam Ibrāhīm al-Tāzī (d. 886/1461-62), 8- Abū °Abd Allāh Muḥammad al-Mishidhdhālī (d. 886/1461-62), 9- °Abd al-Raḥmān al-Tha°ālibī (d. 873/1468), 10- Muḥammad b. al-Ḥusayn (al-Sarrāj al-Ṣaghīr) (d. 887/1482), 11-Aḥmad b. Sa°īd al-Ḥabbāk (d. 870/1465-66), 12- Muḥammad b. al-Qāsim al-Raṣṣā° (d. after 890/1485) 13- Umm Ḥānī al-°Abdūsīyah (d. 860/1456), 14- Abū Zakariyā Ṣāḥib al-Ṣahr (d. after 870/1465-1466), 15- °Isā al-Mawāsī, 16 Aḥmad b. °Abd Allāh al-Zawāwī (d. 884/1479), 19- Aḥmad b. Muḥammad b. Zakrī (d. 900/1494), 20-Aḥmad al-Ghumārī al-Tilimasānī (d. 874/1469) 22-Muḥammad b. Yūsuf al-Sanūsī (d. 899/1494), 23- Abū al-Ḥasan al-Maghīlī (d. 866/1461-62), 24- °Abd °Azīz al-Wiryāghlī (d. 881/1476) 25- Aḥmad b. Sa°id al-Miknāsī (d. 870/1465-66), 26-Aḥmad b.°Ijl al-Wizrwālī 27- Aḥmad al-Tūnusī 28- Aḥmad b. °Alī al-Fīlālī (d. 861/1456-57) 29- °Abd Allāh al-°Adūsī 30- °Alī b. °Abd al-Raḥmān al-Anfāsī (d. 860/1456) 31- °Abd Raḥmān al-Majdhūb 32-Muḥammad b. Amlāl 33-Muḥammad al-Zaytūnī 34- Muḥammad al-Sakhāwī (d. 913/1507) 35- Shams al-Dīn al-Jawjarī (d. 896/1490-91) 36- Nūr Dīn al-Tūnusī 37- Aḥmad al-Shawāṭibī 38- °Abd Raḥmān Ibn Ḥajar 39- Aḥmad Ibn Ḥajar 40- °Abd Raḥmān al-Qabbānī 41- Muḥyy al-Dīn al-Dimashqī, 42- Muḥammad b. al-Qurashī 43- Al-Tāj °Abd Allāh b. Muḥmmad al-Mu°aqqit, 44- Aḥmad al-Shāwī 45- Abū al-Majd or Ibn Abū al-Majd 46- Abū Isḥāq al-Tanūkhī 47- Nūr al-Dīn al-Sanhūrī (d. 889/1484) 48- Abū Zakariyā b. Sa°īd 49- Ibrāhīm al-Damīrī (d. 923/1517) 50- Aḥmad b. °Uqbah al-Ḥaḍramī (d. 895/1490).

For detail see: al-Timbuktī, *Nayl al-Ibtihāj*, pp. 84, 85; Zarrūq, *Kunnāsh*, pp. 10-38; Khushaim, *Zarrūq the Ṣūfī*, pp. 12, 13, 18

2- There is a scarcity of information about the date of Zarrūq's departure from Fez to East and the date of his first arrival at Cairo. According to Kugle, Zarrūq left Fez after 870 Hijrī (1465-66 C.E.). (Kugle: *Rebel*, p. 117) Khushaim asserts that he remained in Fez until 873 Hijrī (1468-69 C.E) (*Zarrūq the Ṣūfī*, p.17) but he did not provide a textual or historical evidence to his claim. It is difficult to determine the exact date of departure on the basis of available sources, however the nearest date of his departure can be assumed from the available information from his autobiography. He made a pilgrimage to the tomb of al-Shaykh Abū Ya°zā° in the company of al-Zaytūnī at the end of 870 AD. In the same year, after the revolt against Sulṭān °Abd al-Ḥaqq, due to the misunderstanding between Zarrūq and his Shaykh al-Zaytūnī, he left Fez to visit the tomb of Abū al-Madyan. He spent forty days in that journey. Then he came back to Fez and reconciled with al-Zaytūnī. He writes: God blessed him with health on my arrival but after some days he died, presumably at the beginning of 871.

Secondly, Zarrūq took permission for his travel to the East from Hasan al-Ghumārī who was his teacher in Tilimsān which indicates that he left Fez after the death of al-Qūrī (d. 872/1467). Otherwise he would have taken permission from al-Qūrī instead of al-Ghambārī because al-Qūrī was his principal teacher in Fez. According to this information, it could be concluded that Zarrūq left Fez after the death of al-Qūrī in 872 AH and stayed some time in Tilimsān and then set off to Cairo.

Thirdly, Zarrūq clearly recorded that he reconciled with his Shaykh al-Zaytunī. He was at Fez at the time of his death. Therefore the verdict of Ibn <sup>°</sup>Askar that Zarrūq left Fez because of the wrath of Zaytūnī and al-Ḥaḍramī saved him from his curse is fabricated and baseless. Khushaim, Idrīs <sup>°</sup>Azūzī and Istrabadi rejected Ibn <sup>°</sup>Askar's point of view. Interestingly, Kugle validates Ibn <sup>°</sup>Askar's account.

3- Zarrūq's Shādhilī order is as follows: Aḥmad Zarrūq, Aḥmad b. <sup>c</sup>Uqbah al-Ḥaḍramī, Abū Zakariyā Yaḥyā al-Qādirī, <sup>c</sup>Alī Ibn Wafā al-Qurashī, Muḥammad Ibn Wafā al-Qurashī, Dawūd al-Bakhīlī, Ibn <sup>c</sup>Aṭā<sup>°</sup> Allāh al-Iskandarī, Abū al-<sup>c</sup>Abbās al-Mursī, Abū al-Ḥasan al-Shādhilī, Abū Salām Ibn al-Mashīsh, <sup>c</sup>Abd al-Raḥmān al-Zayyāt al-Madanī, Taqī al-Dīn al-Fuqayyir, Fakhr al-Dīn <sup>c</sup>Alī, Abū al-Ḥasan Nūr al-Dīn, Shams al-Dīn Sīwāsī, Abū al-Ḥasan al-Qurashī, Zayn al-Dīn al-Qazwīnī, Ibrāhīm al-Baṣrī, Aḥmad al-Marwānī, Abū Aḥmad Sa<sup>c</sup>īd, Abū Muḥmmad Sa<sup>c</sup>īd, Fataḥ al-Sa<sup>c</sup>ūd, Sa<sup>c</sup>īd al-Ghazawānī, Abū Muḥammad Jābir, al-Ḥasan al-Sibṭ, <sup>c</sup>Alī b. Abū Ṭālib, the Prophet.

Zarrūq's Qādirī lineage is as follows:

Aḥmad Zarrūq, Aḥmad b. °Uqbah al-Ḥaḍramī, Abū Zakariyā Yaḥyā al-Qādirī, Abū Mas°ud Aḥmad, Abū Ṣāliḥ al-Naṣr, °Abd al-Razzāq al-Jīlānī, °Abd al-Qādir al-Jīlānī, Sa°īd b. al-Mubārak al-Mukharramī, °Alī al-Ḥakkārī, Abū al-Faraj al-Ṭarsūsī, Abū al-Walīd al-Tamīmī, °Abd al-°Azīz al-Tamīmī, Abū Bakr al-Shiblī, Abū al-Qāsim al-Junayd, al-Saarī al-Saqaṭī, Ma°rūf al-Karkhī, °Alī al-Raḍā, Mūsā al-Kāẓim, Ja°far al-Ṣādiq, Muḥammad al-Bāqir, °Alī Zayn al-°Ābidīn, al-Ḥusayn al-Sibṭ, °Alī b. Abū Ṭālib, the Prophet.

4- Later Abū Sa<sup>°</sup>īd al-Harawī al-Shāfi<sup>°</sup>ī, Abū al-Ḥasan al-Karkhī al-Ḥanafī and Abū Bakr al-Jaṣṣāṣ al-Ḥanafī produced important works in this field. These efforts were followed by many scholars of different schools of law such as Abū Ḥafḍ Najm al-Dīn <sup>°</sup>Umar al-Nasfī (d. 537/1142), <sup>°</sup>Izz al-Dīn b. <sup>°</sup>Abd Salām al-Qāsimī al-Shāfi<sup>°</sup>ī (d. 660/1261), Jamāl al-Dīn Ḥasan b.Yūsuf al-Ḥillī al-Imāmī (d. 726/1325), Shihāb al-Dīn al-Qarāfī (d. 684/1285), Ibn Taymīyah (d. 728/1327), Muḥammad b. Aḥmad b. Jizzī al-Mālikī (d. 741/1340), Abū <sup>°</sup>Abd Allāh al-Muqqarī (d. 758/1356), <sup>°</sup>Abd al-Wahhāb al-Subkī (d. 771/1369), Muḥammad b. al-Ḥillī al-Imāmī (d. 771/1369), Jamāl al-Dīn al-Isnawī (d. 772/1370), Amīn al-Makkī al-<sup>°</sup>Āmilī al-Imāmī (d. 786/1384) Abū Isḥāq al-Shāțibī (d. 790/1388), Ibn Rajab al-Ḥanbalī (d. 795/1392), Ibn al-Laḥḥām al-Ba<sup>°</sup>lī al-Ḥanbalī (d. 803/1400), Miqdād b. <sup>°</sup>Abd Allāh al-Saywarī al-Imāmī (d. 826/1422), al-Yamanī al-Naẓẓār Muḥammad b. Ibrāhīm al-Wazīr (d. 840/1436), Yūsuf b. <sup>°</sup>Abd al-Hādī al-Maqdisī al-Ḥanbalī (d. 909/1503), Jalāl al-Dīn al-Suyūțī al-Shāfi<sup>°</sup>ī (d. 911/1505), al-Wansharīsī (d. 914/1508) Ibn Nujaym al-Ḥanafī (d. 970/1562).

5- A reasonable portion of the theological  $qaw\bar{a}^{c}id$  is presented in the books of  $us\bar{u}l$  alfiqh. The best example in this respect is the book al-Qaw $\bar{a}^{c}id$  al-Fiqh $\bar{i}yah$  of T $\bar{a}j$  al-D $\bar{i}n$  al-Subk $\bar{i}$ . The seventh section of this book is on al-Qaw $\bar{a}^{c}id$  al-Kal $\bar{a}m\bar{i}yah$ . He summarised Islamic theological discourse into five Qaw $\bar{a}^{c}id$ .

- 1- Happiness and misfortune are not interchangeable with each other, or, that is to say, the evaluation of deeds rests upon the last action, in contrary to the position of the Mu<sup>c</sup>tazilites. (*al-sa<sup>c</sup>ādah wa-al-shaqāwah lā yatabaddālān, aw, al-i<sup>c</sup>tibār fī al-a<sup>c</sup>māl bil-khawātīm khilāfan lil-Mu<sup>c</sup>tazilah*)
- 2- Legality/ legitimacy and illegality, purification/ purity and impurity and all rules of sacred law are not from the attributes of the essences. These are the attributes of the law, determined by the law maker. (*al-hall wa-al-hurmah, wa-al-tahārah wa-al-najāsah, wa-sā°ir al-ma°ānī al-sharī°ah laysat min ṣifāt al-a°yān wa-innamā hiya sifāt hukmīyah min i°tibār al-shāri°*)
- 3- The cause precedes the effect in time according to some and it coterminous for others. (al-<sup>c</sup>illat tasbiq al-ma<sup>c</sup>lūl zamānan <sup>c</sup>inda al-ba<sup>c</sup>d, wa-tuqārinhu <sup>c</sup>ind al-ākhirīn)
- 4- The thing indicated by "me" is the specified form/structure denoting is that body that subsists through the spirit [as] the reality of man. (*al-mashār ilyhi "bi-ānā" al-haykal al-makhṣūṣ wa-ya<sup>c</sup>nī bihi hadhā al-badan al-mutaqawwim bil-rūḥ ḥaqīqat al-insān*)

5- The beauty or repugnance of an attribution (*sifah*) is based on the ruling of the sacred law, not determined through reason, in opposition to the Mu<sup>c</sup>tazilites. (*waşf al-ḥusn wal-qubḥ shar<sup>c</sup>ī lā <sup>c</sup>aqlī khilāf lil-Mu<sup>c</sup>tazillah*) (<sup>c</sup>Aṭṭiyah, *al-Tanzīr al-Fiqhī*, p. 107)

The theological  $qaw\bar{a}^{c}id$  can be traced back from the books of  $Qaw\bar{a}^{c}id$  al-Fiqh. Hasan al-Shāfi<sup>°</sup>ī analyzed some books of  $us\bar{u}l$  al-fiqh and searched for the theological  $qaw\bar{a}^{c}id$  particular from these books:  $al-Qaw\bar{a}^{c}id$  al-Fiqhīyah of <sup>°</sup>Abd al-Wahhāb al-Subkī, al-Furūq of Shihāb al-Dīn al-Qarāfī (d. 684/1258),  $al-Qaw\bar{a}^{c}id$  al-Sughrā by <sup>°</sup>Izz al-Dīn b. <sup>°</sup>Abd Salām al-Qāsimī al-Shāfi<sup>°</sup>ī (d. 660/1261), Qawānīn al-Aḥkām al-Sharī<sup>°</sup>ah wa-Masā<sup>°</sup>il al-Furū<sup>°</sup> al-Fiqhīyah by Muḥammad b. Aḥmad b. Jizzī al-Mālikī (d. 741/1340) in which the author devoted 10<sup>th</sup> chapter of his book to the theological rules. (Ibn Jizzī, Qawānīn al-Aḥkām, pp. 5-17) Moreover Ḥasan al-Shāfi<sup>°</sup>ī cited the works of Ibn Taymīyah (d. 728/1327), al-Yamanī al-Naẓẓār Muḥammad b. Ibrahīm al-Wazīr (d. 840/1436) and some other works of contemporary scholars. He also composed some valuable theological  $qaw\bar{a}^{c}id$ . (al-Shāfi<sup>°</sup>ī, Ḥasan Maḥmūd, Naḥwa Tlm lil- $Qawā^{c}id$  al-I<sup>°</sup>tiqādīyah al-Shar<sup>°</sup>īyah, p. 13)

#### Appendix: 2 DETAIL OF MANUSCRIPTS

| Manuscripts        |         | Copyist                                     | Date of Copying | No. of Qa |
|--------------------|---------|---------------------------------------------|-----------------|-----------|
| MS of Escorial     | ( م)    | Anonymous                                   | 996/1587        | 224       |
| MS of al-Azharīyah | (i)     | Anonymous                                   | Anonymous       | 225= 224  |
| MS of al-Qawmīyah  | * (ق) * | Anonymous                                   | Anonymous       | 224       |
| MS of Paris        | (ف)     | Muḥammad Amīn t<br>al-Danaf                 | o. 1320/1902    | 224       |
| MS of Sindh        | (س)     | Sayyid Sulaymān b<br>Abū al-Qāsim al-Ahdal? | o. Anonymous    | 223       |

| MS of Berlin. | (ب) | <u> H</u> ājjī   | Muḥammad | b. | 1017/1609 | 223** |
|---------------|-----|------------------|----------|----|-----------|-------|
|               |     | al-Ḥājj al-Baṣrī |          |    |           |       |
|               |     |                  |          |    |           |       |

- Published edition (ك)\*\*\* Al-Maktabah al-°Ilmīyah, 1318/1900 217= Cairo 218\*\*\*\*
- \* This MS is copied by the MS of al-Maktabah al-Khālidīyah Jerusalem which was copied in 992/1584 by °Alī b. Ahmad b. Muhammad al-Bayţār al-Maghribī.
- \*\*  $Q\bar{a}^{c}idah$  146 is missing from Sindh and Berlin MSS
- \*\*\* Published work of al-Maktabah al-°Ilmīyah, Cairo in 1318/1900 is based on an anonymous manuscript which was copied in 1038/ 1628.
- \*\*\*\* Missing *qawā<sup>c</sup>id* from published edition 146, 149, 154, 202, 203, 204

A CHART SHOWING THE DIFFERENCE OF ARRANGEMENT IN THE MANUSCRIPTS

| Escorial | Al-Azharīyah | Paris | Al-Qawmīyah | Sindh | Berlin | Published<br>Edition |
|----------|--------------|-------|-------------|-------|--------|----------------------|
| 1        | -            | -     | -           | -     | -      | -                    |
| 2        | -            | -     | -           | -     | -      | -                    |
| 3        | -            | -     | -           | -     | -      | -                    |
| 4        | -            | -     | -           | -     | -      | -                    |
| 5        | -            | -     | -           | -     | -      | -                    |
| 6        | -            | -     | -           | -     | 8      | -                    |
| 7        | -            | -     | -           | -     | 9      | -                    |
| 8        | -            | -     | -           | -     | 221    | -                    |
| 9        | -            | -     | -           | -     | 72     | -                    |
| 10       | -            | -     | -           | -     | 73     | -                    |
| 11       | 14           | -     | -           | -     | 10     | -                    |
| 12       | 13           | -     | 13          | -     | 14     | -                    |
| 13       | 11           | -     | 11 (i)      | -     | 19     | -                    |
| 14       | 12           | -     | 12          | -     | 15     | -                    |
| 15       | 16           | -     | -           | -     | 16     | -                    |
| 16       | 15           | -     | 14          | -     | 17     | -                    |
| 17       | 19           | -     | 18          | -     | 18     | -                    |
| 18       | 17           | 21    | 16          | 21    | 23     | -                    |
| 19       | 18           | 22    | 17          | 22    | 102    | -                    |
| 20       | -            | 18    | 19          | 18    | -      | -                    |
| 21       | -            | 20    | 20          | 20    | 22     | -                    |
| 22       | -            | 19    | 21          | 19    | 21     | -                    |
| 23       | -            | -     | 22          | -     | 24     | -                    |
| 24       | 25           | -     | -           | -     | 96     | -                    |
| 25       | 24           | _     | 23          | -     | 12     | -                    |
| 26       | -            | _     | 25          | -     | -      | -                    |
| 27       | 28           | -     | -           | -     | 28     | -                    |

| Escorial | Al-Azharīyah | Paris | Al-Qawmīyah | Sindh | Berlin | Published<br>Edition |
|----------|--------------|-------|-------------|-------|--------|----------------------|
| 28       | 29           | -     | -           | -     | 30     | -                    |
| 29       | 27           | -     | 26          | -     | -      | -                    |
| 30       | -            | -     | 29          | -     | 31     | -                    |
| 31       | -            | -     | 30          | -     | 32     | -                    |
| 32       | -            | -     | 31          | -     | 33     | -                    |
| 33       | -            | -     | 32          | -     | 34     | -                    |
| 34       | -            | -     | 33          | -     | 35     | -                    |
| 35       | -            | -     | 34          | -     | 36     | -                    |
| 36       | -            | -     | 35          | -     | 37     | -                    |
| 37       | -            | -     | 36          | -     | 38     | -                    |
| 38       | -            | -     | 37          | -     | 39     | -                    |
| 39       | -            | -     | 38          | -     | 105    | -                    |
| 40       | -            | -     | 39          | -     | 42     | -                    |
| 41       | -            | -     | 40          | -     | 43     | -                    |
| 42       | -            | -     | 41          | -     | 45     | -                    |
| 43       | -            | -     | 42          | -     | 46     | -                    |
| 44       | -            | -     | 43          | -     | 47     | -                    |
| 45       | -            | -     | 44          | -     | 48     | -                    |
| 46       | -            | -     | 45          | -     | 49     | -                    |
| 47       | -            | -     | 46          | -     | 50     | -                    |
| 48       | 50           | 49    | 49          | 49    | 94     | -                    |
| 49       | 48           | 48    | 47          | 48    | 51     | -                    |
| 50       | 49           | -     | 48          | -     | 52     | -                    |
| 51       | -            | -     | 50          | -     | 53     | -                    |
| 52       | -            | -     | 51          | -     | 214    | -                    |
| 53       | -            | -     | 52          | -     | 215    | -                    |
| 54       | -            | -     | 53          | -     | -      | -                    |
| 55       | -            | -     | 54          | -     | -      | -                    |
| 56       | -            | -     | 55          | -     | 6      | -                    |
| 57       | -            | -     | 56          | -     | 71     | -                    |
|          |              |       |             |       |        |                      |

| Escorial | Al-Azharīyah | Paris | Al-Qawmīyah | Sindh | Berlin | Published<br>Edition |
|----------|--------------|-------|-------------|-------|--------|----------------------|
| 58       | -            | -     | 57          | -     | 7      | -                    |
| 59       | -            | -     | 58          | -     | 69     | -                    |
| 60       | -            | -     | 59          | -     | 82     | -                    |
| 61       | -            | -     | 60          | -     | 25     | -                    |
| 62       | -            | -     | 61          | -     | 56     | -                    |
| 63       | -            | -     | 62          | -     | 134    | -                    |
| 64       | -            | -     | 63          | -     | 129    | -                    |
| 65       | -            | -     | 64          | -     | 75     | -                    |
| 66       | -            | -     | 65          | -     | 76     | -                    |
| 67       | -            | -     | 66          | -     | 57     | -                    |
| 68       | -            | -     | 67          | -     | 58     | -                    |
| 69       | -            | -     | 68          | -     | 145    | -                    |
| 70       | -            | -     | 69          | -     | -      | -                    |
| 71       | 71, 72       | -     | 70, 71      | -     | 59     | -                    |
| 72       | 73           | -     | -           | -     | 60     | -                    |
| 73       | 74           | -     | -           | -     | 77     | -                    |
| 74       | 75           | -     | -           | -     | 78     | -                    |
| 75       | 76           | -     | -           | -     | 80     | -                    |
| 76       | 77           | -     | -           | -     | 11     | -                    |
| 77       | 78           | -     | -           | -     | 13     | -                    |
| 78       | 79           | -     | -           | -     | 61     | -                    |
| 79       | 80           | -     | -           | -     | 62     | -                    |
| 80       | 81           | -     | -           | -     | 63     | -                    |
| 81       | 82           | -     | -           | -     | 64     | -                    |
| 82       | 83           | -     | -           | -     | 65     | -                    |
| 83       | 84           | -     | -           | -     | 141    | -                    |
| 84       | 85           | -     | -           | -     | 68     | -                    |
| 85       | 86           | -     | -           | -     | 112    | -                    |
| 86       | 87           | -     | -           | -     | 179    | -                    |
| 87       | 88           | -     | -           | -     | 131    | -                    |

| Escorial | Al-Azharīyah | Paris | Al-Qawmīyah | Sindh | Berlin | Published<br>Edition |
|----------|--------------|-------|-------------|-------|--------|----------------------|
| 88       | 89           | -     | -           | -     | 132    | -                    |
| 89       | 90           | -     | -           | -     | 133    | -                    |
| 90       | 91           | -     | -           | -     | 122    | -                    |
| 91       | 92           | -     | -           | -     | 121    | -                    |
| 92       | 93           | -     | -           | -     | 119    | -                    |
| 93       | 94           | -     | -           | -     | 130    | -                    |
| 94       | 95           | -     | -           | -     | 120    | -                    |
| 95       | 96           | -     | -           | -     | 173    | -                    |
| 96       | 97           | -     | -           | -     | 174    | -                    |
| 97       | 98           | -     | -           | -     | 175    | -                    |
| 98       | 99           | -     | -           | -     | 128    | -                    |
| 99       | 100          | -     | -           | -     | 153    | -                    |
| 100      | 101          | -     | -           | -     | 152    | -                    |
| 101      | 102          | -     | -           | -     | 135    | -                    |
| 102      | 103          | -     | -           | -     | 137    | -                    |
| 103      | 104          | -     | -           | -     | 148    | -                    |
| 104      | 105          | -     | -           | -     | 169    | -                    |
| 105      | 106          | -     | -           | -     | 136    | -                    |
| 106      | 107          | -     | -           | -     | 142    | -                    |
| 107      | 108          | -     | -           | -     | 183    | -                    |
| 108      | 109          | -     | -           | -     | 184    | -                    |
| 109      | 110          | -     | -           | -     | 185    | -                    |
| 110      | 111          | -     | -           | -     | 139    | -                    |
| 111      | 112          | -     | -           | -     | 149    | -                    |
| 112      | 113          | -     | -           | -     | 144    | -                    |
| 113      | 114          | -     | -           | -     | 74     | -                    |
| 114      | 115          | -     | -           | -     | 181    | -                    |
| 115      | 116          | -     | -           | -     | 182    | -                    |
| 116      | 117          | -     | -           | -     | 186    | -                    |
| 117      | 118          | -     | -           | -     | 187    | -                    |
|          |              |       |             |       |        |                      |

| Escorial | Al-Azharīyah | Paris | Al-Qawmīyah | Sindh   | Berlin  | Published<br>Edition |
|----------|--------------|-------|-------------|---------|---------|----------------------|
| 118      | 119          | -     | -           | -       | 188     | -                    |
| 119      | 120          | -     | -           | -       | 189     | -                    |
| 120      | 121          | -     | -           | -       | 190     | -                    |
| 121      | 122          | -     | -           | -       | 191     | -                    |
| 122      | 123          | -     | -           | -       | 192     | -                    |
| 123      | 124          | -     | -           | -       | 193     | -                    |
| 124      | 125          | -     | -           | -       | 194     | -                    |
| 125      | 126          | -     | -           | -       | 195     | -                    |
| 126      | 127          | -     | -           | -       | 198     | -                    |
| 127      | 128          | -     | -           | -       | 199     | -                    |
| 128      | 129          | -     | -           | -       | 200     | -                    |
| 129      | 130          | -     | -           | -       | 201     | -                    |
| 130      | 131          | -     | -           | -       | 212     | -                    |
| 131      | 132          | -     | -           | -       | 207     | -                    |
| 132      | 133          | -     | -           | -       | 108     | -                    |
| 133      | 134          | -     | -           | -       | 202     | -                    |
| 134      | 135          | -     | -           | -       | 203     | -                    |
| 135      | 136          | -     | -           | -       | 204     | -                    |
| 136      | 137          | -     | -           | -       | 205     | -                    |
| 137      | 138          | -     | -           | -       | 206     | -                    |
| 138      | 139          | -     | -           | -       | 208     | -                    |
| 139      | 140          | -     | -           | -       | 209     | -                    |
| 140      | 141          | -     | -           | -       | 210     | -                    |
| 141      | 142          | -     | -           | -       | 211     | -                    |
| 142      | 143          | -     | -           | -       | 88      | -                    |
| 143      | 144          | -     | -           | -       | 87      | -                    |
| 144      | 145          | -     | -           | -       | 158     | -                    |
| 145      | 146          | -     | -           | -       | 160     | -                    |
| 146      | 147          | -     | -           | Missing | Missing | Missing              |
| 147      | 148          | -     | -           | 146     | 107     | 146                  |
|          |              |       |             |         |         |                      |

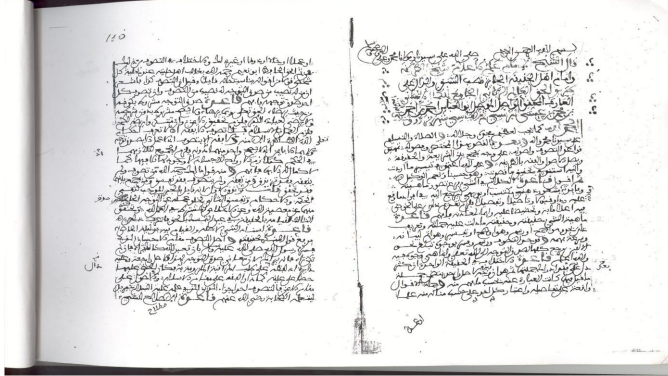
| Escorial | Al-Azharīyah | Paris | Al-Qawmīyah | Sindh | Berlin | Published<br>Edition |
|----------|--------------|-------|-------------|-------|--------|----------------------|
| 148      | 149          | -     | -           | 147   | 84     | 147                  |
| 149      | 150          | -     | -           | 148   | 66     | Missing              |
| 150      | 151          | -     | -           | 149   | 67     | 148                  |
| 151      | 152          | -     | -           | 150   | 44     | 149                  |
| 152      | 153          | -     | -           | 151   | 111    | 150                  |
| 153      | 154          | 154   | -           | -     | 219    | 151                  |
| 154      | 155          | 153   | -           | 152   | 217    | Missing              |
| 155      | 156          | -     | -           | 154   | 196    | 152                  |
| 156      | 157          | -     | -           | 155   | 89     | 153                  |
| 157      | 158          | -     | -           | 156   | 197    | 154                  |
| 158      | 159          | -     | -           | 157   | 159    | 155                  |
| 159      | 160          | -     | -           | 158   | 157    | 156                  |
| 160      | 161          | -     | -           | 159   | 90     | 157                  |
| 161      | 162          | -     | -           | 160   | 150    | 158                  |
| 162      | 163          | -     | -           | 161   | 155    | 159                  |
| 163      | 164          | -     | -           | 162   | 126    | 160                  |
| 164      | 165          | -     | -           | 163   | 165    | 161                  |
| 165      | 166          | -     | -           | 164   | 83     | 162                  |
| 166      | 167          | -     | -           | 165   | -      | 163                  |
| 167      | 168          | -     | -           | 166   | 86     | 164                  |
| 168      | 169          | -     | -           | 167   | 109    | 165                  |
| 169      | 170          | -     | -           | 168   | 220    | 166                  |
| 170      | 171          | -     | -           | 169   | 85     | 167                  |
| 171      | 172          | -     | -           | 170   | 151    | 168                  |
| 172      | 173          | -     | -           | 171   | 146    | 169                  |
| 173      | 174          | -     | -           | 172   | 147    | 170                  |
| 174      | 175          | -     | -           | 173   | 143    | 171                  |
| 175      | 176          | -     | -           | 174   | 125    | 172                  |
| 176      | 177          | -     | -           | 175   | 124    | 173                  |
| 177      | 178          | -     | -           | 176   | 178    | 174                  |
|          |              |       |             |       |        |                      |

| Escorial | Al-Azharīyah | Paris | Al-Qawmīyah | Sindh | Berlin | Published<br>Edition |
|----------|--------------|-------|-------------|-------|--------|----------------------|
| 178      | 179          | -     | -           | 177   | 123    | 175                  |
| 179      | 180          | -     | -           | 178   | 162    | 176                  |
| 180      | 181          | -     | -           | 179   | 115    | 177                  |
| 181      | 182          | -     | -           | 180   | 116    | 178                  |
| 182      | 183          | -     | -           | 181   | 118    | 179                  |
| 183      | 184          | -     | -           | 182   | 167    | 180                  |
| 184      | 185          | -     | -           | 183   | 163    | 181                  |
| 185      | 186          | -     | -           | 184   | 180    | 182                  |
| 186      | 187          | -     | -           | 185   | 168    | 183                  |
| 187      | 188          | -     | -           | 186   | 171    | 184                  |
| 188      | 189          | -     | -           | 187   | 218    | 185                  |
| 189      | 190          | -     | -           | 188   | 156    | 186                  |
| 190      | 191          | -     | -           | 189   | 97     | 187                  |
| 191      | 192          | -     | -           | 190   | 117    | 188                  |
| 192      | 193          | -     | -           | 191   | 154    | 189                  |
| 193      | 194          | -     | -           | 192   | 138    | 190                  |
| 194      | 195          | -     | -           | 193   | 177    | 191                  |
| 195      | 196          | -     | -           | 194   | 222    | 192                  |
| 196      | 197          | -     | -           | 195   | 41     | 193                  |
| 197      | 198          | -     | -           | 196   | 40     | 194                  |
| 198      | 199          | -     | -           | 197   | 101    | 195                  |
| 199      | 200          | -     | -           | 198   | 114    | 196                  |
| 200      | 201          | -     | -           | 199   | 106    | 197                  |
| 201      | 202          | -     | -           | 200   | 110    | 198                  |
| 202      | 203          | -     | -           | 201   | 81     | Missing              |
| 203      | 204          | -     | -           | 202   | 213    | Missing              |
| 204      | 205          | -     | -           | 203   | 140    | Missing              |
| 205      | 206          | -     | -           | 204   | 100    | 199                  |
| 206      | 207          | -     | -           | 205   | 95     | 199                  |
| 207      | 208          | -     | -           | 206   | 98     | 200                  |
|          |              |       |             |       |        |                      |

| Escorial | Al-Azharīyah | Paris | Al-Qawmīyah | Sindh | Berlin | Published<br>Edition |
|----------|--------------|-------|-------------|-------|--------|----------------------|
| 208      | 209          | _     | -           | 207   | 99     | 201                  |
| 209      | 210          | -     | -           | 208   | 27     | 202                  |
| 210      | 211          | -     | -           | 209   | 103    | 203                  |
| 211      | 212          | -     | -           | 210   | 92     | 204                  |
| 212      | 213          | -     | -           | 211   | 164    | 205                  |
| 213      | 214          | -     | -           | 212   | 91     | 206                  |
| 214      | 215          | -     | -           | 213   | 113    | 207                  |
| 215      | 216          | -     | -           | 214   | 93     | 208                  |
| 216      | 217          | -     | -           | 215   | -      | 209                  |
| 217      | 218          | -     | -           | 216   | 104    | 210                  |
| 218      | 219          | -     | -           | 217   | 170    | 211                  |
| 219      | 220          | -     | -           | 218   | 161    | 212                  |
| 220      | 221          | -     | -           | 219   | 223    | 213                  |
| 221      | 222          | -     | -           | 220   | 176    | 214                  |
| 222      | 223          | -     | -           | 221   | 172    | 215                  |
| 223      | 224          | -     | -           | 222   | 79     | 216                  |
| 224      | 225          | -     | -           | 223   | 127    | 217                  |
| Khātimah | -            | -     | -           | -     | -      | -                    |

Appendix, 3

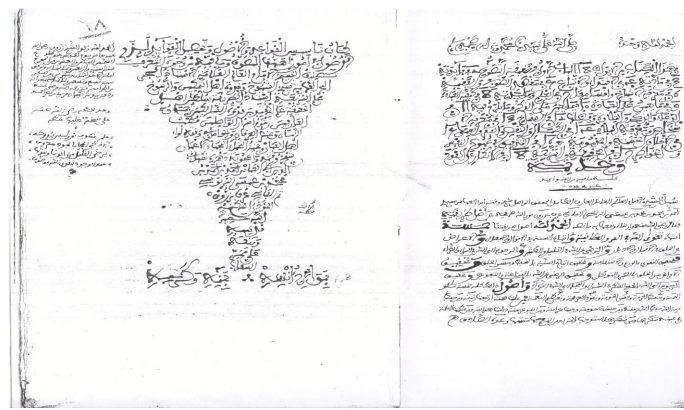
# Some Pages of the Manuscripts



First folio of Escorial MS, Spain

ŋ 7 . 12 - 6% 1) (10) 212V/ فأتمم 1 Sugar lelilel الوج بانبلع

Last folio of Escorial MS, Spain



Title page of Azharīyah MS, Cairo

لكولي تقييم العلوال سلل في لما تقديم بعف المائنو - احك الشرائع المرتم منه ولم يعلم المصر العلم عن المان عن المائل المع المرائع ولو من من من ولم يعلم المعالي من المعالي المعام المرائع حلم المعال المعالي المعالي من المعالي المعال المعالي المعالي المعام المحدة محدور المعالي حسن من المعالي المعالية والمرتم من المعالي المعالي المعالي المحدة محلك وتعالى المحالية المعالية الموالية وما المعالي المعالي المعالي المحدة المعالي وتعالى المعالية المعام والمعالية وما المعالية المعالية والمعالية والمحدة المعالية وتعالى المحالية المعالية الموالية وما المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية والمحدة المعالية وتعالى المحالية المعالية المعالية وما المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية الم المعالية الم والمنا والمعالية المالية المعالية الم والدادة بحدوم محمر مدير محكم المائم متقامة عل عيم المنا والصير المصر مل والنبا ورايد مرايد مرايع من بدومة ورالنك لمعنيت والطرال المحصوف مل المصر المع جدى وشرائع طرائب عليم ماران مدال محلف الدوار والمات الترايي مع المدرية ما تر معالم محل محمد المراجع علم حقاط عن محاد الدين ملائم ما مالي المحلف الرئيسة المعام محلف من ماديم هو أحد حرار محلك ملائم عاد ماري المحلف المراجع المدر العقام محلف من ماديم هو أحد محمد المرم عن الديما المال المحلف المراجع المدرية معاد محمد محمد معالم محمد المراجع المراجع المراجع معان محمد المحمد المحمد محمد المحمد محمد المحمد المحمد محمد المعام محمل معاد محمد محمد محمد المدرية المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع محمد محمد محمد محمد المحمد المحمد محمد محمد محمد محمد محمد المحمد عمد المحمد ا 

First folio of Azharīyah MS, Cairo

### ... جنهالة المجالية بع مرقع للم على منيون عروالام عشر الناب

2

E Wit. 13:17 والحرجان وذج فترآر ومفعم ولزائك فنفج جية عليه حتوطا 5152,00 بوهد لغواصلك ومالك يزهب لغواص م بدار و الم 20 511.1 التكر و ولا 19 2)16 mil مغ رض ال الكاذأخره عيرةانامولات عني المصرمولاتية مقال التسليل عيرةانامولات جنين المه وخالفة مقابل انتسعوالات قد أي يك المنا معترف الق بارحاجك دويطة إمرادها وكلاز Billie 3 all جالتنافع عاراكر وعبه خلا وجمول وليك AC 20162:20 وراين وبالإية 3.8 المازة حراما وترعام وصد الطالع كالتغاءان :01 i):1406 الوضى والطراب الفركوتر ومرجم عضاءدال الموابة وافترادها وارانغ كالغادال صدج جر شجاى لم إواد 5:12 اعتكاما برجم عدادة وكزالك احراث بمرئافا إ يفع المعود فرعر الفاقد ER SILB 211 riz? جرغه وللوا إنت لمَبْلاً يصبح il 213 ومط محذا وبا الورد والب محاة اوة والشراغ 50 212,25/13 15, -21 212. e:sit يو الع و ولز N Alies وعينه للمريو دليلااوف ادا معراء ففعه احداد eller م ومرار الحالي بيد فول فالهود 510,1 الظالوغة والحديثا يوصله تحابى وه و فرهمالموج رولك تابع انها 21 15, ويحدد وقول الفا بوره الموج Curil and and and Fileisizedin lave adiic F بمفاولت نظر العالد فوج التكريم 13/100/10 ونعراد a Vii) 1 روتدا لعلى، المير الرحدوك 51 اليوها تذاته وتشزيه المع كام رتا ويتزود ولاحم -21 الترابل فاعدة جرباهنا ب ف والذكا مر الكافرج بناعير Sleal القرداحاط يولفاح برومليذار فنتاد عج الع 15% وعالم عافوالالع 25 بتحالد ونووتله ازلاجلام وجرادفتراء وال Ripline stin 26,6

A folio of Azharīyah MS, Cairo

المح ال اوعاباليقم علوجه الروام اواكنز الجح وتأجتها بالمخطع ونطبع اوما الإيا احتفار ذالك الدنبا بعلةالديانة اواخذ بالإخارة والرفاية دو للحاملة وماينه هما لجم الحاري الحاج ولا المعتول GAL PL فاره ولاحمظ وجن المالحة فاراف وفريقه) إن تعالى ما يراحقا ها اوتقر المتربية مجذ تغذير شر أوات او اومام اوانت كل اعد وفاراج من المواتق الماري من المواجب ا استف وعنص ولاعنى للموص وي ويفكروها بالها الميت ومقاحوط و منه الجهنة طالعوة رانسار علوالعدلا تضيحوها يتكأمة اوسالليترخد وانتثولا اومر والماصى عاالكاه إراد وفولدنة المال المحجركم لوجرالة الابتراد معلوا علنا القرل روة وجدالة فال والبلك اواننى مراحد هم اجراد واوى عل وج فو اواك م خطوا حديد ورجادهم جرد اعرفالله بدر وفرا وجدات نقالهالدوا عرائحل وبالعراع العرار العلم او العلامة به اول الحراج المحاط داود علمة العلل ومرافظ محمدة خوام المارك محاجرة من جنة كانا را المكور هلا اراعلة والعنارية والحفي المحرة المعرود المعرو كالاجراد مسادلة مع الاسارة مع العنار مرض الله المعرو كاكور المسادلة مع الاسارة من علم المسادر المساد als. 14:55 ALT Cibrail il souls وبي ومدخل لفاج والغا والحيق alla 221,18: 39191 مرمو علمنج العمومي لولم عنه المنه لم يحل المراعي المراعي حوالاال النا لمرا, شاء لايتم ولاية فتواو خضبته الهي غبثه فاداوعه اوعد المحصية فيراجنون مررجاءاو 1= - A ! C & المع المع الوالاحام لع ورضى 3Jo تعلل - ( المراب في المراجة 0,1:16. 111: an المن من ما الديب التربية بالاصلال وإسمام من مرادة بالعرب واسلال وما يم عام القرار والمعادة من من المرادة المرادة القرارة ومعاملة عكاف راء Elli-S التقارى يتب لوكمنب له همازا لا ما هرانت على الابلام بواجبي مني التبنود 01,16 S. 115/1/10, 1116 والمروا بزمانكه 22 ى رادىغد والالى بالماستالية الفرن الاتكافات والوابين راجنوا . مالى المالية المالية المحاج و المالية الناجري والمالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية ا والقافل تحوي لداريج ساعلى تتاعذ يوا 25 ميك الريخوانهاد 5:80 A نها عدادين وي A نه جا م الوالع و زمر عوالي و المراج والرجع والرج 0.6 Reveleis 2 , co والنبول والنالي وبارقام المحاطة العاما بتست الت وصل 1215/18 الك اعلى عل بالتحريد بير . الوصل مالات معلى مدر ويسينا وسوان . ومد فر تشعير كالت هي وانجون مر التحل ومد فر تشعير كالت مر وانجون مر . ومد فراع من من من من من من من من EV. (W)s OF E. :6

Last folio of Azharīyah MS, Cairo

1. nn A

Title page of Paris MS, France

First page of Paris MS, France

Last page of Paris MS, France

2 ain. i ine قواعد المتصوف على وجه محمر بين المشرسة وللحقيقة و سيل الاصول والغقم بالطريقة التج الامام علم الاعلام . . . ويعلىالام VC میکرو فیلم دقم ة والمام الطالحقيقة للمان الدالسطى طريق للحق ال . دغم عنوان المصنف : حواعد لمصوف على وجه يجمع سر الشريع والمعبع الكالالان اسم المؤلف : \_جمه زر وحم مدبناحد بزروونغ وهذه النخة منقولة من نخة كتب شيم وذكرف أخرها مامرته الحد لام وحده - المقابلة حب الطاقد على احل مجم جط معفى تله مذة المرف ملص وعليه فى هامشه معنى القواعد محتوبه يخط مفزند اظنه خط المؤلف لانديشبصه وللحد معه ولا وأمنزا ظاهرا وبالمنا وصلى المدعلى سير نامحد والد وحبة وعم

Title page of al-Qawmīyah MS, Cairo

1 ذهنى مصحتب اوبد بيهى ليرجع اليه فافراد مامقع عليه بداوقبولا وتأصيل وتفصيلا فلزم تقديم ذلك على للغوض فيه اعلاما به وتحضيضاعليه واي المالاته فاذهم الرح م المه الرجر 5 للجديده كايجب لعظم مجده وجلحله والصلاة والنسليم (قلماة) د على يد فاحد قالم (وجه) فالمقيد بهذا المختصر ماهية النينى حقيقته وحقيقته مادلت عليه جملته وتعرنف وفصوله تمهيد قراعدالنصوف واصوله على وجديجم ذلك يحد وهواجع اورسم وهوافخ اوتغييروهاو بين السريية والحقيقة ويصل الاصول والفقه بالطريقية ابتم لبيانه وسرعة فصه وقدحه التصوف ورسم وفسر بوجوه تبلغ خوالالمغ مرجع كلها لصدق التوجه الى الله وعلى الله اعمد فى تسيير مااردت واليه استند فى تحقيق ماقصدت وهوحب ونم الوكيل شماقول تعالى وأنماهي وجوه فيه والاه اعلم (قاعدة) ، (02 clā) x المصلام فالنينى فرع تصور ماهيته وفائدته ستبصوس الاختلاف فى للمقيقة الواحدة ان كثردل على مبداد ال دهي.

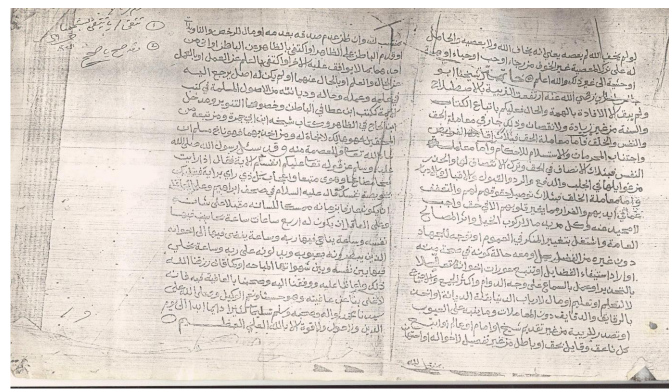
First folio of al-Qawmīyah MS, Cairo

---مستل وسول الله صلى الله عليه وسلم عن قوله تعالى عليكم انفسكم تت عجد العه وعونه وحسن توضقه على المنعف الاية فقال ادارايت شحامطاعا وهوى متبعا واعجاب كلى ذى رأى ا صعف المبادفة يرعفور بمالكو بمالعمار على بن احد بن محد برأيه مغليك بخوسية نغسك وكالمسطيه الصلحة والسلام البيطار المعرى التونى المشاب عفراسه لمه ولوالديه فصف إبواهم وعلى الماقل ان يكون عارفا بزمانه مسكاللسامه ولجيع المسلين فى سادم عسر من سؤال معبله على شانه وعلى الما قلان تكون له اربع ساعات ساعة · \_ spg elfertes lek يحاسب فيهانفسه وساعة يناجى فيهاربه وساعة بفض ماحرا فيهااله اخرانه الذين يبصرونه مبيوبه ودد لوت على رب 0 ی می پندلی وساعة يخلو فيعابين نف وبين سنهواته المباحة اوكاقال تقلت هذه السخة مقلم الفقير محدامان بثالد نف الاصار عادم رزقنا المهذلك وأعانناعليه ووفقنااليه ومحبنا بالعافنيه المرم التريف والمسجد الاصى غفرالدم له ولوالديه ولجمي للمان فيه فانفلاغنا بناءى مافيتم وحسبنا و نم الوكيل وصالله وذلك في يوم الحنيس في الم وعدون ويوال على سدية فامحد وعلى الد وصحبه وسلم تسليما كثيرًا الديم الدين ستةالف ونله غادية وعشوي وللحد مه اولا ولوا

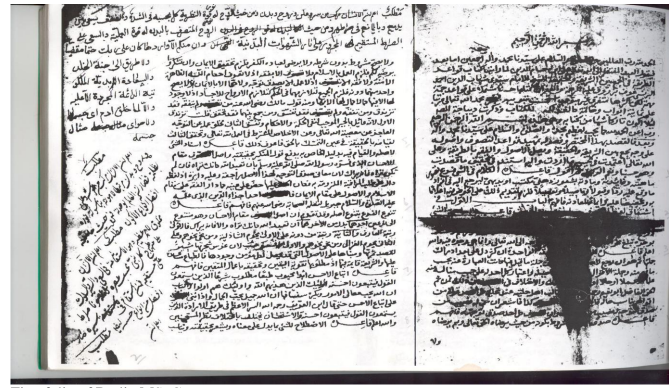
Last folio of al-Qawmīyah MS, Cairo

0 الروم وت 2 ابونعم رحمه الله تعالى خالم cs العظيم محدمة وم Shall تولامز اقوالهم ل واله ٢ Q ازمزلمن رصيقال واعدالتصوف واصو تصوف كالحد صدق توجهه فافه 30 ولا ويصرالاصول n الىومايرضاء يروط بكونهم النوجهم الالحة بتع ôr. ماارددواليهاستنه فيخف قاد سكروا بضدا وفلزم العمل بالاسلام ولاره 200 اقو الوكيرەر، el 'al @الكلام في الذي فرع 0 بدون شرطه ولايرضى لعباده الكفروازم فخفيق الايمات هيتهوفايدتهومادته De epicaria لالاسلام فلاتصوف الابفقه الكروا يرضه لكم فاز والع وانة اوبديهي ليرجع اليه في امرعادو عليه رواوقيو لاوتاصلا الأحرادلا يعرف احكام الله الطالمرة الأمنه ولافقه الابتصوف الأفلزم تقد وذلك 2019 فيه إعلاقا به وتخضيها الالالمحوولك الابصدة توجهولاهما الاباره اذلاعم beliale dele colega Jc balar C (Pa ادونه فلزواجميع لتلازمها فالحكم كتلازم آلارواع aio الغيىحق فتهوحقيقتهم Jel wise لتهوتعر Ray B.L. اداذلاوجود فاالأجواكما لأكاد فهاالابها في للاجد يحد وهواجع اوارسم وهوأوضح أوتف 0 الفصوف انه REBelwa میل قالتون الی الله تعالی قولمالكرفى اللهعنه مزتصوف 2009 ةفهمه وقه حناالتصوف ورجر وفسربرجوه وسرع ومنتفقه ولم يتصوف فقد تف 0 خوالالفينى ترجع كاهالصيدة التو فاللهنع قليه تزندة الاول لانه قايا با """ " ( & & وجو منيه والله اعلم @ @ الاختلاوفى الحقية فوالحمكم ونفسق النابخ BI الواحدة انكثره لعلى بعدراد راكحمل والارجع 19 ded 8/8/ الحاجزع عصية اللة تعاوع واحديقض زجملة ماقدا فيواكانت الع قق الاالكاقيامه بالحقيقة فيمان التم للهولخ مافهمنه وجهلة الاقوال واقعة على تفاصيله واعت لي تع إسادالك لاصله المحق فاعرف ولك ت الم والعداله على ماله منه علما أوجمالا اوحالا اودوقا أوعار والتبام فيه بدايل الخاص به يدفع قول المكر فقيت ذاك والاختلاف في التصوف مز ذاك في والحق الحافظا واصل التصوفى مقام الحساك الدي فسره وسود الك in the reight

First folio of Sindh MS, Pakistan



Last folio of Sindh MS, Pakistan



First folio of Berlin MS, Germany

<text> <text> Eliter 220 160 221 8 23 23

Last folio of Berlin MS, Germany

#### Bibliography

Abū Nu<sup>°</sup>aym al-Isfahānī, Ahmad ibn <sup>°</sup>Abd Allāh, *Ḥilyat al-Awliyā<sup>°</sup> wa-Ṭabaqāt al-Asfiyā*, Misr: Matb<sup>°</sup>at al-Sa<sup>°</sup>ādah, 1351/1932.

al-°Adwī, °Alī, al-Mālikī, *Ḥāshīyah °alā Sharḥ al-°Azīyah fī al-Fiqh al-Mālikī lil-Shaykh al-Zarqānī,* Beirut: Dār al-Jīl n. d.

Ahlwardt, Wilhelm: Verzeichnis der arabischen Handschriften, 5. Bd., (= Die Handschriften-Verzeichnisse der Königlichen Bibliothek zu Berlin, 17. Bd.) (Berlin: A. Asher and Co. 1893), vol. 3

<sup>e</sup>Ajam Rafīq, *Mawsū<sup>e</sup>at Mustalahāt al-Tasawwuf al-Islāmī*, Beirut: Maktabah Lubnān, 1999

Āl Harmūsh, Maḥmūd Muṣṭafā, *Mu<sup>°</sup>jam al-Qawā<sup>°</sup>id al-Fiqhīyah al-Ibādīyah*, Oman: Wizārat al-Awqāf wa-al-Sha<sup>°</sup>ūn al-Dīnīyah, Salṭanat <sup>°</sup>Umān, 2007.

Āl al-Shaykh, Ṣāliḥ b. °Abd al-°Azīz b. Muḥammad, *al-Kutub al-Sittah: Ṣaḥīḥ al-Bukhūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, Sunan Abī Da °ūd, Jāmi ° al-Tirmidhī, Sunun al-Nasā °ī, Sunan Ibn Mājah, bi-ishrāf wa-murāja °at Sāliḥ ibn °Abd al- °Azīz ibn Muḥammad ibn Ibrāhīm Āl al-Shaykh.* al-Riyād: Dār al-Salām, 1999.

Laiou Angeliki E. and Mottahedah Roy P., *The Crusades from the perspective of Byzantium and the Muslim World*, Dumbarton Oaks: 2001.

Ash°arī, Abū al-Ḥasan °Alī b. Ismā°īl, *Uṣūl Ahl al-Sunnah wa-al-Jamā°ah: al-musammāh bi-Risālah Ahl al-Thaghr*, ed. Muḥammad al-Sayyid al-Jalayand, Cairo: Maṭba°at al-Taqadum, 1987.

Ash<sup>°</sup>arī, Abū al-Ḥasan <sup>°</sup>Alī b. Ismā<sup>°</sup>īl, *al-Ibānah <sup>°</sup>an al-Uṣūl al-Diyānah*, ed. Fawqīyah Husayn Mahmūd, <sup>°</sup>Ābidīn, Cairo: Dār al-Anṣār, 1397/1977.

<sup>°</sup>Attiyah, Jammāl al-Dīn, *al-Tanzīr al-Fiqhī*, Cairo: Matba<sup>°</sup> al-Madīnah, 1987.

al-°Ayyāshī, Abū Sālim °Abd Allāh, al-Rihlat al- °Ayyāshī, Rabat, 1397/1977.

Badawī Mahmūd al-Shaykh, al-Kanz al-Farīd fī al-Taṣawwuf al-Rashīd: al-jāmi<sup>c</sup> li-fiqh al-tadayyun wa-qawā<sup>c</sup>id al-sulūk: qira<sup>s</sup>ah wa-sharh li-muhāwalah tārīkhīyah rā<sup>s</sup>idah fī tarshīd al-tarbīyah al-ihānīyah li-Ahmad ibn Ahmad ibn Muhammad al-Fāsī "Zarrūq" fī tajribah ghayr masbūqah wa-ghayr malhūqah fī dabţ al- tarīq wa-al tarīqah fī kitābihi al-nafīs "Qawā<sup>c</sup>id al-taṣawwuf", Badawī Mahmūd al-Shaykh, Cairo: Hāyid Burj: 1429/2008.

al-Baghdādī, Ismā<sup>°</sup>īl ibn Muḥammad Amīn, *Īḍāḥ al-Maknūn fī al-dhayl <sup>°</sup>alā Kashf al-Zunūn <sup>°</sup>an Asāmī al-Kutub wa-al-Funūn*, Țihrān: Maktabah-i al-Islāmīyah, 1967.

al-Baghdādī, Ismā<sup>°</sup>īl ibn Muḥammad Amīn, *Hadyat al-<sup>°</sup>Ārifīn Asmā<sup>°</sup> al-Mu<sup>°</sup>llifīn wa-Āthār al-Muṣannifīn*, Țihrān: Maktabah-i al-Islāmīyah, 1967.

Bernd Radtke, R. Seán O'Fahey, John O'Kane, *Two Ṣūfī Treatises of Aḥmad Ibn Idrīs* in Oriens: 1996, (vol. 35), Brill.

Blankinship, Khālid, The Early Creed in Classical Islamic Theology, in *Classical Islamic Theology*, ed. Winter Tim J., Cambridge: Cambridge University Press: 2008.

Brecht, Martin; Schaaf, James L., *Martin Luther: Shaping and Defining the Reformation*, 1521-1532, Minneapolis, Fortress Press, 1994.

Brockelmann, Carl, *Tārīkh al-Adab al-<sup>c</sup>Arabī*, ed. Najjār <sup>c</sup>Abd al-Ḥalīm, Cairo: Dār al-Ma<sup>c</sup>ārif, 1968-83.

Chodkiewicz, Michel, Seal of the Saints: Propethood and Sainthood in the Doctrine of Ibn <sup>c</sup>Arabī, Cambridge: Islamic Texts Society, 1993.

Colin, G., "Sayyidī Ahmad Zarrūq", *Revista della Tripolitania*, vol. II, Rome: 1925.

Cornell, Vincent J., *Realm of the Saint: Power and Authority in Moroccan Sūfism*, Austin: University of Texas Press, 1998.

Dallāl, Ahmad, "The Origins and Objectives of Islamic Revivalists Thought, 1750-1850" in *Journal of the American Oriental Society*, Vol. 113, No. 3, Jul-Sep 1993

Danner, Victor, *Ibn <sup>c</sup>țā <sup>°</sup>illāh 's Ṣūfī Aphorisms (Kitāb al-Ḥikam)*, E. J. Brill, Leiden, 1973

Danner, Victor, 'The Shādhiliyyah and North African Sufism', in *Islamic Spirituality: Manifestations*, ed. Seyyed Hossein Nasr, London: SCM Press, 1991.

al-Daylamī, Abū Shujā<sup>°</sup> Shahridār b. Shīrawayh, *al-Firdaws bi-Mathūr al-Khiṭāb*, ed. Zaghlūl, al-Sa<sup>°</sup>īd b. Bisyūnī, Beirut: Dār al-Kutub al-<sup>°</sup>Ilmīyah, 1986.

Derenbourg, Hartwig, Les Manuscrits Arabes de l'Escurial, Paris: Leroux: Geuthner, 1884-1941.

Dickens, A. G. (Arthur Geoffrey), *Martin Luther and the Reformation*, London, English Universities Press, 1967.

al-Dihlawī, <sup>c</sup>Abd al-Haqq, Akhbār al-Akhyār fī Asrār al-Abrār, Dehli: 1308 n.p.

Ernst, Carl W., The Shambhala Guide to Sūfism, Boston Mass.: Shambhala, 1997.

Garcia-Arenal, Mercedes, 'The Revolution of Fās in 869/1465 and the Death of Sultān 'Abd al-Ḥaqq al-Marīnī', in *Bulletin of the School of Oriental and African Studies*, 41, 1 (1978), University of London, pp. 43-66.

al-Ghazālī Muḥmmad Abū Ḥāmid, *Iḥyā<sup>°</sup> 'Ulūm al-Dīn*, Beirut: Dār al-Kutub al-<sup>°</sup>Arabī, n.d.

Guennoun, <sup>°</sup>Abd Allāh, *Dhikriyāt Mashāhir Rijāl al-Maghrib*, Beirut: 1950.

Hājjī Khalīfah Mustafā b. <sup>°</sup>Abd Allāh, *Kashf al-Zunūn <sup>°</sup>an Asāmī al-Kutub wa-al-Funūn*, Baghdād, Maktabat al-Muthannā, 1972.

Hajjī, Muhammad, *Fihris al-Khazānah al-ʿIlmīyah al-Ṣubayhīyah bi-Salā, Maghrib*, Kuwait: Maʿhad al-Makhṭūṭāt al-ʿArabīyah, 1406/1985.

Heinrichs, Wolfhart, '*Qawā*<sup>c</sup>id as a Genre of Legal Literature' in *Studies in Isalmic Legad Theory*, ed. Weiss, Bernard G., vol. 15, Leiden: Brill, 2002.

al-Ḥifnī, °Abd al-Mun°im, *al-Mawsū°ah al-Ṣūfiyah: al-kitāb al-shāmil li-a°lām al-taṣawwuf wa-al-munkirīn °alayhi wa-al-țuruq al-ṣūfīyah wa-muṣṭalaḥātihim mimmā yasta°jim ma°nāh °alā ghayrihim*, Cairo, Maktabat Madbūlī, 1424/2003.

Honerkamp, Kenneth, A Biography of Abū al-Hasan al-Shādhilī dating from the Fourteenth Century', in *Une Voie Soufi dans le monde la Shādhiliyya*, ed. Eric Geoffroy, Paris: Maisonneuve et Larose: Espace du temps present; Casabalanca: Aini Bennai, 2005, pp. 73-87.

Horrie, Chris and Chippendale, Peter, What is Islam?, London: W.H.Allen, 1990.

Hunwick, J. O., "A New Source of the Biography of Ahmad Bābā Al-Tinbuktī (1556/1627)" in *Bulletin of the School of Oriental and African Studies*, University of London, (vol. 27).

Husayn, Yūsuf, Fihris li-Ahamm 500 Makhtūtah min Makhtūtāt Maktabat Zāwiyat <sup>°</sup>Alī b. <sup>°</sup>Umar, Ṭūlqah, al-Jazā<sup>°</sup>ir [Algeria] Dār al-Tanwīr, [2006?].

Ibn Abī al-Wāfā<sup>°</sup> <sup>°</sup>Abd al-Qādir, *al-Jawāhir al-Mudīyah fī Ṭabaqāt al-Ḥanafīyah*, ed. al-Ḥulw, <sup>°</sup>Abd al-Fattāḥ Muḥammad, Cairo: <sup>°</sup>Isā al-Bābī al-Ḥalabī, 1978-79.

Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī, <sup>°</sup>Abd Allāh b. <sup>°</sup>Abd al-Raḥmān, *Risālat al-Qayrawānī*, Miṣr:Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, 1949.

Ibn °Ajībah, Ahmad b. Muḥammad: *Fahrasat Ibn °Ajībah*, tr. and ed. Jean-Louis Michon '*The Autobiography (Fahrasa) of the Moroccan Sufi: Aḥmad Ibn °Ajība (1747/1809)*, Louisville, KY: Fone Vitae, 1999.

Ibn <sup>°</sup>Ajībah, Ahmad b. Muhammad, *al-Futūhāt al-Ilāhīyah fī Sharḥ al-Mabāḥith al-Aṣlīyah*, ed. Uwaysī, Muhammad <sup>°</sup>Abd al-Raḥmān, Dimashq: al-Yamāmah lil-Tibā<sup>°</sup>ah wa-al-Nashr wa-al-Tawzī, 1998.

Ibn <sup>°</sup>Askar, Muḥammad al-Ḥasanī al-Shafshāwnī, *Dawḥat al-Nāshir li-Maḥāsin man Kāna bil-Maghrib min Mashā<sup>°</sup>ikh al-Qurn al-<sup>°</sup>Āshir*, ed. Muḥammad Ḥijjī, Rabat: 1396/1976.

Ibn <sup>°</sup>Ațā<sup>°</sup> Allāh Ahmad b. Muḥammad, *Lațā<sup>°</sup>if al-Minan*, ed. Maḥmūd, <sup>°</sup>Abd al-Halīm, Cairo, Matba<sup>°</sup>at Hassān, 1974.

Ibn Bațțūțah Muḥammad ibn °Abd Allāh, *Riḥlat Ibn Bațţūțah al-musammāh Tuḥfat al-Nuẓẓār fī Gharā °ib al-Amṣār*, ed. Ṭalāl Ḥarb, Beirut: Dār al-Kutub °Ilmīyah, 1987.

Ibn Farhūn, Ibrāhīm ibn <sup>°</sup>Alī, *Kitāb al-Dībāj al-Mudhahhab fī Ma<sup>°</sup>rifat A<sup>°</sup>yān* <sup>°</sup>Ulamā<sup>°</sup> al-Madhhab: wa-bi-hāmishihi Kitāb Nayl al-Ibtihāj bi-Taṭrīz al-Dībāj li-Aḥmad Bābā Timbuktī, Beirut : Dār al-Kutub al-<sup>°</sup>Ilmīyah, 1980.

Ibn Ghalbūn, <sup>°</sup>Abd Allāh, *al-Tadhkār fī man Malaka Ṭarābulus wa-mā Kāna bihā min al-Akhbār*, Tripoli: 1967.

al-Ḥanbalī, <sup>°</sup>Abd al-Ḥayy Ibn Aḥmad Ibn al-<sup>°</sup>Imād, *Shadharāt al-Dhahab fī Akhbār man Dhahab*, Beirut: Maktabat al-Tijārī, [1966?].

Ibn al-Jawzī, <sup>c</sup>Abd al-Raḥmān ibn <sup>c</sup>Alī, *Talbīs Iblīs*, ed. al-Jumaylī, Beirut: Dār al-Kitāb al-<sup>c</sup>Arabī, 1985.

Ibn Jizzī al-Mālikī, Muḥammad b. Aḥmad, *al-Qawānīn al-Aḥkām al-Sharī<sup>°</sup>ah wa-Masā<sup>°</sup>il al-Furū<sup>°</sup> al-Fiqhīyah*, ed. <sup>°</sup>Abd Raḥmān Ḥasan Maḥmūd, Cairo: 1985, first edition.

Ibn Khaldūn, <sup>°</sup>Abd al-Raḥmān ibn Muḥammad, *Tārīkh al-<sup>°</sup>Allāmah Ibn Khaldūn: Kitāb <sup>°</sup>Ibar wa-Dīwān al-Mubtadi<sup>°</sup>*, Beirut, Dār al-Kitāb al-Lubnānī, 1956-59.

Ibn Maryam, Muhammad b. Ahmad, *al-Bustān fī Zikr al-Awliyā<sup>°</sup> bi-Tilimsān*, al-Jazā<sup>°</sup>ir [Algeria]: Maṭba<sup>°</sup> al-Tha<sup>°</sup>ālabīyah, 1369 AH.

Ibn-al-Qādī al-Miknāsī, Ahmad ibn Muhammad, *Durrat al-Ḥijāl fī Ghurrat Asmā*° *al-Rijāl*, ed. Muṣṭafā °Abd al-Qādir °Aṭā°, Beirut, Dār al-Kutub al-°Ilmīyah, 2002; Allouche, Rabat: 1936.

-----, *Durrat al-Ḥijāl fī Ghurrat Asmā° al-rijāl*, ed. Mustafā °Abd al-Qādir °Atā°, Beirut: Dār al-Kutub al-°Ilmīyah, 2002.

-----, Judhwat al-Iqtibās, Rabat: Dār al-Mansūr, 1973.

Istrabadi, Zainab S., *The Principles of Sūfism (Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf): An Annotated Translation with Introduction*, unpublished PhD dissertation, submitted in the Department of Near Eastern Languages and Cultures, Indiana University, April 1988.

Jones, Alan, *The Qur<sup>2</sup>ān* (tr. into English), Cambridge : Gibb Memorial Trust, 2007.

Ju°bah Naẓmī, *Fihris al-Makhṭūṭāt al-Maktabah al-Khālidīyah al-Qus* (Jerusalem), London: Mū°assasat al-Furqān lil-Turāth al-Islāmī, 1422/2001.

al-Kaffawī, Ayyūb b. Mūsā, *al-Kulliyāt: Mu<sup>c</sup>jam fī al-Muṣṭalaḥāt wa-al-Lughawīyah*, Beirut: Mū<sup>°</sup>assasah al-Risālah, 1993.

Kaḥhālah, <sup>°</sup>Umar Riḍā, *Mu<sup>°</sup>jam al-Mu<sup>°</sup>allifīn: Tarājim Muṣannifī al-Kutub al-<sup>°</sup>Arabīyah*, Dimashq: Maṭba<sup>°</sup>at al-Taraqqī, 1957.

al-Kattānī, <sup>°</sup>Abd al-Hayy b. <sup>°</sup>Abd al-Kabīr, Fihris al-Fihāris, Fez: 1346/1927.

al-Kattānī, Muḥammad b. Ja°far, *Salwat al-Anfās wa-Muḥādathat al-Akyās bi-man uqbira min al-°Ulamā° wa-al-Ṣulaḥā° bi-Fās*, Cairo: 1955.

Khazrajī, Ahmad Ibn al-Shaykh Muhammad Ibn Ahmad '*Ibn Zukrī's Sharh al-Naṣīḥah al-Kāfīyah: a critical edition of the first part with introduction and notes*' unpublished PhD dissertation, IAIS, University of Exeter, 1996.

Khushaim, Ali Fahmi, Zarrūq the Ṣūfī: a Guide in the Way and a Leader to the Truth: a Biographical and Critical Study of a Mystic from North Africa, Tripoli, Libya: General Company for Publication, 1976.

-----, *Aḥmad Zarrūq wa-al-Zarrūqīyah: (dirāsat ḥayāh wa-fikr wa-madhhab wa-tarīqah*. Ṭarābulus [Lībiyā]: Dār Maktabat al-Fikr, 1975.

Kugle, Scott A., *Rebel between Spirit and Law: Ahmad Zarruq, Sainthood, and Authority in Islam*, Bloomington: Indiana University Press: 2006.

-----, 'Ahmad Zarrūq and his South –Asian Fellowers', in *Une Voie Soufi* dans le monde la Shādhilīyah, ed. Eric Geoffroy, Paris: Maisonneuve et Larose: Espace du temps present; (Casabalanca): Aini Bennai, 2005, pp. 181-201.

al-Kūhin al-Husan al-Fāsī, *Ṭabāqāt al-Shādhilīyah al-Kubrā al-mussammā Jāmi*<sup>c</sup> al-Karāmāt <sup>c</sup>Alyā<sup>°</sup> fī Ṭabaqāt al-Shādhilīyah, Cairo: 1347/1928.

Lings, Martin, What is Sūfism?, London: Allen and Unwin, 1975.

Leo Africanus, *The History and Description of Africa,* tr. John Pory in 1600, ed. Robert Brown, London: Hakluyt Society, 1896.

al-Madanī Ṣālih b. Muḥammad al-Fullānī, *Qaṭf al-Thamar*, Haider Abad: Maṭba<sup>°</sup>at Majlis Dā<sup>°</sup>irat al-Ma<sup>°</sup>ārif al-Nisāmīyah, 1328/1910.

al-Makhlūf, Muḥammad ibn Muḥammad <sup>°</sup>Umar, *Shajarat al-Nūr al-Zakīyah fī Ţabaqāt al-Mālikīyah*, Beirut: Dār al-Kitāb al-<sup>°</sup>Arabī, 1349/1930.

-----, *Shajarat al-Nūr al-Zakīyah fī Ṭabaqāt al-Mālikīyah*, Cairo: Maktabat al-Thaqāfah al-Dīnīyah, 2007.

Māliḥ, Muḥammad Riyāḍ, *Fihris Makhṭūṭāt Dār al-Kutub al-Zāhirīyah; Qism al-Taṣawwuf*, Dimashq: Majma<sup>°</sup> al-Lughah al-<sup>°</sup>Arabīyah, 1402/1982.

al-Mu<sup>°</sup>allimī, <sup>°</sup>Abd Allāh b. <sup>°</sup>Abd Raḥmān, *Mu<sup>°</sup>jam Mu<sup>°</sup>allifī Makhṭūṭūt Maktabat al-Ḥaram al-Makkī al-Sharīf*, al-Riyāḍ: Maktabat al-Malik Fahd al-Waṭanīyah, 1416/1996.

Muḥammad, Bābā Yūnus, *Fihris Makhṭūṭāt Maktabāt Ghānā: <sup>c</sup>Abd al-Raḥmān Collection*, London: Mū<sup>°</sup>ssasat al-Furqān lil-Turāth al-Islāmī, 1421/2000.

al-Munāwī, <sup>°</sup>Abd al-Ra<sup>°</sup>ūf b. Tāj al-<sup>°</sup>Ārifīn, *al-Kawākib al-Durrīyah fī Tarājim al-Sādah al-Ṣūfīyah, aw Ṭabaqāt al-Munāwī al-Kubrā*, ed. Ḥamdān, <sup>°</sup>Abd Ḥamīd Ṣāliḥ, Cairo: al-Maktabah al-Azharīyah lil-Turāth, 1994.

Mustafā, <sup>°</sup>Abd al-Rahīm, Zāwīyah al-Imām Ahmad Zarrūq bi-Misrātah wa-Madāt min Tārīkh al-Fikr wa-al-Thaqāfah fī Libya, Misrātah: Dār Ribāh, 2001.

al-Muttaqī al-Hindī, <sup>°</sup>Alī b. <sup>°</sup>Abd al-Malik, *Kanz al-<sup>°</sup>Ummāl: fī Sunan al-Aqwāl wa-al-Af<sup>°</sup>āl,* Haydarābād, al-Dakkan: Dā<sup>°</sup>irat al-Ma<sup>°</sup>ārif al-<sup>°</sup>Uthmānīyah, 1364-1395/1945-75.

Nehemia Levtzion and Jhon O. Voll, *Eighteenth-Century Renewal and Reform in Islam*, New York: Syracuse University Press, 1987.

al-Nāṣirī, Ahmad b. Khālid, *al-Istiṣqā<sup>°</sup> li-Akhbār Duwul al-Maghrib al-Aqṣā*, Dār al-Baydā<sup>°</sup>: 1959.

al-Qārī, <sup>°</sup>Alī b. Sulțān Muḥammad, *Sharḥ <sup>°</sup>Ayn al-<sup>°</sup>Ilm wa-Zayn al-Ḥilm lil-Balkhī, Muḥammad <sup>°</sup>Uthmān b. <sup>°</sup>Umar (d. 830 AH)*, ed. Muḥammad Munīr al-Damishqī, Cairo: Idārat al-Ṭabā<sup>°</sup>ah al-Munirīyah, 1351-1353 AH.

Qaryū, Muhammad, Tarājim A <sup>c</sup>yān al-<sup>c</sup>Ulamā<sup>o</sup> min Abnā<sup>o</sup> Misrātah, Cairo: 1970.

Rahman, Fazlur, Islam, Chicago: The University of Chicago Press, 1979.

al-Sakhāwī, Muḥammad ibn ʿAbd al-Raḥman, *al-Dawʾ al-Lāmiʿ li-Ahl al-Qarn al-Tāsiʿ*, Beirut: Dār Maktabat al-Ḥayāh, ā1966ū.

al-Sanūsī, Muḥammad b. <sup>°</sup>Alī, *al-Majmū<sup>°</sup>at al-Mukhtārah*, Manshistir: Muhammad <sup>°</sup>Abduh ibn Ghalbūn, 1990.

al-Sarakhsī, Muḥammad b. Aḥmad, *al-Muḥarrar fī Usūl al-Fiqh*, ed. Abū <sup>°</sup>Abd al-Raḥmān Ṣalāḥ b. Muḥammad b. <sup>°</sup>Uwayḍah, Beirut: Dār al-Kutub al-<sup>°</sup>Ilmīyah, 1417/1996.

al-Sarrāj, Abū Naṣr <sup>°</sup>Abd Allāh b. <sup>°</sup>Alī, *Kitāb al-Luma<sup>°</sup> fī al-Taṣawwuf*, ed. Nichoson, Reynold A. (Reynold Alleyne) London: Luzac, 1963.

Sartain, E.M. (Elizabeth Mary), *Jalāl al-Dīn al-Suyūțī*, Cambridge: Cambridge University Press: 1975.

Sha°bān Zakī al-Dīn, Usūl al-Fiqh al-Islāmī, Kuwait: Dār al-Qalm, 1394/1974.

al-Shāfi<sup>°</sup>ī, Hasan Maḥmūd, 'Naḥwa <sup>°</sup>Ilm lil-Qawā<sup>°</sup>id al-I<sup>°</sup>tiqādīyah al-Shar<sup>°</sup>īyah', in *al-Darāsāt al-Islāmīyah*, Majma<sup>°</sup> al-Buḥūth al-Islāmīyah, al-Jāmi<sup>°</sup>ah al-Islāmīyah al-<sup>°</sup>Ālamīyah, Islamabad, Pakistan, pp. 5-19, vol. 93, 2004/1424.

al-Shāṭibī, Abū Isḥāq Ibrāhīm b. Māsā, *al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Aḥkām*, ed. Muḥammad al-Khiḍr Husayn al-Tūnisī and Muḥammad Ḥasanayn Makhlūf, Beirut: Dār al-Fikr lil-Ṭibā<sup>c</sup>ah wa-al-Nashr wa-al-Tawzī<sup>c</sup>, [c.1990].

Shihadeh, Ayman, (ed.) Sūfism and Theology, Edinburgh University Press: 2007.

al-Shīrāzī Ibrāhīm b. °Alī al-Shāfi°ī, *al-Tabşirah fī Uşūl al-Fiqh: °alā Madhhab al-Imām Abī °Abd Allāh Muḥammad ibn Idrīs*, ed. Muḥammad Ḥasan Muḥammad Ḥasan Ismā°īl, Beirut: Dār al-Kitāb al-°Ilmīyah, 2003/1424.

al-Sha<sup>°</sup>rānī, <sup>°</sup>Abd al-Wahhāb, *Ṭabaqāt al-Kubrā: wa-bi-hāmishihi Kitāb al-Anwār al-Qudsīyah fī Bayān al-<sup>°</sup>Ubūdīyah*, Cairo: Dār al-Fikr al-<sup>°</sup>Arabī. n.d.

Şiddīqī, Muḥammad Yāsīn Maẓhar and Qāsim al-Sāmra<sup>o</sup>ī, *Fihris Makhṭūṭāt al-<sup>c</sup>Arabīyah, bi-Jāmi<sup>c</sup>at <sup>c</sup>Alī Garh al-Islāmīyah*, India, London: Mū<sup>o</sup>assasah al-Furqān, 1423/2002.

Sirriyeh, Elizabeth, *Ṣūfīs and anti-Ṣūfīs: the Defense, Rethinking and Rejection of Sufism in the Modern World*, Richmond, Surrey: Curzon, 1999.

Muḥammad Aṣghar Asad and al-Siyālwī, Muḥammad Sharīf, 'Al-Imām al-Shaykh Zarrūq wa-Kitābuhu "Qawā<sup>°</sup>id al-Taṣawwuf", in *Majallah Taḥqīq*, Kullīyah <sup>°</sup>Ulūm Islāmīyah wa-Sharqīyah, Punjab University, Lahore, Pakistan, 1999, No. 64, pp. 249-261

al-Sulamī, <sup>°</sup>Abd al-<sup>°</sup>Azīz ibn <sup>°</sup>Abd al-Salām, *Qawā<sup>°</sup>id al-Aḥkām fi Maṣāliḥ al-Anām*, ed. Sa<sup>°</sup>d, Ṭāhā <sup>°</sup>Abd al-Ra<sup>°</sup>ūf, Beirut: Dār al-Jīl, 1980.

al-Suyūtī, Jalāl al-Dīn, *al-Ashbāh wa-al-Naẓā°ir fī Qawā°id wa-Furū° Fiqh al-Shāfi°īyah*, Cairo: Matba° Mustafā al-Bābī al-Ḥalabī, 1378/1959.

al-Țabarānī, Sulaymān b. Ahmad, *al-Mu<sup>°</sup>jam al-Kabīr*, ed. Salafī, Hamdī <sup>°</sup>Abd al-Majīd, al-Mawşil: Matba<sup>°</sup>at al-Zahrā<sup>°</sup> al-Hadīthah, 1984-93.

Timbuktī, Ahmad Bābā, *Kitāb Nayl al-Ibtihāj bi-Taṭrīz al-Dībāj <sup>c</sup>alā hamishi Kitābal-Dībāj al-Mudhahhab fī Ma<sup>c</sup>rifat A<sup>c</sup>yān <sup>c</sup>Ulamā<sup>c</sup> al-Madhhab by Ibn Farhūn, Ibrāhīm ibn <sup>c</sup>Alī, Beirut : Dār al-Kutub al-<sup>c</sup>Ilmīyah, 1980.* 

Trimingham, J. Spencer (John Spencer), *The Sufi orders in Islam*, Oxford: Clarendon Press, 1971.

Vajda, Georges, *Catalogue des Manuscrits Arabes. 2è partie, manuscrits musulmans*: Tome 1, 1, Les manuscrits du Coran : aux origines de la calligraphie coranique/Tome 1, 2, Les manuscrits du Coran : du Maghreb à l'Insulinde- Tome 2, Nos.590-1120/Tome 3, Nos.1121-1464/Tome 4, Index des tomes II et III, nos. 590-1464/Tome 5, Nos. 1465-1685/Index, Nos. 6836-7214, Bibliothèque Nationale, Paris: Déroche, François. Paris: Bibliothèque Nationale, 1978-95.

Winter, Michael, Society and Religion in Early Ottoman Egypt: Studies in the Writing of <sup>c</sup>Abd al-Wahhāb al-Sha<sup>c</sup>rānī, New Brunswick, USA: Transaction Books, 1982.

Yāqūt ibn °Abd Allāh al-Hamwī, *Mu<sup>c</sup>jam al-Udabā<sup>°</sup>*, Cairo: °Īsā al-Bābī al-Halabī, [1936-38].

Yūsuf Sirkis, Mu<sup>c</sup>jam al-Matbū<sup>c</sup>āt al-<sup>c</sup>Arabīyah wa-al-Mu<sup>c</sup>arrabah, Beirut: n.d.

Zabārah, Muḥammad b. Muḥammad b. Yaḥyā al-Ṣaghānī, *Taqārīẓ Nashr al-<sup>°</sup>Urf li-Nubalā<sup>°</sup> al-Yaman Ba<sup>°</sup>d al-Alf ilā 1357 Higrīyah*, Ṣan<sup>°</sup>ā<sup>°</sup>: Markaz al-Dirāsāt wa-al-Buḥūth al-Yamanīyah, n.d.

Zarrūq, Ahmad. Hikam Ibn °Ațā° *Allāh: Sharh Zarrūq*, al-Qāhirah: Dār al-Baṣā°ir, 2004.

-----, *Kitāb al-I<sup>°</sup>ānah*, taḥqīq wa-taqdīm: <sup>°</sup>Alī Fahmī Khushaym, Lībiyā; Tunis : al-Dār al-<sup>°</sup>Arabīyah lil-Kitāb, 1979.

-----, *al-Kunnāsh*, ed. Khushaym, <sup>°</sup>Alī Fahmī, Miṣrātah, Lībīyā: Maktabat al-Zarrūqīyah, 1980.

-----, *al-Naṣīḥah al-Kāfiyah li-man Khaṣṣahu Allāh bi-al-<sup>°</sup>Āfiyah*, dirāsat wa-taḥqīq wa-takhrīj: <sup>°</sup>Abd al-Majīd Khayālī, Bayrūt: Dār al-Kutub al-<sup>°</sup>Ilmīyah, 2001.

-----, *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf*, ed. Zuhrī al-Najjār, Cairo: Maktabat al-<sup>°</sup>Ilamīyah, 1318/1900. -----, *Qawā<sup>°</sup>id al-Taṣawwuf*, ed. <sup>°</sup>Abd al-Majīd Khayālī Beirut, Dār al-Kutub al-<sup>°</sup>Ilmīyah: 2007.

-----, *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf*, (MS: Arabe, 741 in the Real Bilioteca del Monasterio Escorial, Madrid Escorial)

-----, *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf*, (MS Cairo: Dār al-Kutub al-Qawmīyah 172 Taṣawwuf)

-----, *Qawā<sup>c</sup>id al-Taṣawwuf*, (MS No. 3031 PM. 547 the Konigliche Bibliothek zu Berlin)

-----, Sharḥ Zarrūq ma<sup>°</sup> Sharḥ Ibn Nājī <sup>°</sup>alā Matn al-Risālah li-Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī, Cairo: Matba<sup>°</sup>at al-Jamālīyah, 1332/1914.

------,*al-Shaykh Aḥmad Zarrūq, Ārā<sup>°</sup>uhu al-Iṣlāḥīyah: Taḥqīq wa-Darrāsah li-Kitābihi<sup>°</sup>Uddat al-Murīd al-Ṣādiq*, ed. Idrīs <sup>°</sup>Azūzī, Morocco: Matba<sup>°</sup> Faḍālah al-Muhammadīyah, 1419/1998.

-----, *Sharḥ Ḥizb al-Baḥr*, ed. al-Mazīdī, Aḥmad Farīd al-Shaykh, Cairo: Dār Jawāmi<sup>°</sup> al-Kalam, n.d.

-----,*Sharh <sup>°</sup>Aqīdah al-Imām al-Ghazālī*, ed. Naṣṣār, Muḥammad <sup>°</sup>Abd al-Qādir, Cairo: Dārat al-Kirz, 1428/2007

Ziriklī, Khayr al-Dīn, al-A<sup>c</sup>lām: Qāmūs Tarājim li-Ashhar al-Rijāl wa-al-Nisā<sup>°</sup> min al-<sup>c</sup>Arab wa-al-Musta<sup>c</sup>ribīn wa-al-Mustashriqīn, Beirut: [s.n.], 1969.

(\)

تحتاشراف

# الاستاد الدكتور رابرت كليو معهد الدراسات العربية و الإسلامية،

جامعة ايكسيتر، يوكح

### بسم الله الرحمٰن الرحيم (')

الحمد لله كما يجب لعظيم مجده و جلاله <sup>(۲)</sup>. والصلاة و التسليم<sup>(۲)</sup> على سيدنا محمد و آله. وبعد، فالقصد بهذا المختصر و فصوله، تمهيد قواعد التصوف وأصوله، على وجه يجمع بين الشريعة والحقيقة؛ و يصل الأصول والفقه <sup>(1)</sup> بالطريقة. وعلى الله <sup>(۵)</sup> أعتمد<sup>(1)</sup> في تيسير ما أر دت، و إليه أستند <sup>(۷)</sup> في تحقيق ما قصدت. وهو حسبنا و نعم الوكيل. ثم أقول :

#### قاعدة: ١

الكلام في الشيء فرع تصور ماهيته و فائدته ومائته <sup>(٨)</sup> بشعور ذهني مكتسب أو بليهي ليرجع إليه في إفراد<sup>(٩)</sup> ما وقع عليه ردا و قبولا و تـأصيـلا و تـفصيلا. فلزم تقليم ذلك على الخوض فيه، إعلاما به، و تحضيضا<sup>(١٠)</sup> عليه، وإيماء لمعادنه<sup>(١١)</sup>،فافهم.

- وحلاله ماقط من بد.
- ۲. في **عن ريب: ا**لسلام.
- ٤\_ في ٢: الفقه والاصول و الفقه ساقط من عن
  - ه\_ في 🛶: الله تعالى\_
  - ۱. في ب: اعتمالك.
  - ٧\_ في**ز**: <u>استندت</u>
  - ۸\_ مادته ساقط من 🖶 ـ
    - ۹\_ في **عن**: <u>ام</u>\_
  - ۱۰ فې **ق زمېن: <u>تخصيصا</u> ـ**
  - 11\_ فې **ق رط**ة ليادته ـ

<sup>(</sup>i) \_) . يه في **عن**ز الديعد السلمة و في **ب**زرب اعن .. في ابتداء ب مقدمة لبعالي بن حسام الدين قبل مقدمة المصنف؛ وهي هكذا: "الحمد للهُ رب العالمين والصاوة (ii) والسلام على ميدنا محمد وآله و صحبه أحمعين. أما بعد فِقُول لعبد المُفتقر إلى الله تعالى علي ابن حسام الدين (!) «الما رأيت كتاب قواعد لطريقه في الحمع بين الشريعة و الحقيقة، للشيخ الإمام سيدي شهاب الدين احمد الرنسي عرف بزروق، عليه الرحدة والتفران ، كتابًا حسنًا مثنيلًا على قوائد حدة مهدة لكن أكثرها متفرق غير مبوب استحسنت بتبويه، بحمد الله تعالى مرتبا على ثمانية ابواب و العائدة xxxللكتاب و ذكرت ديامة المصنف، لفلا اكون تلركا شيئا من كتابه، وهي هذا: " علي بن حسام الدين بن عبدالله ابن قاضي حان، القرشي المعروف المتقي (٨٨٨ ـ ٧٧/٩٧٩ ـ ١٥٦٧) . (1) فاضلء متصوف ولدفي برهان فور بالهند واشتهر وعلت مكانته عندالسلطان محمود صاحب كحرات وانتقل إلى مكة فحاور بها إلى أن مبائد قبال العبندر وسبي: "مؤلفاته نجومته ما بين كبير و صغير، من كتبه "المواهب العابه في الجمع بين الحكم الفرآنية والحديثية" و "حوامع الكلم في المواعظ والحكم" و "كنزالعمال" وغيرهم. û الأعلام، ٥: ٢٩

# (٣)

#### قاعدة: ٢

ماهية الشيءحقيقته<sup>(1)</sup>؛ و حقيقته مادلت عليه جملته. و تعريف<sup>(٢)</sup> ذلك بحد<sup>(٢)</sup> وهو أجمع، أو رسم و هو أوضح، أو تفسير و هو أتم<sup>(٤)</sup> ليبانمه و سرعة فهمه. وقد حد التصوف و رسم و فسر بوجوه تبلغ نحو الألفين [ترجع]<sup>(٥)</sup> كلها لصدق التوجه إلى الله تعالى، وإنما هي وجوه<sup>(١)</sup> فيه، والله أعلم.

#### قاعدة: ٣

الاختىلاف فىي الحقيقة الواحدة، إن كثر، دل على بعد إدراك جملنها. ثم هو إن رجع لأصل واحد، يتضمن جملة ما قيل فيها، كانت العبارة عنه بحسب ما فهم منه، وجملة الأقوال واقعة على تفاصيله. واعتبار كل احد له<sup>(۷)</sup> على حسب مناله<sup>(٨)</sup> منه علما أو عملا، أو حالا، أو ذوقا أو غير ذلك.

والاختلاف في التصوف من ذلك، فمن ثم ألحق الحافظ (٩) أبو نعيم (١٠) رحمه الله (١١) بغالب أهل

- من و حقيقته مادلت الى لصدى التوجه لم يقرأ لتلف في الصفحة من بعد.
  - ۲\_ في **عن**: <u>تعريفه</u>\_
- ٢. 👘 هنا في هامش ف: قوله: بحد كحبوان ناطق، و قوله: او رسم كحبوان ضاحك.
  - t\_ في **عن**: ا\_\_\_\_
  - ٥. في أو عن: ترجع ولكن في النسخ الأخرى: مرجع.
- ۲. همنا في هامش ف: وعــلامات كـرافعد (لفظ كراهيه غير و اضـحه) الدنيا و كثرة البلوى والفرار عن الفضول والعدول إلى الخـــول....... (هنا يعض الالفاظ غير و اضـحه) رحله تحت الثرى و رامـه فوق الثريا لا يرحوا العيم و لا يخش المحيم و لا يعدعنه عينه و لا يرضيه غيره، انتهى...
  - ٧\_ في ق وطف; واحد \_
  - ۸. فې **س**ى: على ماله.
  - ٩\_ في 🛶: الفاضل مكان الحافظ.
- ۱۰ أبو تعيم أحددين عبدالله بن أحددين إسحاق الأصبهاني (٣٤٩-٣٣٠ / ٣٢٨-٣٢٨) كان من أعلام المحدثين وأكابر الحفاظ الثقات. من تصانيف "حليه الأولياء و ظبقات الأصفياء – ط "عشرة أحزاء و "معرفة الصحابة – خ " و "طبقات المحدثين و الرواة و دلائل النبوة – ط" و "ذكر أعبار أصبهان – ط""محلدان ، و كتاب الشعراء – خ" قال ابن عدلكان: "كتابه "الحلية" من احسن الكتب".

\* وقيات الأعيان (٢: ١٩٩) (٩: ٩ يونزان الإعتدال (٢: ١ هوكسان لسيزان (٢: ١ - ٢) يؤيشات للدلغي ٢: ٩ يشلرات قذف ٢: ٥ ٤ ٢ الأعلام (٢: ٥ ٥)

ا. في ف و عن: الله تعالى.

(٤)

حليته عند تحليته <sup>(1)</sup> كل شخص قولا من أقواله <sup>(1)</sup> يناسب حاله قائلا : وقيل: "إن التصوف كذا" <sup>(٣)</sup> ؛ فأشعر أن من له نصيب من صدق التوجه، له نصيب من التصوف؛ و أن تصوف كل أحد صدق توجهه، فافهم.

#### قاعدة: ٤

صمق النوجه مشروط بكونه من حيث يرضاه الحق تعالى و بما يرضاه (\*) ولا يصح مشروط بدون شرطه "ولا يرضى لعباده الكفر" <sup>(°)</sup> فليز متحقيق الايمان "وإن تشكروا يرضه لكم<sup>" (1)</sup>؛ فلز م العمل<sup>(۷)</sup> بالإسلام. فلا تصوف إلا بفقه، إذ لا تعرف<sup>(٨)</sup> أحكام الله تعالى<sup>(٩)</sup> الظاهرة إلا منه. ولا فقه إلا بتصوف، إذ لا عمل إلا بصدق (<sup>(١)</sup> توجه. ولاهما إلا بإيمان، إذ لا يصح واحد منهما دونه (11)؛ فلزم الجميع (11)، لتلازمهما (11) في الحكم، كتلازم الأرواح للأجساد. اذ لا (11) وجو دلها إلا فيها، كما لا كمال (10) [لها] (11) إلا بها، فافهم (11). ومنه (١٩) قول مالك (١٩) رحمه الله (٢٠) : "من تصوف ولم يتفقه فقد تزندق؛ ومن تفقه ولم يتصوف

| <ul> <li>(i) في ف ، عن ريب: تحايد.</li> </ul>                                                                                  | _)          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| (ii) في هامش ف: اسم كتاب فيه ترجمه بعض الصحابة و مشائخ التابعين و من بعدهم.                                                    |             |
| في <b>س</b> : ا <u>قوالهم</u> _                                                                                                | ۲_          |
| في <b>س</b> : <u>كذلك</u> . (ii) أنظر لتفصيله: حابه الأولياء، ٢، ٢٢ ٢٢٢ ٢                                                      | ٣_          |
| هنا العبارةغير واضحه في هامش <b>ف</b> و في <b>س</b> هنا هذه العبارة زائدة: <u>و ان تشكرو او برضه لكم فازم العمل بالاسلام _</u> | _t          |
| القرآن ، الزمر : ۲۳ ، ۷                                                                                                        | _0          |
| ابضاً                                                                                                                          | ۲_          |
| في <b>يُ</b> : تحقيق لعمل، تحقيق ( الدفيها ـ                                                                                   | _v          |
| في <b>س</b> : لا يعرف_                                                                                                         | ۸_          |
| في <b>م:</b> الله تعالى و في المسخ الأخرى: الله فقط_                                                                           | _9          |
| في <del>ها</del> : يصدق و توجع_                                                                                                | _) ·        |
| في <b>دُ و ق</b> ن <del>بدرنه</del> _                                                                                          | _))         |
| في <b>ز و ق الم</b> مع ولكن في هامش <b>ق</b> مصححا المبيع_                                                                     | _) Y        |
| في 📥: الملاز مها_                                                                                                              | _1 Y        |
| في <del>ط</del> ة <u>و لا</u> _                                                                                                | _) t        |
| في طه: حياة                                                                                                                    | _1 <i>°</i> |
| في <b>م ، ژ ر بب</b> : <u>له</u>                                                                                               | _11         |
| فافهم ساقط من <b>ز ، ق</b> ، <b>ص</b> و <b>ب</b> _                                                                             | _) v        |
| في <b>ن</b> : <u>وهر</u> -                                                                                                     | -) V        |
| أبو عبدالله مالك بن أنس بن مالك المدني (٩٢_١٧٩ / ١٧٢_ ٧٨٥) أحد الأكسد الأربعة عند أهل السنة، وإليه تنسب                        | _) q        |
| السالكيه، مولده و وفاته في المدينة قال ابن علكان: "كانت ولادته في منه حسن و تسعين اللهجرة" من كتبه "الموطا                     |             |

-- ط"و "لموعظ -- ط"و "المسائل -- خ"و "الردعلي القدرية" و "المحوم" و "تفسير غريب الفرآن" وغير ذلك. وفيات الأعيلي، ١٣٩:٤ ـ ١٣٩، صفة الصفوة، ٢: ١٨، ـ ١٢٧، الأعلام، ٥: ٨، ٢ ٥، ٢. tt

فقد تفسق؛ ومن جمع بينهما فقد تحقق"<sup>(1)</sup>. قلت: "تزندق الأول لأنه قائل <sup>(1)</sup> بالجبر الموجب لنفي المحكمة والأحكام. وتفسق الثاني لخلو عمله عن التوجه <sup>(1)</sup> الحاجب <sup>(1)</sup> منهما <sup>(0)</sup> عن معصية الله وعن <sup>(1)</sup> الإخلاص المشترط <sup>(V)</sup> في العمل لله <sup>(A)</sup>. و تحقق الثالث لقيامه بالحقيقة في عين التمسك بالحق. فاعر ف ذلك <sup>(1)</sup>.

#### قاعدة: ٥

إسناد الشيء لأصله والقيام فيه <sup>(١٠)</sup> بدليله الخاص به يدفع قول المنكر <sup>(١١)</sup> لحقيقته <sup>(١٢)</sup> . وأصل التصوف مقام الإحسان<sup>(١٢)</sup> الـذي فسر ه رسول الله صلى الله عليه وسلم: "بأن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك<sup>، (١٤)</sup>. لأن معاني صدق التوجه لهذا الأصل راجعة، و عليه دائرة، إذ لفظه دال على طلب المراقبة<sup>(٥١)</sup>

- (أ) خبرج عين العلم و زين الحلم، ٢٣٣١ حاضيه العلامه علي العلوي على ضرح الزرقاني على متن العربه في الفقه المالكي، ٣: ١٩٥
   (ii) ذكر الشعراني أن هذا القول قول الكلاروني، أنظر الطيفات الشعراني، ٢: ١٦٣
  - وې د رو رو د رو رو د درو رو فی طلہ قال
    - ۲. في زان من وط: صدى زائد قبل الوحد.
      - ٤. في زاءق ، ف ، عن و ب: الحاجر.
    - منها ساقط من ذر، ف و ب و في هامش ف: فيها.
      - في **ط**: من\_
      - ٧\_ في **عن**: المشروط\_

۲\_

\_**1** 

- ٨\_ في ب: للله تعالى\_
- ٩. في ق: فافهم زائد في هذا المقام.
  - ۱۰\_ <u>فبه</u> ساقط من **ز**\_
- 11\_ هنا هذه العبلر قز ائدة في **ق**: لان من طهور الحق في الحقيقة يستع من نُبوت الى معلر ضئها\_
  - ۱۲ في ف ق من رب: بحقيقه.
  - ١٣\_ (أ) في **ف**: الاحسان مكررلً

(ii) حناها، العبار قز الدة في هامش في: إعلم أن المصنف رحمه الله امتدل بالحديث على مقام الإحسان الذي هو أصل النصوف و وقع لذلك أشارات المشائخ رحمهم الله تعالى في الآيات الفرآنية التي تشتمل الفظ الإحسان، منها قوله تعالى: "للذين أحسنو الحسني و زيادة". قال في بحر الحقائق: "الذين يعبدون الله على مشاهدته. فإن الإحسان أن تعبد الله كانك تراه". و قوله: "إن الله لمع المحسنين أى الذين يعبدون الله كانهم رونه"، انتهى..

- ۱۴ محجع مسلم، كتاب الإيمان، (۱) باب بيان الإيمان و الإسلام و الإحسان و و حوب الإيمان بإليات قدر الله سبحانه و تعالى، حديث رقم: ۹۳
  - ۱۰ في هامش عن: المراقبة دوام الملاحظة لما هو متوجه أوه ظاهرا و باطنا.

الملزومة به <sup>(1)</sup>. فكان الحض عليها حضا <sup>(۲)</sup> على عينه <sup>(۳)</sup>، كما دارالفقه على مقام الإسلام، والأصول على مقام الإيمان . فالنصو ف أحد أجزاء الدين الذي علمه عليه السلام <sup>(٤)</sup> جبريل ليتعلمه <sup>(°)</sup> الصحابة رضي الله عنهم<sup>(1)</sup>.

#### قاعدة: ٦

الاصطلاح للشيء<sup>(V)</sup>، بما<sup>(A)</sup> يمل عناه ويشعر بحقيقته ويناسب موضوعه و يعين مللوله من غير لبس ولا إخلال بقاعدة شرعية ولا عرفية، ولا رفع موضوع أصلي ولا عرفي، ولا معارضة فرع حكمي ولا مساقصة وجه حكمي، مع إعراب لفظه و تحقيق ضبطه، لا وجه لإنكاره. واسم التصوف من ذلك، لأنه عربي مفهوم تام التركيب، غير موهم ولا ملتبس<sup>(P)</sup> ولا مبهم؛ بل اشتقاقه مشعر بمعناه كالفقه لأحكام الإسلام والأعمال المظاهرة، والأصول لأحكام الإيمان و تحقيق المعتقد <sup>(١٠)</sup>؛ فاللازم فيهما لازم فيه لاستوائهما في الأصل والنقل، فافهم<sup>(١١)</sup>.

- ۲۔ في **ف**و **ب**: <u>حض</u> مرفوعا۔
- ٢. هنا هذه العبارة زائدة في هامن ف: إعليم أن النسرائع على انواع ، بعضها حكمها و حكمتها طاهرة، مثلا تشريع الحساعات على الأرقات الخسف حكمه أنه منه موكدة. و حكمتها و مرها تأليف قلوب المؤمنين باحتماع أهل السحماعات على الأرقات الخسف حكمه أنه منه موكدة. و حكمتها و مرها تأليف قلوب المؤمنين باحتماع أهل مروعيه السحمان واحدثم في فرضيه صلاة الحمعة احتماع أهل البلد كلهم في موضع واحد ثم الحكمة في مشروعيه صلاة والعد في مرفز و حكمتها و مرها تأليف قلوب المؤمنين باحتماع أهل المد كلهم في موضع واحد ثم الحكمة في مشروعية معان واحدثم في فرضيه صلاة الحمعة احتماع أهل البلد كلهم في موضع واحد ثم الحكمة في مشروعية معان وعلى البلاد في موضع واحد ثم في مشروعية الحج الحتماع أهل الأفاق في موضع واحد فهذه الشرائع معلوم حكمها و حكمتها وأما للأحكام الذي لا تعرف حكمتها كتمل حميع المنا على مروعية الحدي موضع واحد ثم العرفي و عليل موضع الحدين في المان على مروعية الما للأحكام الذي لا تعرف حكمتها كتمل حميع المنا على مروعية المان على حروج الماني و غلل موضع الحات فعظ من خروج التابط و كالمسح فوى الحد دون امقاد وما أنبه ذلك. و بعض خروج الماني و غسل موضع الحاحد كل صلاة وما كنه على المان على خروج الما للأحكام الذي لاتمو معلومة وما أديه ذلك. و بعض خروج النا بلاح حميه من خروج التابط و كالمسح فوى الحم دون امقاد وما أديه ذلك. و بعض خراج الماني و غسل موضع الحات فعظ من خروج التابط و كالمسح فوى الحم دون امقاد وما أديه ذلك. و بعض خراج المناي و غسل موضع الحات فعظ من خروج التابط و كالمسح فوى الحم دون امقاد وما أديه ذلك خرائع حكمتها معلومة وما ورد حليه حكم كاليد ع لمباحة من بناء المدلاس و لمصافحه بعد كل صلاة وما أحيه أدل الم حلي والامين موليا الموض عنها الموض عنه مانها الذي على و لا يعلم موضع الحام فيها مان معندا الموض عنه الله الذي هي عنيحة مرفوه موضو و مارة ومانه أدا خرو مانه المالة الذي هي عنيجة موافع و ماله حلي والام و عابله أثرا خلن محمال بال الموض عاله الموض عليا الموض عاله الماله كان تراه فان لم تكن تراه فانه موالك".
  - ٤\_ في ب: عليه الصلوة و السلام.
  - م. في **ز ، ف و عن:** ليعلمه و في **ب**: <u>لتعلمه</u>.
  - ٢. في ٢ ، ٢ ، ٢ ، ٢ ، ٢ ، ٢ ، ٤ فاقهم (الد في هذا المقام.
    - ۷\_ في أنه على الشي.
    - ٨\_ في طح: مِـا\_
    - ۹۔ في**ب**: ملبی۔
    - ١٠ في **ڪ**; المعنى۔
    - ا11 فافهم ماقط من طور

۱. فې **ق**و فې هامش**م**: لع

#### قاعدة: ٧

الاشتقاق قاض بملاحظة معنى المشتق والمشتق منه. فمدلول المشتق<sup>(1)</sup> مستشعر<sup>(1)</sup> من لفظه؛ فإن تعدد تعدد الشعور. شم إن أمكن الجمع، فمن الجمع و إلا فكل يلاحظ معنى ما فهم <sup>(7)</sup>، إن سلم عن معارض في الأصل<sup>(4)</sup>. وقد كثرت الأقوال في اشتقاق النصو ف<sup>(0)</sup>. وأمس ذلك بالحقيقة<sup>(1)</sup> خمس<sup>(V)</sup>: الأول<sup>(A)</sup>: قول<sup>(1)</sup> من قال: "من الصوفة<sup>(11)</sup>، لأنه مع الله كالصوفة المطروحة لا تدبير له<sup>(11)</sup>". الثانى: إنه من صوفة القفا<sup>(11)</sup>، للينها فالصوفي هين لين<sup>(11)</sup> كهي. الثالث: إنه من الصفة، إذ جملته اتصاف بالمحامد<sup>(11)</sup> و ترك الأوصاف الملمومة. الرابع: إنه من الصفة، إذ جملته القول حتى قال أبو الفتح البستي<sup>(01)</sup> رحمه الله<sup>(11)</sup>:

- والمشتق منه فمللول المشتق ساقط من عني.
  - ۲ في **س**: مشعر ـ

\_)

\_0

- ۲. في ز: معنى ما ، فافهم و في ق. عن وط: معنى ، فافهم
- ٤\_ هنا ذلك العبارة زائدة في في: قال رمول الله صلى الله عليه وسلم في الصوفي، حين سفل عنه انتلاق كريسه في زمان كريم مع قوم كرام. و كل ذلك مع نيته ولياتين على الناس زمان يقل فيه العلماء و تسطيل فيه المبتدعون و يكثر فيه المريدون\_ و هكذا في مع الاقيه يستطيل مكان تسطيل.
  - (i) في **ق**: التصرفة ـ
- (ii) هنا في هامش ف كتب قولا الحنيد بخط مختلف من لمتن والحائبة. (roi فال العنيدر ضي الله عنه: "لمتصوف هو صفاء المعامله مع الله تعالى وأصله التزو عن الدنيا"\_ قال حارث: "عرفت نفسي عن الدنيا فأسهرت ليلي و أطمات نهاري"\_ (r) قال الحنيد: "المتصوف أن تكون مع الله بلا علاقه" و قال: "الصوف غمره الصالح فيه" و قال: "هم أهل بيت لا يدخل معهم غيرهم"\_
  - في ب: في الحقيقة.
  - ۷. فې **ص رطه**: مىسەر
  - ٨. في ق ، ف ، من و ب : اولها ـ
    - ۹۔ قول ساقط من **عن ۔** 
      - ۱۰\_ في **ف**: الصوفية.
      - ۱۱\_ فی **ف**: لها۔
  - ١٢ ـ في **ب**: الصوفة القفاع في **عن**: صوفة الفقها ـ
    - ۱۳\_ في **عن**: لين هين۔
    - ۱٤ في ط: بالتحامن ـ
- 16. أبو النفتح علي بن محمد بن الحسين بن يوسف الأسني (٤٠٠ / ١٠٠ ) و الد في بست (من بلاد كابل بين سحمنان و غزينين و هراة و إيها نسبة لكان الشاعر و الأديب ومن كتاب الدوالة السامانية في عز اسانة و كان صاحب الطريقة الأنيقة في التحنيس الأيسي السليم التأمين في قناطم الديعة قوام: "من أصلح فاسدة لرغم حاصده من أطلاع غضبه أضاع أديه، عادات السادات مادات أمادات، من معادة متك وقوفات عند حدك الرئوة رضاء الحاجات" و له "ديوان ضعر --- ط" و هو صاحب القصيدة التونية المثنلية على الحكم و السواعط في حياة الحيوان في ثعبان منها قوله:"

»زيادة المرّ في دنياه نقصان و ربحه غير محض الخير بحسر ان» -

- ۲۲ شلرات قلمت، ۲۹،۹۰۲، الأعلام، ۲۲۱،۱۶
  - ان في ق و من: رحمه الله تعالى ...
- (ii) هنا في ق: امين و في ف: شعر ز اند ـ

تخالف<sup>(1)</sup> الناس في الصوفي واختلفوا وظنوه جهاد<sup>(٢)</sup> مشتقا من الصوف<sup>(٢)</sup> ولست أمنح<sup>(٤)</sup> هذا الاسم غير فتى صافا<sup>(٣)</sup> فصوفي حتى سمي بالصوفي<sup>(1)</sup> الخامس: إنه منقول<sup>(٧)</sup> من الصفة لأن صاحبه تابع لأهلها فيما أثبت الله لهم من الوصف حيث قال<sup>(٨)</sup> تعالى: "يدعون ربهم بالغداة والعشى يريدون وجهه<sup>،(٩)</sup>. وهذا هو الأصل الذي يرجع إيه كل قول فيه<sup>(١)</sup> والله أعلم<sup>(11)</sup>.

#### قاعدة: ٨

حكم التابع كحكم المتبوع فيما تبعه <sup>(١٢)</sup> فيه؛ وإن كان المتبوع أقضل. وقد كان أهل الصفة فقراء في أول أمرهم، حتى كانوا يعرفون بأضياف الله؛ ثم كان منهم الغني والأمير، والمتسبب والفقير، لكنهم شكروا عليها، حين وجدت، كما صبروا عليها <sup>(١٢)</sup> حين فقدت. فلم يخرجهم الوجدان عما وصفهم مولاهم به من أنهم <sup>(ي</sup>دعونه بالغداة والعشى يريدون وجهه،<sup>(١٤)</sup>؛ كما أنهم <sup>(١٥)</sup> لم يفرحوا<sup>(١٦)</sup> بالفقدان بل بإرادة وجه الملك الديان،

```
في 📥: تناز مج
                                                                                                          _) .
في م و ق: وطنوه حهلا و في ز: حهلا وطنو و في فساو س: وطنوه بالحهل و في طه: طنه البعض و حزء هذا الشعر
                                                                                                         ۲_
                                              مختلف كله في هامش ف و ب: و كلهم قال قولا غير معروف.
                                                                                    في س: الصوفي-
                                                                                                          ٣.
                                     في ز ، ق ، عن و ب: النظر و في ف النظر ولكن في هامشه امنح مصححاً.
                                                                                                          _t
                                                                       في ڙ. ف. ص. ب رڪ: <u>صافي</u>۔
                                                                                                          _0
                                                   في م: بالصوفي وفي النسخ الأخرى الصوفي.
                                                                                            (i)
                                                                                                          ٦_
                                              هذا الشعر مذكور في ديوان ابي الفتح البستي هكذل
                                                                                            (ii)
                                  قدما وطنوه مشتقا من الصوف
                                                                     تنلزع الناس في الصوفي واختلفوا
                               صافي فصوفي، حتى لقب الصوفي
                                                                        ولبت امنع هذاالاسم غير فتي
                                                                نيوان أمي للمن البستي، ص ١٣٤
                                                                                             tit
                                                              وذكره ابن عطاء الله قريبا من ألفاظ المؤلف :
                                           تخالف الناس في الصوفي واعتنافوا 🚽 وكلهم قال قولا غير معروف
      كطائف فيتن ٢٠ ٢٠
                                        ولبت أمنح هذا الاسم غير في 🦳 صافا فصو في حتى سمي الصو في ا
                           Ĥ
                                                                                  منقول ساقط من ق-
                                                                                                          _V
                                                                          افى ف ، ص و ب: الله تعالى.
                                                                                                          _A
                                                                 القرآن، الأنعام: ٢،٦ % الكهف: ٢ ٨،١ ٨
                                                                                                          _٩
```

- ۱۰ في **ز**: <u>فافهم فب</u>
- ۱۱ في ق: بالصواب زائد.
  - ۱۲\_ في **ز**: <u>شعه</u>
- ١٣\_ فې ق و طح: <u>عليما و في ص : عنما \_</u>
  - ٤١٤ القرآن، الأنعام: ٢،٦٩
  - ۱۵\_ کیا انہم ساقط من **س**۔
- .11 في ع: لم يفرحوا وفي النسخ الأخرى: لم يمدحول

و ذلک غیر مقید بفقر ولا غنی<sup>(۱)</sup>، و بحسبه. فلایختص التصوف <sup>(۲)</sup> بفقر ولا غنی، إذا کان صاحبه پرید وجه [ربه]<sup>(۲)</sup>، فافهم.

#### قاعدة: ٩

اختلاف النسب قد يكون لاختلاف الحقائق، وقد يكون<sup>(1)</sup> لاختلاف المراتب في الحقيقة الواحدة. فقيل: إن النصوف والفقر والملامة <sup>(0)</sup> والتقريب، من الأول. و قيل: من الثاني، وهو الصحيح. على أن الصوفي هوالعامل في تصفية وقته عما سوى الحق فإذا سقط<sup>(1)</sup> ما سوى الحق من يده، فهو الفقير. والملامتي منهما هو الذي لا يظهر خيرا، ولا يضمر شرا، كأصحاب الحرف و الأسباب و نحوهم، من أهل الطريق<sup>(٧)</sup>. والمقرب من كملت أحواله، فكان بربه لربه. ليس له عن<sup>(٨)</sup> سوى الحق إخبار ولا مع غير الله<sup>(٩)</sup> قرار، فافهم<sup>(١٠)</sup>.

#### قاعدة: ١٠

لا يلزم من اختلاف المسالك اختلاف المقصد <sup>(11)</sup>، بل قديكون <sup>(11)</sup> متحدا مع اختلاف مسالكه، كالعبادة والزهادة والمعرفة مسالك <sup>(11)</sup>، لقـرب الحق على سبيل الكرامة و كلها متداخلة. فلابد للعارف من عبادة<sup>(11)</sup> وإلا فلا عبرة بمعرفته إذا<sup>(10)</sup> لم يعبد معروفه؛ ولا بدله<sup>(11)</sup> من زهادة، وإلا فلا حقيقة

- هنا هذه العبارة سائطة من ب: و بحسبه فلا يختص أنصوف بفقر والاغنى.
  - ۲. في ف و من: التصوف ...
  - ٢. في ٢: <u>وجه لله ۽ ربيم و و في ب: وجه ربه تعالى و في طه: وجه لله ـ</u>
    - ٤\_ في عن: تكون \_
    - م في **ز ر عن** الملامته .
      - ۱. في ط: اسقط.
      - ۷\_ في ب: الطريقه\_
    - ۸\_ ع<u>ن</u> ساقط من **ط**\_
    - ٩. في **ق**: مولا<u>ه</u> ولكن في هامنية: الله مصححا.
      - ۱۰ \_ فافهم ساقط من 🖵 \_
        - ۱۱\_ في ف: المقاصد.
      - ١٢\_ في **طروعي: المقصد**زائد بعد <u>يكون</u>\_
        - ۱۳\_ مالك ماقط من **عن .** 
          - ۱٤\_ فې**ق**:<u>عباده</u>\_
          - ۱۵\_ في **ط**: اذ\_
          - 11\_ في **ط**ه: لها \_

عنده، إذ لم يعرض عمن<sup>(1)</sup> سواه؛ ولا بـد لـلعابد منهما، إذ لا عبادة إلا بمعرفة، ولا فراغ للعبادة إلا بزهد؛ والزاهد<sup>(٢)</sup> كـذلك، إذ لا زهد إلا بمعرفة، ولا زهد<sup>(٣)</sup> إلا بـعبادة، وإلا عاد بطالة <sup>(٤)</sup>. نـعم؛ من غلب عليه العمل فعابد، أو الترك فزاهد، أو النظر لتصريف الحق فعار ف، والكل صوفية، والله أعلم.

#### قاعدة: ١١

لكل شيء أهل ووجه<sup>(٥)</sup> ومحل و حقيقة <sup>(١)</sup>. وأهلية <sup>(٧)</sup> التصوف لذي توجه صادق أو عار ف محقق أو محب مصدق أو طالب منصف أو عالم تقيده <sup>(٨)</sup> الحقائق أو فقيه تقيده<sup>(٩)</sup> الاتساعات <sup>(١٠)</sup>؛ لا متحامل بالجهل أو <sup>(١١)</sup> مستظهر بالدعوى أو مجازف في النظر أو عامي غبي<sup>(١٢)</sup> أو طالب معرض أو مصمم على تقليد أكابر من عرف<sup>(١١)</sup> في الجملة<sup>(١٩)</sup>، والله أعلم.

- 1 في **ص ريب:** علا
- ۲\_ في ط: ازهد\_
- ٣\_ في **عن**: معرفة\_
- t\_ في**ن**ي:بيطاله\_
- ه <u>ورجه</u> ساقط من 🖶 د
- دي ف و عن: حقيقه و محل و حقيقه ساقط من بد.

(ii) هنا هذه العبارة زائدة في هامش ف: وما هوه الشي حقيقته ، حقيقته ما ذلت عليه مداند الحقائق في الاصطلاح المقوم ما يعرف بالذوى ولا يمكن التعبير عنه فيدرس و فيه كتب للقوم كتفسير الفشيري و بحر الحقائق و حقائق السلمي وغير ذلك.

- ۷\_ في **ق**: <u>فاهليته</u>\_
- ۸\_ في **ب**: تفيده\_
- ۹\_ في **ب**: <u>تفبده</u>
- ۱۰ هنا في هامش ف: كاحياء العلوم و قوت القلوب و العول ف و التعرف.
  - 11\_ <u>او</u> ساقط من **عن** \_
  - ۱۲ في **عن**: <u>غني</u> -
  - ۱۳\_ فې **ق**: عزف ـ
  - ۱٤ في ف: بالحملة.

## (11)

#### قاعدة: ١٢

شرف الشيء، إما أن يكون بذاته فيتجرد طلبه لذاته، وإما أن يكون لمنفعته <sup>(1)</sup>، فيطلب من حيث ما<sup>(۲)</sup> يتوصل منه إليها به ، وإما أن يكون لمتعلقه <sup>(۲)</sup> فتكون<sup>(2)</sup> الفائدة في الوصلة بمتعلقه <sup>(0)</sup>. فمن ثم قيل: علم بلا عمل وسيلة بلا غاية، وعمل بلا علم جناية <sup>(1)</sup>، والعمل<sup>(۷)</sup> أفضل من علم به. والعلم<sup>(A)</sup> بمتعالى، أفضل العلوم، لأنه أجل العلوم<sup>(P)</sup>. وعلم يراد لذاته أفضل، لكون<sup>(11)</sup> خاصته<sup>(11)</sup> في ذاته كعلم الهيبة والأنس، ونحو<sup>(۲1)</sup> ذلك. فمن لم يظهر<sup>(۲1)</sup> له<sup>(۲1)</sup> لنيجة علمه في عمله، فعلمه عليه لا له. وربما شهد بخروجه منه، إن كان علمه [مشروطا]<sup>(10)</sup> بعمله، ولو في<sup>(11)</sup> باب كماله، فافهم، وتأمل ذلك<sup>(11)</sup>.

- في **عن:** لينفعه ـ (i) \_) اهنا في هامش ف: كعلم الاحكام و الدرهم و الدينار و الهليلج. (ii) ما ساقط من 🖶 \_ ۲\_ في **ق**: بىنعلقە ـ ٣\_ في 🕹: فِكرن \_ \_t في **ف**: للتعلقين \_0 في **عن**: حيانهـ \_'l في 🛃: العقل ـ \_v اهنا في هامش في: فالعلم شرفه باصله، أمور اللاله، شرف المعلوم و واللقة الغليل و شرف الغاية. شرح شرح العقائد. \_A في **ق**: معلوم ـ \_9 في **من: يكون، و في ب: لكونه \_** \_) s في م: بحاصته و في النسخ الأخرى: بحاصيته. \_11 في **ب**: غير\_ 114 في **ق، ف رس**ى: <u>تظهر</u> ـ \_17 له ماقط من ف و ب د \_) t في **م. ق**: <u>مشروط</u> مرفوعات \_10 في **ف ، ص ر ب**: على ـ 111

  - (ii) والله اعلمزائد في فدر

## (11)

#### قاعدة: ١٣

فائدة الشيء، ما قصدله وجوده و إفادته<sup>(1)</sup> حقيقته في ابتدائه أو انتهائه أو فيهما؛ كالنصوف علم قصد لإصلاح القلوب و إفرادها لله عما سواه؛ وكالفقه لإصلاح العمل، و حفظ النظام، و ظهور الحكمة بالأحكام. وكالأصول، لتحقيق المعتقدات<sup>(٢)</sup> بالبرهان و تحلية الإيمان بالإيقان. و كالطب لحفظ الأبدان، و كالنحو لإصلاح اللسان، إلى غير ذلك، فافهم<sup>(٢)</sup>.

#### قاعدة: ٤٢

العلم بفائدة الشيء و نتيجته باعث على التهمم<sup>(\*)</sup> به، والأخذ في طلبه لتعلق النفس بما يفيده، إن وافقها، وإلا فعلي العكس. وقد صح أن شر ف الشيء بشر ف متعلقه. ولا أشر ف من متعلق علم النصو ف لأن مبدأه خشية الله التي هي نتيجة [معرفته] <sup>(\*)</sup>، و مقدمة اتباع أمره، و غايته إفراد القلب لله <sup>(1)</sup> تعالى. فلذلك <sup>(Y)</sup> قال الجنيد <sup>(A)</sup> رضي الله عنه: "لو علمت أن تحت أديم السماء أشر ف من هذا العلم <sup>(P)</sup> الذي نتكلم فيه مع أصحابنا<sup>(1+)</sup> لسعيت إليه"<sup>(11)</sup> انتهى، وهو واضح.

- أن في طر: فائدته ...
- ۲. في ط: المقدمات.
- ۲۔ فافھم ساقط من **ھی**۔
- t\_\_\_\_\_ في **عن:** التهرم\_
- ه\_ في **م**زوفته \_
- في انسخ الأخرى: له
  - ٧\_ في **عن**: فللك\_
- ٧. أبو الفاسم الحنيد بن محمد بن الحنيد الخزاز الفواري بالبقدادي (٢٩٧ / ٢٩٠) كان خيخ وقده و فريد عصره. و هو أول من تتكلم في علم التوحيد ببقداد كان ففيها على مذهب سفيان الثوري و صحب عاله السري السفطي و الحارت المحاسبي و غيرهما من حله المشائخ و معلى الحنيد عن العار ف ففال: "من نطق عن سرك و أنت ماكت" و كان يقول: "مذهبنا هذا مفيد بالأصول و الكتاب و المنذ من لم يحفظ الفرآن ولم يكتب الحديث و لم ينفقه لا يفتدى به". له "ر مائل --- ط" و "دواء الأرواح -- خ".
  - tt صفة الصفوة، ٢٤١٢، ٤٢٤، وفيات الأعيان، ٢: ٢٢٣، ٢٧٣٤، الأعلام، ٢: ١٤١٠
    - ٨\_ في **ق**: <del>العالم</del>\_
  - .٩. في ف: الاصحابنا ولكن في هامت: مع اصحابنا وفي عن: يتكلم فيه أصحابنا.
  - ۱۰. ذكر أبو نصر السراج نحوه: قال العنبلًا "لو علمت أن علما تحت أديم السماء أشرف من علمنا هذا لسعيت البه".
    - کاب اللنغ (داب ذکر آدامهم عند مجاراة العلم) ص ۱۸۰

## (17)

#### قاعدة: ١٥

أهلية الشيء تقضي بلزوم بذله لمن تأهل له إذ يقدره حق قدره و يضعه في محله. ومن ليس بأهل فقد ديضيعه، وهو الغالب أو يكون حاملا له على طلب نوعه، و هو النادر. فمن ثم اختلف الصوفية في بذل علمهم لغير أهله. فمن قائل: لا يبذل إلا لأهله؛ وهو مذهب [الثوري]<sup>(1)</sup> وغير ه<sup>(٢)</sup>. ومن قائل: يبذل لأهله ولغير أهله والعلم أحمى جانبا من أن يصل إلى غير أهله؛ وهو مذهب الجنيد <sup>(٣)</sup> رحمه الله. إذ قيل له: كم تنادي على الله بين يدى العامة؟ فقال: <sup>(1)</sup>كني أنادي على العامة بين يدي الله<sup>(3)</sup>. انتهى<sup>(0)</sup>. يعني أنه يذكر لهم ما يردهم إليه<sup>(1)</sup> فتسضح الحجة لقوم و تقوم على آخرين، والحق اختلاف الحكم بإختلاف النسب والأنواع<sup>(٢)</sup>، والله أعلم.

(ii) والثوري هو أبو عبدالله مقيان بن سعيد بن مسروق الثوري (٩٧- ١٦١ / ٢١٧- ٧٧٧) الفقيه، سيد أهل زمانه علما و عملاء و قال نعيد و بحين بن معين و غيرهما: "مقيان أمير المؤمنين في الحديث" و قال أحمد بن حنيل: "لا ينقدم عملى سفيان في قليمي أحمد" و قال بحين القطان: "ما رايت أحفظ من الثوري وهو فوق مالك في كل شيء" و ولم من الكب "الحامع الكبير" و "الحامع الصغير" كلاهما في الحديث و كتاب في "الفرائض".

- ۲۵ حلية الأوكيان، ۲۸۲۲ ۲۵۲۵ شلوات قذهب، ۲۱٬۱۵۵، ۲۹۱۰ وفيات الأعيان، ۲۱٬۲۹۱، ۲۹۲۸، الأعلام، ۲۱٬۶۱۰ ۲۰۱۰، ۲۰۰۰
- ٢. ذكر أبو تنعيم روايات بالعلم من الثوري في هذا معناه منه قال محمد بن يوسف التريابي: كان سفيان الثوري لا يحدث النبط و لا سفل المناس\_ وكان إذارة مناء ه فقيل له في ذلك فقال: إنما العلم أحد من الترب فإذا صار إلى النبط و اسفل الناس قلبوا العلمي
  - ۲۹: ۲۰۱۹ حليه الأوليان (۲۱۹
  - ۲\_ (i) في **ق**: الحنبدی ـ
  - (ii) مبقت ترجمنه\_ أنظر قاعدة: ١٤
    - ٤ تعالى زائد في بعد الله.

 $\_^{\sf V}$ 

- لم أعثر على هذا الفول ولكن ذكر الزروق في شرح الحكم ايضاً.
  - ۲۶ حکم لامن عطاء مع شرح شیخ **ازرو ان می ۱۹**۹
    - د. في ف: يريد هم أبه و في عن: يرد البهم .
      - (i) في **ب**: <u>لانواع</u>\_
- (ii) في هامش ف: الندب أي ألائ خاص و الأنواع أي أنواع العلوم.

<sup>1</sup>\_ (أ) في **م، ز**و**ب**: <u>النورى</u> و في **ق**: <u>النورى</u> ـ

### (۱٤)

#### قاعدة: ١٦

وجوه (<sup>(1)</sup> الاست. حقاق مستفادة من شاهد الحال؛ وقد يشتبه الأمر ، فيكون التمسك <sup>(۲)</sup> بالحذر <sup>(۳)</sup> أولى لعارض الحال؛ وقد يتجاذب الأمر من يستحقه ومن لا، فيكون المنع لأحد الطرفين (٢) دون الآخر. وقد أشار سهل<sup>(°)</sup> لهذا الأصل بقوله "إذا كان بعد المائتين فمن كان عنده شيء من كلامنا فليدفنه فإنه يصير زهد الناس في كلامهم و معبودهم بطونهم"(``). وعددد أشيباء تقضى بفساد الأمر حتى يحرم بثه لحمله (٧) على غير ماقصدله، ويكون (^) معلمه كبائع السيف (٩) من قاطع الطريق (١٠).

وهذا حال كثير (11) من الناس في الوقت، التحذوا علوم (11) الوقائق والحقائق (11) سلما لأمور (11) لاستهواء (<sup>(10)</sup> قلوب العامة و أخذ أموال الظلمة واحتقار المساكين والتمكن من محرمات بينة وبدع ظاهرة حتمي إن بعضهم خرج عن (<sup>11)</sup> الملة وقبل منه الجهال ذلك (<sup>11)</sup>، با دعاء الإرث والاختصاص في الفن، نسأل الله السلامة<sup>(١٨)</sup> بمنه.

- في ب: فيكون احد الطرفين. \_t
- أبو محمد مهل بن عبدالله بن يونس اشتري (٢٠٠ / ٢٨٣ / ١٥٨م. ٨٩٦) كان أحداثمه الصوفية و علماءهم والمكلمين في \_0 علوم الإعلاص والرياضيات وعبوب الأفعال. صحب عاله محمد بن سول و شاهد ذالنون المصري منذ قال سهل: "أصولنا منة الممسك بكتاب الله، والاقداء بسنة, سول الله"، وأكل الحلال، وكف الأذى، واحتتاب الآلم، والاة، الحقوق". قال ابن العماد: "طريفة سهل تشبه طريق الملامنية". وله كتاب في "تفسير الفرآن -- ط" و "كتاب رقائق المحبين" و غير ذلك. سُلُوات قلمت، ٢٠٦٨، ٢٠ وقيات الأعيان ٢: ٢: ٩،٤٣٠ ؟ وظيفات قصوفيه، ٦: ٢؛ الأعلام، ٦٤٣٠٠ û
- ذكر أبو نعيم أقوال سهل بفسادزمان ، منهم، قال سهل: "إعلموا إن هذاز مان لاينال أحد فيه النجاة الإبليح نفسه بالجوع \_1 والصبر والجهد لفسادما عليه أهل الزمان". وقال: "من طن أنه يشيع من الخبر جاع" وقال: "البطنة أصل التفلة". ولكن لم أعثر على القول المذكور في المئن.

حلية الأوكيان، ٢٠١:١٠، ٩ ٩ tt

- في ق: فحمله و في ف: بحمله. \_V
  - في **عي**: تكون \_ \_٨
  - في **ز ، ص ر ب**: ميف ـ \_٩
- في **ز ، ف ، ص و ب**: <u>طريق ـ</u> \_1 · \_00
  - في 📥: الکثير ـ
- في **ص و ب**: علمهم وفي **ط**: علم ـ \_) ¥ \_1r
  - في **ص و ب**: الحقائق و الرقائق \_ في **ص**و **ب**: وزائد بعد لام<u>ور</u> . \_) t
    - ما سنو افي **ق** ـ \_10
      - \_11
      - في **ڪ**: من ـ ۔ ذلك سائط من **ب** ۔  $_{-})\,v$
- في **ز و ق:** السلامة فقط و في **ف ، ص و ب: ال**عافية و السلامة .. 114

في ط: وحدق \_)

فى **ف**ر: الىئىنىڭ، ۲\_

بالحفر ساقط من **س**۔ \_٣

### (10)

#### قاعدة: ١٧

في كل علم ما يخص و يعم، فليس التصوف بأولى من غيره في عمومه و خصوصه، بل يلزم بذل أحكام الله <sup>(1)</sup> المتعلقة بالمعاملات من كل عموما، وما وراء ذلك على حسب قابله <sup>(٢)</sup> لا على قدر قائله، لحديث: "حدشوا الناس بما يعرفون، أتريدون أن يكذب الله و رسوله" <sup>(٢)</sup>. وقيل للجنيد<sup>(٤)</sup> رحمه الله: "يسألك الرجلان عن المسألة الواحدة فتجيب هذا بخلاف ما تجيب هذا"؟ فقال: "الجواب على قدر السائل<sup>(°)</sup>. قال عليه السلام<sup>(1)</sup>: "أمرنا أن نخاطب الناس على قدر عقولهم"<sup>(۲)</sup>. الحديث<sup>(٨)</sup>

#### قاعدة: ١٨

اعتبار المهم و تقليمه<sup>(٩)</sup> أبلاً شأن <sup>(١٠)</sup> الصادقين <sup>(١١)</sup> في كل شيء . فكل من طلب من علوم القوم رقيقها<sup>(١٢)</sup> قبل علمه بجملة<sup>(١٢)</sup> أحكام العبوئية منها وعلل عن جلي<sup>(١٤)</sup> الأحكام إلى غامضها، فهو مخدوع بهواته.

| الله تعالى | فى <b>ق ربب</b> :                     | _) |
|------------|---------------------------------------|----|
| J          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |    |

- ٢. في ق: قائله و هذا اللفظ محذوف من ب.
- ٢. (وى أيخاري هذا الحديث في صحيحه هكذا: قال علي: حلقو الناس بما يعرفون أنتجون أن يكذب الله و رسوله. ٢٤ - محيح قبصاري، كتاب قدام، ٤٩ ، باب من حص باقتلم فوما تو دفوم كراهية ان لا يفهنوا: يروى سلم بلنط: عن فن سمود "وما أحت سحدث فوما حديثا لا بلغه عقولهم الإكان قيصهم فتة" . صحيح سلم، مقدمة فكتاب (قسمم ٢) باب النهي عن قحديث مكل ما سع (قنحلة ٢) .
  - ٤. مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ١٤
  - (ii) حكم لابن عطاء الله مع شرح الشيخ زرو ق ۱۹ ۴
    - فى طه: عليه الصلوة والسلام.
- ۷. أخرجه الهندي بالفط: "أمرنا أن نكلم اناس على قدر عقولهم". كتر العمال، كتاب العلم، باب آداب العالم و المتكلم، ١٣:١٠ (). حديث رقم: ١٢٠١
  - ٨. الحديث ساقط من طدر
    - ٩\_ فې ق: تقريمه\_
  - ۱۰ في **على و بې**: <u>من خان</u>، من زائد فيهما ـ
    - 11\_ في **ط**; الصديقين \_
    - ١٢\_ في **ب**: تقبقها\_
    - ١٣\_ في **ز**: <u>بحمل وفي ق: بحمل</u>
      - 14\_ فې **ق**: <u>حلى</u> ـ

لا سيما إن لم يحكم الظواهر الفقهيه للعبادات، و يحقق الفارق بين البدعة والسنة في الأحوال ويطالب نفسه [بالتحلي قبل التخلي]<sup>(1)</sup>، أو<sup>(1)</sup> يدعى لها ذلك.

#### قاعدة: ١٩

اعتبار النسب في الموانع<sup>(9)</sup>، يقضى<sup>(11)</sup>، يتخصيص<sup>(11)</sup> الحكم عن<sup>(11)</sup> عمومه، ومن ذلك وجو د الغيرة<sup>(11)</sup>

- المحافي م وق: بالتخلي قبل التحلي.
  - ×. في ب: و مكان او.
- ٢. أبو الحدين مرى بن المغلى المقطي البقدادي (٢٩ / ٢٨ ) أحد لمنصوفة الكبل و كان أو حدز مانه في الورج و علوم التوجيد وهو أول من تكلم في بقداد بلسان التوجيد وأحوال الصوفيد وصحب معروفا لكر نتي وهو عال الحقيد وأستاذه قال الحيفية: "مار أيت أعبد من اسرية أتت عليه أسان و تسمعون منه مارو في مضطحعا الإ في عله الموت".. قال الحقيقة "دفع لي السرير فعة" وقال: "هذه عنير لك من ميعمائه فضم"، فإذا فيها؟
  - "ولما أدعيت الحب قالت كلدينى فمالى أرى الأعضاء منك كو اميا فما الحب حتى تلصق لطهر بالحشا و تدليل حتى لا تحيب المناديا و تنحل حتى لا يدفى لك أبهوى موى مضاد بهما و تنما حيما"
- . و سقـل عـنـه عن الـنصوف فقال: "هو اسـم لثلاثه معان، وهو الذي لا يطفي نور معرفته، نور ورعه و لا يتكلم بياطن يقضه
  - عليه طاهر الكتاب؛ ولا تحمله الكرامات من الله على هنك أستار محارم الله".
- 14 شلوات فلعب ٢٦:٢ ٥،١٢٦؛ وفيات الأعيان ٢: ٩ ٥٢، ٢٥ ٢٠ منه تصفوة، ٢: ٢٨٦: ٢٢ ولقات تصوف، ٥، ٩: الأعلام: ٢: ٢٨
  - t\_\_\_\_\_t في **ط**; محبوبه \_
  - ٥ في **ف ر ص:** <u>تشوقك ـ</u>
  - ۲. في ف و من: تشوقك .
  - ٧. حكم لابن عطاء الله مع شرح الشيخ زروق، ص ١٠٩.
  - ٨. والله اعلم ساقط من ذو في ق: وهو عجب و في عن و ب: والله اعلم .
    - ٩. في 3: الواقع و في 3: الوقائع و في عن و ب: لوضع .
      - ۱۰ فې **ف رب** <u>ب</u>قتضي.
      - 11 في **ف مع رب** <del>تخصيص \_</del>
        - ۱۲\_ فې**ز**: <u>على</u>-
        - ١٣\_ في **ب**: الغبر-

#### (۱۷)

على علوم<sup>(1)</sup> القوم من الإنكار، وحماية عقول العوام من <sup>(1)</sup> التعلق، بما يخص <sup>(1)</sup> منها حامل على وجود <sup>(2)</sup> القصد لتخصيصها <sup>(0)</sup>. هذا مع<sup>(1)</sup> كثرة<sup>(۷)</sup> ما يخص منها <sup>(٨)</sup> و مداخل الغلط <sup>(٩)</sup> فيه علما أو <sup>(١1)</sup> عملا أو <sup>(11)</sup> دعوى أو غير ذلك، فافهم. "وأعط كل ذي حق<sup>(11)</sup> حقه<sup>،(۲۱)</sup>. فالأعمال للعامة، والأحوال للمرينين، والفوائد للعابدين، والحقائق للعارفين، والعارات قوت لعائلة<sup>(11)</sup> المستمعين، وليس لك إلا ما<sup>(10)</sup> أنت له آكل، فافهم.

#### قاعدة: ٢٠

الاشتراك في الأصل يقضي بالاشتراك في الحكم. والفقه والتصوف شقيقان في الدلالة على أحكام الله تعالى <sup>(11)</sup> و حقوقه؛ فلهما حكم الأصل الواحد في الكمال والنقص؛ إذ ليس أحدهما بأولى من الآخر في مدلوله. وقد صح أن العمل شرط <sup>(٧1)</sup> كمال العلم فيهما وفي غيرهما لا شرط صحة فيه إذ لا ينتفي بانتفائه، بل قد يكون دونه لأن العلم إمام العمل، فهو سابق <sup>(١٨)</sup> وجو ده، حكما وحكمة؛ بل لو شرط فيه<sup>(١٩)</sup> الاتصاف<sup>(٢٢)</sup> لبطل أخذه. كما أنه لو شرط في الأمر والنهي العمل للزم<sup>(٢١)</sup> ارتفاعهما بفساد<sup>(٢٢)</sup> الزمان و

- علوم ساقط من **ص و طد** \_) في **ز ، ق ، ف ، من ر ب**: <u>عن ـ</u> ۲\_ في **ز**: <u>لا بخص و في **ص ر ب**: بختص \_</u> \_٣ في **ف**: رحوم \_t في **ق ر ط**ه: بتخصيصها ـ \_0 ٦\_ فې **ز**: <u>على</u>۔ \_v فې **ق**: <u>ضرر</u> -في **ف و عن:** بخص منهما و منها ماقط من **ط** . \_A في **ق**: الترض مكان التلط. \_٩ 1. في **ز**: <u>ر</u> ـ \_11 فې **ز**: <u>ر</u>-في **ز**: کل حکم۔ \_18 في ق: كل حكم حقه و في طه: كل ذي حكم حقه\_ \_1 Y في ف: لقابله و في ب: لقائيله. \_1 t فی **ہی**: اہا۔ \_10 تعالى ساقط من **ق** ـ 10 في 🕻 ، ق و 🛶: في بعد خرط ز الد \_1v في **ب ر ڪ**: في بعد سابق زائد \_1 A فيه ساقط من ط \_ \_19
  - ۲۰ في <del>ط</del>: <u>الاتصال</u> ـ
    - ۲۱\_ في **س:** للزوم\_
    - ۲۲\_ في **ب**: لفساد

ذلك غير <sup>(1)</sup> سائغ شرعا، ولا محمود <sup>(۲)</sup> في الجملة، بل قد أثبت الله <sup>(۳)</sup> العلم لمن يخشاه وما نفاه عمن لم يخشه<sup>(4)</sup>.

واستعاذ عليه السلام <sup>(°)</sup> "من علم لا ينفع "<sup>(1)</sup> وقال: <sup>«أ</sup>شد الناس عذابا يوم القيامة، عالم لم ينفعه الله<sup>(۷)</sup> بعلمه "<sup>(۸)</sup>. فسماه عالما مع عدم انتفاعه، فلزم <sup>(۹)</sup> استفادة<sup>(۱۱)</sup> العلم من كل محق فيه محقق <sup>(۱۱)</sup> له، ليس<sup>(۱۲)</sup> ضرر علمه <sup>(۱۱)</sup> في وجه إلقائه<sup>(۱۱)</sup>، كعدم<sup>(° ()</sup> اتصافه، فافهم.

#### قاعدة: ۲۱

الأغلب في الظهور، لازم في الاستظهار بما يلازمه (١٦). وقد عرف أن التصوف لا يعرف إلا مع (١٧)

- ۱\_ في **عن** عن مكان غير \_
- ٢. في ق: محموداً منصوباً .
  - ٣\_ في 😐 الله تعالى ـ
- ٤. هذا الاخبارة إلى هذه الاية: "أنما يخشى الله من عباده العلماء". القرآن ، فاطر: ٣٨،٣٥
  - ه. في عن: صلى الله عليه وسلم و في ب و ط: عليه الصلوة و السلام.
- ٢. رواه ابن ماحه تحتوه: كنان رمول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "اللهم إذي أعوذ بك من الأربع: من علم لا يشع، ومن قلب لا يختلع، ومن نفس لا تشيع، ومن دعاء لا يُسم".
  - الله من ان ماحه أنواب الدَّمَان (السَمَجَم) داب فصل الدَّمَان (التَحَمَّة ١)، حَدِيثُرفُمَ ٢٨٣٢
    - ۷\_ الله ساقط من 🕶 ـ
- ٨. خعب الإيمان لليبهقي، الثامن عشر من خعب الإيمان وهو في نشر العلم، فصل قال: و ينبقي لطالب أنعلم ، حديث رقم: ١٧٧٨ ــ
  - ۲۰ فيض القدير للمناوي، حديث رضم ٤ ٥٠،٠٠٠، ٥٩
    - ٩\_ في 📥: فبلزم و في ق: فلزم ايضا\_
      - ۱۰\_ في **ب**: <u>احتفاده</u>\_
        - 11\_ في **عن:** <u>محق</u>\_
    - ١٢٠ في **ف وب:** له زائد بعد ل<u>يس و</u> في **من**: <u>به -</u>
      - ١٣ في ق: عمله و في عن عمل -
        - ١٤\_ في **عن: الفائدة**\_
        - ۱۵ في **ف ، ص ريب**: لعدم ـ
  - 11. في ف ، عن و ب: يستازمه و في هامش ف: يلازمه مصححا.
    - ١٧ \_ في **ف و عن:** ملازمة بعد مع زائد

الـعـمل به؛ فالاستظهار <sup>(1)</sup> بـه دون عـمـل تـدليـس؛ وإن كان العمل شرط كماله. وقدقيل: "العلم يهتف <sup>(٢)</sup> بالعمل، فإن وجده، وإلا ارتحل". أعاذنا الله من علم بلا عمل، آمين.<sup>(٣)</sup>

#### قاعدة: ٢٢

لا يصلح<sup>(\*)</sup> العمل بالشيء إلا بعنمعرفة حكمه ووجهه <sup>(°)</sup>. فقول <sup>(1)</sup> القائل: لا أتعلم حتى أعمل، كقوله: لا أنداوي حتى تذهب علتي؛ فهو لا يتداوي ولا تذهب علته. ولكن العلم ثم العمل ثم النشر ثم<sup>(V)</sup>. الافادة<sup>(٨)</sup>، وبالله التوفيق.

#### قاعدة: ٢٣

طلب الشيءمن وجهه، وقيصده من مظانه <sup>(١)</sup> أقرب لتحصيله. وقدثبت أن حقائق<sup>(١٠)</sup> علوم المصوفية منح إلهية، ومواهب اختصاصية <sup>(١١)</sup>، لا تنال بمعتاد الطلب؛ فلزم مراعاة وجه ذلك، وهو ثلاثة<sup>(١١)</sup>:

أولها : العمل بما علم قدر الاستطاعة. الثاني: اللجؤ إلى الله<sup>(٢٢)</sup> في الفتح على قدر الهمة. الثالث : إطلاق النظر في المعاني حال الرجوع لأصل السنة<sup>(٢١٤)</sup> ليجري الفهم، وينتفي الخطأ، ويتيسر الفتح.

- ا. في عن: والاستظهار .
- ۲. بهنگ ساقط من عن وطد.
  - ۳۔ آمین ساقط من **ز**۔
    - ٤\_ في ز: لايصح\_
    - ه فې **ق**: <del>رحه ـ</del>
    - ۱ـ في ب: فيقول.
- ۷\_ في ف ، من و ب: و مكان شم.
  - ٨\_ في طح: الاحادة \_
  - ۹۔ في**ب**: مضانع
- ۱۰ في : حقائق و في النسخ الأخرى: دقائق.
  - 11\_ في **ق رف:** اختصاصه ـ
    - ١٢\_ في **زرق:** <u>للات</u>\_
    - ١٣\_ في **ف**: الله تعالم.
    - ٤. في ف: المنح.

#### (1.)

وقد أشار الجنيد<sup>(1)</sup> رحمه الله<sup>(1)</sup> لذلك بقوله<sup>(۲)</sup>: "ما أخلنا التصوف عن القيل<sup>(2)</sup> والقال، و<sup>(0)</sup> المراء والجدال، وإنما أخلناه عن<sup>(1)</sup> الجوع والسهر وملازمة الأعمال أوكما قال "<sup>(۷)</sup>. و في الخبر<sup>(۸)</sup> عنه عليه السلام<sup>(۹)</sup>: "من عمل بما علم ورثه<sup>(۱۰)</sup> الله علم ما لم يعلم"<sup>(11)</sup>. وقال أبو سليمان الماراني<sup>(۲۱)</sup> رضي الله عنه: "إذا اعتقدت<sup>(۲۲)</sup> النفوس<sup>(11)</sup> ترك الآثام، جالت في الملكوت، ورجعت إلى صاحبها بطرائف<sup>(10)</sup> الحكمة، من غير أن يؤ دي إليها عالم علما<sup>(11)</sup>. انتهى.

- مبقت ترجمته أنظر قاعدة ١
  - ٢\_ في 🕻: رحمه الله تعالى۔
    - ۲\_ فې**ق**:<u>بقرل</u>\_
    - t\_ فې**ق**:<u>بالقبل</u>\_
- فى ف ، عن و ب: و لاعن قبل المراءز اللد.
  - ۱۔ فې**ق**∹<u>من</u>۔
- ٧\_ رواه ابنو نتجم و شهاب الدين السهرور دي بلفظ: يقول (أبو محمد الحريري): منتعت الحنيد بن محمد بقول: "ما أعذنا التصوف عن القال و الفيل، لكن عن الحوع و ترك الدنيا و قطع المالوفات و المستحسنات".
  - tt حليه الاوليان (۲۹۵) فجيد بن محمد فجيد (۲۹۱:۱۰ مديث رفم: ۲۹۸۵، عوارف المعارف (۶۹
    - ٨. في الخبر ساقط من ط .
    - ٩. في بوط: عليه الصلح ة والسلام.
      - ۱۰ فې **س: اور ئە** ـ
    - - ۲۲ حلية الأوليان (۵۵۵) أحدد بن أبي الحولري (۲۰: ۲۲) حديث رفع: ۱٤:۲۲۰
- ١٢\_ أبو سليمان عبدالرحمن بن أحمد بن عطيه العنسي الملحجي الذل في (٢١٥ /٢١٠) از اهد المشهور أحدر حال الطريقة من أهل داريًا (بمقوطة دمشق) وأقام بها مدة شرعاد إلى اشام كمان من حملة المسادات وأرباب الحد في المحاهدات. و من كلامه: "أقضل الأعسال صرف هوى النفى" و "عبر السخاما وافق الحاجة".
  - ۲۹ وفيات الأعيان ۲۰:۲۱۲۱ الأعلام ۲۰:۲۹۴ ۲
  - ۱۳ في ف ، عن و ب: إعتادت و في هامش ف: إعتقدت مصححا.
    - 14 في **ف**: النفس\_
    - ۱۰\_ في **ف**: <u>بطرائق</u>
- 11 رواه أبو نعيم باقط: فقال أحمد بن أبي الجواري: ممعت أبا سايمان يقول: "إذا اعتقدت النفوس على ترك الآنام حالت في الملكوت وعادت إلى ذلك أعبد بطرائف الحكمة من غير أن يؤدي إليها عالم علما"\_
  - ۲۲ حليه الأوليان، (٤٤٥) أحمد من أبي الحوار في ١٢:١٠، حديث رفع: ١٤٣٢٠

#### (11)

#### قاعدة: ٢٤

ما ظهرت <sup>(1)</sup> حقيقة<sup>(٢)</sup> قط في الوجود<sup>(<sup>7)</sup></sup> إلا قوبلت بدعوى مثلها، وإدخال ما ليس منها عليها، ووجو دتكذيبها. كل ذلك ليظهر فضل الاستئثار بها و تتبين<sup>(1)</sup> حقيقتها، باننفاء معارضها <sup>(٥)</sup> "فينسخ الله ما يلقى الشيطان ثم يحكم الله آياته<sup>،(1)</sup>. وللوارث نسبة<sup>(٧)</sup> من الموروث، و "أشد الناس بلاء الأنبياء ثم الأولياء ثم الأمثل، فالأمثلإنما يتلى الرجل على قدر دينه<sup>(١)</sup>. فمن <sup>(١)</sup> كان أهل هذا الطريق<sup>(٢)</sup> مبتلى<sup>(11)</sup> بتسليط الخلق أولا، و بإكرامهم وسطا، و بهما<sup>(٢)</sup> آخراً. قيل: "لنلا<sup>(٣)</sup> يفوتهم الشكر على المدح؛ ولا الصبر على الذم. فمن أراده فليوطن <sup>(11)</sup> على الشدة. وإن<sup>(°)</sup> الله يدافع عن الذين آمنوا<sup>(11)</sup>. "ومن يتوكل على الله فهو حسبه<sup>(٧1)</sup>. فافهم.

- ا\_ في **ق**: <u>طهر</u>\_
- ۲\_ حقيقة ساقط من عن ۲
  - ٣\_ في **ق**: الوحوم \_
  - t\_ في قق <u>تيبين</u>\_
- هـ فيها**مشق: معارضتها**ـ
- ۲. القرآن، الحج: ۲،۲۲ ٥
- ۷\_ فى 🐌: نىبە نىبە مكررة.
- ۸\_ (i) <u>فالامتل</u> ساقط من **ق**۔

(ii) رواه أحمد نحوه: فقمال رمول الله صلى الله عليه وسلم: "إن من أندانتان بلاء الأنبياء ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم" واخرج الحاكم: عن معد بن وقاص قال سألت رمول الله صلى الله عليه وسلم: من أهد الناس بلاء؟ قال: "الأنبيون ثم الأمثل فالأمثل. يتلى الرحل على حسب ديد"

- 🌾 👘 مسند الأمام أحدد بن حبل احديث فاطبة عنه أبي عبيدة وأعت حليفة رضي الله عنها ١٠٦، ٣٩ ٦، ١ ٩٠٠ للمستدركة. ١٠٠
  - ۹. فې **ز , ق , ف ر ب**: ئم بعد فين زائد.
  - ۱۰ في عن: صاحب الطريق و في ف: صاحب هذا الطريق.
    - في ف و ب: منالج و في ط: مبتلين.
      - ١٢\_ في **ف**: لهما\_
        - ١٣\_ في **س**: لا ـ
    - ۱٤ هنا في ق، عنى، بو وها: نفسه بعد فليرطن زائد.
      - ۱۰ في ف و من فان وفي هـ: ان ـ
        - ۲۸،۲۲ الفرآن، الحج: ۳۸،۲۲
        - ۱۷\_ القرآن ، العلاق: ۳،۱۰

## (11)

#### قاعدة: ٢٥

لا علم إلا بتعلم عن <sup>(1)</sup> الشارع أومن ناب منابه فيما أتى به <sup>(٢)</sup>، إذ قال عليه السلام <sup>(٣)</sup>: "إنما العلم بالتعلم، وإنما الحلم بالتحلم، ومن يطلب<sup>(٤)</sup> الخير يؤته، ومن يتق الشريوقه<sup>(٥)</sup>. وما تفيده<sup>(٢)</sup> العبادة<sup>(٧)</sup> والتقوى<sup>(٨)</sup>، إنما هو فهم<sup>(٩)</sup> يوافق الأصول و يشرح الصدور و يوسع العقول. ثم هو منقسم<sup>(٢)</sup> لما هو<sup>(11)</sup> يدخل<sup>(٢1)</sup> تحت دائرة الأحكام ومنه ما لايدخل تحت دائرة العبارة وإن كان<sup>(٢1)</sup> مما تتناوله<sup>(٤1)</sup> الإشارة. ومنه ما لا تفهمه الضمائر<sup>(٥1)</sup>، وإن أشارت إليه الحقائق، مع وضوحه عند مشاهده<sup>(٢1)</sup> و تحقيقه<sup>(٢1)</sup> عند متلقيه<sup>(٨1)</sup>. وقولنا فيه: "فهم" تجوز<sup>(٩1)</sup> لإثبات أصله لا غير، فافهم<sup>(٢٠)</sup> ما أشرنا إليه، وبالله التوفيق.

- ۱ فې **ز زق** م<u>ن</u> -
- ۲\_ في **ز**: <u>انابه</u> و في ق و ف: انابه ـ
- ٢. في عن، بو ط: عليه الصلوة و السلام.
  - ٤\_ في طد: طلب \_
- رواه ابنو نعيم باقتط : عن أبي الدرداء عن الذي صلى الله عليه و سلم قال : "إنما العلم بالتعلم و الخلم و من يتحر الخبر يعطيه و من يتن الشريوة»".
  - t حلية الأولياء، ٢١٥ ، رحاء من حيوة، ٥: ١ ٢٥
    - 1\_ في **ب**: تقبده
    - ۷\_ العبادة ساقط من ط \_
    - ۸. في **ف رس: ا**لتقى.
    - ٩. فهم ساقط من ق و طه .
    - ۱۰ في ق: ينفسم وفي عن: هو ينفسم ـ
      - ۱۱\_ ه<u>و</u> ساقط من **ز ر ط**ه
  - ١٢ فې ق و طه: يد يول و فې طه ، مې و ب : د خل .
    - ١٣. 👘 کان ساقط من 🖵 .
  - ۱٤ في في: تناولته و في ق: تناله و في ب، عن و ف: تشير و في طه: تناوله.
    - ١٥\_ في **عن: الطمائر**\_

\_) v

- ۱۱ في ق: مشاهدة و في ف و عن: مشاهدته و في ب: مشاهده ...
  - في **ز**: تحقق \_
- ۱۸ فې ق: تلقيه و فې ف: متعلقيه وفې س: متعقليه و فې ب: متعلقه ...
- 1٩. في ق: وقولنا فهم فيه تحوز و في عن و هـ: وقولنا فيه: فهم تحوز ما ...
  - ٢٠ \_ في : فافهم و في النسخ الاخرى: فاعرف.

### (14)

#### قاعدة: ٢٦

حكم الفقه عام في العموم<sup>(1)</sup>، لأن مقصده إقامة رسم اللين و رفع مناره و إظهار كلمته <sup>(\*)</sup>. وحكم التصوف خاص في الخصوص، لأنه معاملة بين العبد و بين ربه<sup>(\*)</sup>، من غير زائد على ذلك. فمن ثم صح إنكار الفقيه<sup>(\*)</sup> عدلى الصوفي و لم يصح<sup>(\*)</sup> إنكار الصوفي على الفقيه . ولزم الرجوع من التصوف إلى الفقه،<sup>(1)</sup> و <sup>(\*)</sup> الاكتفاء<sup>(A)</sup> به <sup>(\*)</sup> دونه. و لم يكف التصوف عن الفقه بل لا يصح دونه، و لا يجوز الرجوع منه إليه إلا به، وإن<sup>(\* 1)</sup> كان أعلى منه مرتبة<sup>(11)</sup>، فهو أسلم وأعم منه<sup>(11)</sup> مصلحة.

و في ذلك <sup>(١٢)</sup> قيل :كن فقيها صوفيا، ولا تكن صوفيا فقيها. و صوفي الفقهاء أكمل من فقيه الصوفية وأسلم <sup>(١٤)</sup>، لأن صوفي الفقهاء قد تحقق بالنصوف حالا و عملا و ذوقا بخلاف فقيه الصوفية، فإنه المتمكن<sup>(١٥)</sup> من علمه وحاله <sup>(١٦)</sup>، ولا يسم لمه ذلك إلا بفقه صحيح و فوق صريح. ولا يصلح <sup>(٧١)</sup> له أحدهما دون<sup>(١٨)</sup> الآخر، كالطب<sup>(١٩)</sup> الذي لا يكفي علمه عن التجربة ولا بالعكس<sup>(٢٠)</sup>، فافهم.

- العلوم ولكن في هامشه العموم مصححاً.
  - ۲\_ في **س**:کلبنه\_
  - ٣. في م: بين ربه و في النسخ الأخرى ربه فقط.
    - ٤\_في ف: الفقيه له.
    - ٥\_ في ط: لايصحح \_
- ۲. فى مورطة: إلى الفقه وفى روم في من من وبية: للفقه .
- ٧\_ هنا هذه العبلرة في الاحكام والحقائق لا بالنبذ والترك قبل الاكتفاءز اندة في ز ، ق ، ف ، س و ب.
  - ٨. في **ف**: صح الأكلفام
    - ۹. بەساقطىن **س.** 
      - ۱۰ فې **ف**: فان ـ
      - ۱۱ فې **ز**: رتبه ـ
  - ۱۲ منه سائط من **ق اف اص دید د** 
    - ١٣\_ في ط: لللك \_
  - 18. واسلم لان صوفي الفقهاء قد تحقق بالتصوف حالا وعملاو غوقا ساقط من ب.
    - ١٥\_ في **ق**: <u>ايتدكن</u> ولكن في هامنه: <mark>المتدكن</mark> و في **ب**: <u>التدكن</u> \_
      - ١٦\_ في **عن**: ملك \_
    - ۱۷ في ق و ط: لايصح و لكن في هامش ق: لا يصلح مصححا.
      - ۱۸ فې **مې و بې**: بلون\_
        - ١٩۔ في **ب**: <u>الطبيب</u>۔
      - ۲۰\_ في **ط**: العكس\_

## (15)

#### قاعدة: ٢٧

الاختلاف في الحكم الواحد نفيا و إثباتا، إن ظهر <sup>(1)</sup> ابتناء أحدهما على أصل لا يتم الاحتجاج به فهو <sup>(1)</sup> فاسد. وإن أدى إلى محال فهو باطل بخلاف ما ظهر ابتناؤه على أصل يتم الاحتجاج به، ولا تنزع <sup>(1)</sup> الحجة<sup>(3)</sup> من يد مخالفه، كان<sup>(0)</sup> الكل صحيحا، ومن ثم نفرق <sup>(1)</sup> بين خلاف واختلاف. فنكفر <sup>(٧)</sup> من آل قوله لمحال<sup>(A)</sup> في معقول العقائد، ونبد ع<sup>(٩)</sup> من آل به<sup>(۱)</sup> ذلك<sup>(11)</sup> في منقولها؛ إن التزم القول باللازم وإلا نظر في شبهته<sup>(11)</sup>[فيجري]<sup>(11)</sup> له حكمها على خلاف بين العلماء<sup>(21)</sup> في<sup>(01)</sup> لازم القول. ولا نكفر<sup>(11)</sup> ولا نبذع<sup>(11)</sup> من خرج لازم<sup>(11)</sup> قوله عن<sup>(11)</sup> محال، إذ لا نجزم<sup>(٢)</sup> بفساد أصله<sup>(11)</sup>

- أي في عن: إبدأ بعد طهر ذائد.
  - ۲ـ في **ق**نَّ هر ـ
- ۲. في **ز، ق، ف رب**: <u>لايتزع</u>.
  - e. في **ف**: الحجد
  - هـ في 📥: حبث يكون ـ
- دي ف و ب: تفرق و في من: يفرق .
- ٧\_ في عن: فيكفرو في ب: ونكفروهذا ساقط من ق .
  - في **ق**: لمحاله\_
    - ۹\_ في **س**: يدع\_

\_^

- ۱۰ فې **ف و ب** <u>قال</u>
- ۱۱ في طه: لللك \_
- ۱۲ في **ب**زنيه في
- ۱۳ في ج: محرار في ف فحرى و في ف و عن: فحرى و في ب و عان فتحرى .
  - ۱٤ في ف: بن العلماء و المتعلمين. و المتعلمين زائد فيها.
    - ۱۵\_ في **ب**: بين\_
      - ١٦\_ فې **س**: يکفر
      - ۱۷\_ فې **سى:** يىلىع\_
    - ۱۸ في ط: الازم فقط و في عن و ب: تحرج فقط .
      - ١٩\_ في **ط**ة: <u>غير</u>\_
      - ۲۰ في ف من وي: لا يحزم.
        - ۲۱\_ في **ب**: اصل\_

#### (۲۰)

مع احتماله. وبهذا<sup>(1)</sup> الوجه يظهر<sup>(Y)</sup> قبول خلاف أهل السنة بينهم، مع ردهم للغير عموما وهو جار في باب الأحكام الشرعية باعتبار<sup>(Y)</sup> الر دو القبول. فتأمل ذلك تجده، وبالله التوفيق<sup>(Y)</sup>.

#### قاعدة: ۲۸

لكل شيء وجه، فطالب العلم في بنايته، شرطه الاستماع والقبول، ثم التصور والنفهم، ثم التعليل والاستدلال، ثم العمل والنشر. ومتى قدم رتبة<sup>(\*)</sup> عن محلها، حرم الوصول لحقيقة العلم من وجهها. فعالم بغير تحصيل ضحكه، ومحصل دون تصوير<sup>(1)</sup> لاعبرة به، وصورة لا يحصنها <sup>(\*)</sup> الفهم لا يفيدها غيره، وعلم عري عن الحجة، لا ينشرح به الصدر<sup>(\*)</sup>، ومالم ينتج فهو عقيم. والمذاكرة حياته، لكن بشر ط<sup>(\*)</sup> الإنصاف<sup>(\*1)</sup> والتواضع، وهو قبول<sup>(\*1)</sup> الحق لحسن<sup>(\*1)</sup> الخلق و<sup>(\*1)</sup>متى كثر العدد<sup>(\*1)</sup> انتفيا. فاقتصر ولا تنتصر<sup>(\*1)</sup>، واطلب ولا تقصر وبالله التوفيق.

#### قاعدة: ٢٩

أحكام وجه الطلب، معين على تحصيل المطلب<sup>(11)</sup>. فمن (<sup>11)</sup> ثم كان حسن السؤال نصف العلم

| ت في <b>ف ، ص ر ب : لهذا مکان ر بهذل</b> |
|------------------------------------------|
|------------------------------------------|

- ۲. في ف ، عن و ب: بنم ولكن في هامش ف: بظهر مصححا.
- ۲ في م و طه: في باب و في النه الأخرى و هامش م: باعتبل وهو صواب.
  - ٤. فتامل ذلك تحده، وبالله التوفيق ساقط من ذ.
    - <sup>م</sup>\_ في قَصْ: رتبه ـ
- 1. في ٤ : دون تقوى و في ٤ من غير تقوير و في هامشه دون تقوير و في عن: من غير تصور و في ٢ من غير تصوير.
  - ٧\_ في \$; لا يحصبها و في \$; لا يحسنها و في هي: لا محصها \_
    - ۸. الصدر سائط من **س**۔
    - ٩۔ في ق: فِمِن يشرط مكان لكن بشرط.
      - ۱۰\_ فې **س**: <u>اتصاف ـ</u>
        - ۱۱\_ فې**ز**: <u>قبل</u>\_
      - ۱۲ فې **ز ، ق** و **ب**ز بخسن ـ
        - ۱۳\_ وِساقط من **ز**.
    - ٤. اى عدد الطلب زائد بعد العدد في ف و مى .
      - ١٥\_ في **ب**: <u>و</u>لاتنظروا\_
      - ۱۱. في ط: النظلوب.
        - ١٧\_ في **ط**: <u>و من</u> ـ

إذجواب() السائل على قدر تهذيب المسائل. وقد قال ابن العريف () رحمه الله: "لا بد لكل طالب علم حقيقى من ثلاثة أشياء: أحدها: معرفة الإنصاف، ولزومه بالأوصاف. الثاني: تحرير وجه السؤال، و تجريده من (") جهات عموم الإشكال (\*) . الثالث: تحقيق الفرق بين الخلاف و الاختلاف". قلت: "فما رجع لأصل واحد فاختلاف يكون حكم الله في كل (") ما أداه إليه اجتهاده. وما رجع لأصلين يبين(1) بطلان أحدهما عند تحقيق النظر فخلاف، والله أعلم".

#### قاعدة: ۳۰

التعاون على الشيء تيسير <sup>(٧)</sup> ليطلبه، ومسهل لمشاقه على النفس وتعبه. فلذلك<sup>(٨)</sup> ألفته النفوس حتمي أمر به على البر (٩) والتقوى، لا عملي الإثم والعدوان؛ فلزم مراعاة الأول في كل شيء، كالثاني (١٠). ومنه قول سيدي أبي عبدالله بن عباد ((() رحمه الله تعالى (() : "أوصيكم ()) بوصية لا يعقلها إلا من عقل

- في ق: الحابة و في هامشه لحو الب ـ \_)
- أببوالبعباس أحمدين محمدين موسى بن عطاء الله الصنهاجي الانتثلسي البرسي المالكي الصوفي المعروف بابن العريف ۲\_ (١١٤١-١،٨٨/ ٥-١١) كنان من كبيل الصالحين وله المناقب المشهور قد وبينه وبين القاضي عياض بن موسى ا البحصبي مكاتبات حسنه وكانت عنده مشاركه في أنباء من العلم كان العباد وأهل الزهد بالفونه ويحمدون صحبته وله كتاب "محاسن المحالي -- ط" و غيره من الكتب المتعلقة بطريق الفوم، وله نظم حسن في طريقهم ايضاً. ومات بمر اكش. وفيات الأعيلي ١٢ : ١٢ - ٢٨ - ١٤ الأعلام ، ١ : ٢١٥ û
  - في **عن**: <u>عن</u>-\_٣
  - في **م راط**: ا<u>حمات علوم را في \$: اعلوم حمة را في قاء ف راب: علوم حمات را في هن: عن غيوم حمات ـ ا</u> \_t
    - کل ساقط من 🕻 ۔ \_0
    - في **هي**: <u>تبين</u> و في **ط:** ينبين\_ ٦.
    - في ق: <u>بېيىر و</u> في **ۋ ، ف ، ص ، ب و ط**: پېير. \_V
- ترتيب هذه الحملة في **عن** هكذا: فازم مراعاة الاول في كل شي كالثاني، فلذلك الفته النفوس حتى امر به على البر والتقوى، لا \_٨ على الأمم والعدوان
  - و ساقط من ق ۔ \_٩
  - في 📥: لا الثاني\_ 1.
  - في ف: عِبدالله بن عباد. (i) \_11

أبوعبدالله محمدين إبراهيم بنعبدالله بن مالك بن إبراهيم المنضري الحميري الرندي، المعروف بابن عباد (ii) (٧٣٢) ١٣٣٢ - ١٣٨٩): منتصوف باحث من أهل رندة بالأندلي - له كتب منها: "لرسائل الكبري" و "الرسائل الصغري" في التوحيد والتصوف والامتشابة الإيات" والنجيث المواهب العابة بشرح الحكم العطائية" تو في بمدينة فاس. نشي للطيب، ٢٠،٢ ٢٠١٧ كالأعلام، ٥: ٢٩٩ Û

- اتعالى ماقط من ف، ق ، ص و ب \_ 118
  - افي **ف ، ص و ب: ا**وصيك ـ \_17

وجرب<sup>(1)</sup>، ولا يهملها إلا من غفل فحجب<sup>(۲)</sup>، وهي أن لا تأخذ<sup>(۲)</sup> في<sup>(3)</sup> هذا العلم مع متكبر<sup>(°)</sup> ولا صاحب بدعة ولا مقلد. فأما الكبر، فطابع يمنع من فهم الآيات والعبر. و<sup>(1)</sup> البدعة توقع<sup>(۲)</sup> في البلايا الكبر، والتقليديمنع<sup>(A)</sup> بلوغ الوطر، ونيل الظفر<sup>(1)</sup>. قال: "ولا تجعلوا لأحد من أهل الظاهر حجة على أهل الباطن". قلت: "بل يبحثوا<sup>(د 1)</sup> على أن يجعلوا<sup>(11)</sup> أهل الظاهر حجة لهم لا عليهم، إذ كل باطن مجر دعن الظاهر<sup>(11)</sup> باطل. والحقيقة ما عقد<sup>(11)</sup> بالشريعة<sup>(11)</sup>، فافهم".

#### قاعدة: ۳۱

الفقه مقصود لإثبات الحكم في العموم؛ فممناره، على ما يسقط <sup>(١٥)</sup> بـه الـحرج. والنصوف مرصده<sup>(١١)</sup> طـلب الـكمال ومرجعه لتحقيق<sup>(١٢)</sup> الأكمل (<sup>١٨)</sup> حكما وحكمة. والأصول شرط في النفي والإثبات، فمنارها على التحقيق<sup>(١٩)</sup>. "وقد علم كل أناس مشربهم"<sup>(٢٠)</sup>.

- ا في **عن:** حوب بعد حرب زائد. \_) . في هامش **ٿر. ص ر ب**: <u>ر</u> حجب ۔ ۲\_ في م: لاتاحذ و في النسخ الأخرى: لاتاحذو ل ٣. في ساقط من 😛 ۔ \_t في **ف**: تکبر ـ \_0 في **ص ر ب:** اماز اندقبل البدهد -1 في **عن**: فترقع ـ \_v في ز، ص ، ب و ط: من قبل بلوغز الله \_A \_9 في **ھي**: ضفر ۔ افي ف: تبحثو او في عن: بحثو اوفي ط: يحثون \_ 11. \_11 في **ف**: تحطوان في **ز.ق ، ف ، ص ر ب: الطرامر .** \_14 في **ق**عضد و في هامشه مصححا عقد \_ \_17 افي ق: بالشرع تم الرج فوق النص مصححاً بالشريعة. \_) t في م: على ما يسقط و في النسخ الاعرى: على البات ما يسقط ـ \_10 في **عن: مقصده و** في **ف: قصده**. 111
  - ١٧\_ في **س**: <del>الحقق</del> ـ
    - ١٨\_ في **ق**: <u>الاكتال</u> \_
  - ۱۹ هنا في ق و ف: المحرد بعد التحقيق زائد.
    - ۲۰\_ (i) الفرآن البفره: ۲۰۰۴
  - (ii) هنا <u>فافهم</u>ز اند في ز ، ف ر طد

### (۲۸)

# الباب: ٢

#### قاعدة: ۳۲

مادة الشيء مستفادة من أصوله؛ ثم قديشارك الغير في مادته، ويخالفه <sup>(1)</sup> في وجه استمداده، [كالفقه]<sup>(1)</sup> والتصوف والاصول <sup>(1)</sup>؛ أصولها الكتاب والسنة، وقضايا العقل المسلمة بالكتاب <sup>(3)</sup> والسنة. لكن الفقيه ينظر من حيث ثبوت الحكم الظاهر <sup>(0)</sup> للعمل الظاهر من حيث قاعدته <sup>(1)</sup> المقتضية له. والصوفي ينظر من حيث الحقيقة في عين التحقيق ولا<sup>(٧)</sup> ينظر فيه الفقيه<sup>(٨)</sup> حتى يصل ظاهره بباطنه. والأصولي يعتبر حكم النفي و الإثبات من غير زائد<sup>(٩)</sup>. فمن ثم قال ابن الجلاء<sup>(١٠)</sup> رحمه الله: "من عامل الحق بالحقيقة والخلق بالحقيقة فهو زنديق ومن عامل الحق بالشريعة والخلق بالشريعة فهو سني. ومن عامل الحق بالحقيقة والخلق بالشريعة، فهو صوفي "<sup>(١1)</sup>. انتهى. وهو عجيب مناسب<sup>(١1)</sup> لماقبله تظهر أمثلته مما بعده.

- ٢\_ في م: بالفقه \_
- ٣. الاصول ساقط من 🖶 ـ
  - ٤ في من الكتاب.
- الطاهر سائط من ف...
- د. في ز ، ق ، ف ، من و ب: بفاعدته مكان من حيث قاعدته.
  - ٧۔ في **ف**ر: فلا۔
- ٨\_ في ج: ولا ينظر فيه الفقيه و في النسخ الأخرى: ولا نظر فيه للفقيه.
  - ۹. في **ب**زلدة.
- ۱۱ لم أعثر على هذا القول ولكن ذكر الشعراني أقواله منه: "من استوى عنده الذم والمدح فهو زاهد ومن حافظ على الفرائض
  - في أو ل وقتها فهو عابد ومن رأى الأفعال كلها عن الله مبحانه و تعالى فهو موحد".
    - 🛠 طبقات الکبري للغمراني، ۲: ۲۵
      - ۱۲ في **ف**: مانسيد

۱\_ في **س: تخالفه \_** 

# (۲۹)

#### قاعدة: ٣٣

إنما يظهر الشيء بمثاله، ويقوى بدليله. فمثال<sup>(1)</sup> الزنديق: الجبري الذي يريد إبطال الحكمة والأحكام. ومثال<sup>(٢)</sup> السني، ما وقع في <sup>(٢)</sup> حديث الثلاثة الذين [انسد]<sup>(٤)</sup> عليهم الغار، فسأل <sup>(٥)</sup> الله كل أحد<sup>(1)</sup> بأفضل أعماله، كما صح<sup>(٢)</sup>. وعضدته<sup>(٨)</sup> ظواهر الأدلة ترغيبا و ترهيبا، والله أعلم<sup>(٩)</sup>. ومثال الصوفي ما جاء في حديث الرجل<sup>(١٠)</sup> الذي استسلف <sup>(11)</sup> من رجل ألف دينار؛ فقال: "أبغني شاهدا"، فقال: "كفى بالله شهيدا"، فقال: "أبغني كفيلا". فقال: "كفى بالله كفيلا، فرضي". <sup>(<sup>1)</sup></sup> ثم لما حضر<sup>(٢)</sup> الأجل، خرج ليلتمس مركبا، فلم يجد<sup>(٤1)</sup>، فنقر خشبة، وجعل فيها الألف دينار<sup>(٥)</sup>

- ۱\_ فې **سى**: فىلل\_
- ۲ـ فې ف و ب د مثل.
- ۲۔ في 🗨: فيد
- ٤. فيج: المتدو في بور طه: السد.
  - م فی **ف**: فبالو ل
- د. في زارة و ها: و احد و في ف من و هـ: و احد منهم ...
- ٧\_ . . . . . صحيح البخلري، كتاب الآدب، (٥) باب إحابة دعاء من بر والديه، حديث رقم: ٢ ٩٧ ه
  - ٨\_ في 📥: عملته ـ
  - ٩. والله اعلم ساقط من على و ب.
  - ۱۰\_ الرحل ساقط من ق، ص و طد.
    - 11 في **عن:** استلف ـ
    - ۱۲\_ <u>فرض</u>ی ساقط من **ص**۔
      - ۱۳\_ في **ط**ة <u>قضي -</u>
  - ٤ د. هنا في عنى: مركبا زائد بعد فلم يحد.
  - ١٥\_ في ق و ط: الألف الدينار و في **من**: <u>الف دينار و ـ</u>
- .11 في ف: إبدالها و في ق: إبدالها ولكن في هامشه مصححا: إبدلها و في عن و ها: بذلها.
  - - ۱۸\_ في ط: بالالف الأخرى\_

("•)

وفاء لحق الشريعة، و خرجهما البخاري<sup>(1)</sup> في جامعه<sup>(٢)</sup>. ومنه، "إنما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جزاء ولا شكوراً إنا نخاف من ربنا<sup>(٣)</sup>». فجعل متعلق الخوف مجر دا عن حامل العمل<sup>(٤)</sup>، والله أعلم<sup>(°)</sup>.

وقد قال رجل للشبلي <sup>(1)</sup> رحمه الله: "كم في خمس من الابل؟" فقال <sup>(٧)</sup>: "شاة في الواجب، فأما عندنا فكلها لله". قال له<sup>(٨)</sup>: "فما أصلك في ذلك"؟ قال: "أبوبكر <sup>(٩)</sup>، حين خرج عن <sup>(١٠)</sup> ماله كله لله و رسوله".

- 1. أبو عبدالله محمدين إسماعيل بن إبر اهيم البخلري (١٩٤ ٢٥٢ / ١٨٠ ١٨٧) حر الاصلام والحافظ لحديث رمول الله صلى الله عليه و سلم و صلحي "الحامع الصحيح ---- ط" و "التاريخ ---- ط" و "التفعفاء ---- ط" في رحال الحمديث و غيرهم ولد في بخار او نشا يتبدا و قام برحله طويله (سنه ٢١٠) في طلب الحديث فزلر عز اسان والعراق و مصر و الشام و سمع من نحو أف نيخ و حمع نحومت مقه حديث اعتار منها في صحيحه ما وثق بزو اته وهو أول من وضع في الاسلام كتابا على هذا النحو.
  - ۲۶ اللكرة الحفاظ، ۲: ۲۱۲۱ (تهليت التهليت، ۲: ۲۲؛ الأعلام، 1: ۳٤)
  - ٢. 👘 الصحيح للبخلري: كتاب الكفالة، (٣٩) باب الكفالة في القرض والديون بالأبدان وغيرها، حديث رقم: ٢٢٩١
    - ۲\_ (i) في عن يوماعبوما قمطرير از اندبعد رينا.
      - (ii) القرآن ، الإنسان: ۹٬۱۰٬۷۹
      - ٤\_ في عن: حال العمل و في ط: حامل العقل \_
        - والله اعلم ساقط من ف ، عن و بد.
- 1. او بكر دلف بن محدر الشبلي (٢٢٧ ٢٢٢ / ٢٢١ ٢٩١) من كبل مشائغ الصوفيد و اعتلفوا في اسماقتيل: دلف بن معفرة وقبل: دلف بن محدرة وقبل: محدر بن دلف، وقبل: دلف بن معمر لا وقبل: دلف بن معبوية وقبل اسماحية بن يونس. اصلم من عبر اسان و نسبة إلى قرية "شبلة" من قرى ماوراء انهر و مولده بسر من راى ووفاته بينداد كان و ايا فتر كنها و عكف على العادة فانتهر بالصلاح فال الشبلي: "كبت الحديث عشرين منه و حالت الفقهاء عشرين منه" و صحب أما القاسم الحنيد و عبرا انساج و حلاج و من في عصره من الصلحات قال شيخه الحنيد: "لا تنظر والإلى الشبلي بالعين الذي ينظر بعضكم إلى بعض فانه عين من عبون الله" و كان في أخر عبره ينشد كثيرا والدكتور كامل مصطفى الشبي "عبون أبي ابكر الشبلي -- ط" حجع في ما وجد من شره.

۲۹ حلیه الأولیان ۲۲۱۱، ۲۲۱، حقه تصفوق ۲۱:۲۱، ۵۱، ۵۱، ۵۱، ۵۱، ۲۰، ۲۲۳، وفيات الأحیان ۲۲:۲۲، سی أحلام قیلان ۲۲:۱۰، ۱۹۹۷ (۲۵:۲۰ ۲۲:۱۰، ۱۹۹۷) ۲۶:۱۰، ۲۶

- ٧\_ في ج: فقال و في النسخ الأحرى: قال\_
  - ٨. له ماقط من طه.
- ٩\_ (أ) في **عن**: رضى الله عنه زائد بعد <u>ابو بكر</u> \_

(ii) أبوبكر عبدالله بن أبي فحافة عندان بن عامر ابن كعب الفرني (١ مفهج - ٢٢/٧٣ - ٢٣٤ و ٢٣٤ أول الخلفاء الرائندين، وأول من أمن برسول الله من ارتعال و أحداً عاظم لعرب ولد و نشا بمكه، كانت له في عصر النبوة مو قف كيرة فشهد الحروب واحسل المدائد و بذل الأحوال و بويع بالخلافة يوم وفاة التي صلى الله عليه وملمنه ١ (هج فحاب المرتغن و المستعين من نفع او كاة وافتحت في أيامه بلاد خام و قسم كبير من الترائد مدة علاقه متان و ثلافة انهر ونصف نهر توفي في المذيف له في كتب الحديث ٢ ٢ حديثا.

> ۲۹ طبقات ابن سعد، ۹: ۸ ۲ ـ ۲ ۲ صفة الصفوة، ۲: ۸ ۸۶ الأعلام، ٤: ۲ · ۱ المنافق المن عدد، ۹: ۸ ۲ ـ ۲ ۲ صفة الصفوة، ۲: ۸ ۸۶ الأعلام، ٤: ۲ · ۱

> > ۱۰ فې **ز**ان<del>من</del> ـ

### ثم<sup>(1)</sup> قال : "فمن <sup>(٢)</sup> خرج عن ماله كله<sup>(٢)</sup>، فإمامه أبوبكر<sup>(٤)</sup>، ومن خرج عن بعضه و ترك بعضه، فإمامه عمر<sup>(°)</sup>. ومن أخذ لله، وأعطى لله، و جمع لله، ومنع لله<sup>(1)</sup>، فإمامه عثمان<sup>(٧)</sup>. ومن ترك المنيا لأهلها فإمامه على<sup>(٨)</sup>. و كل علم لا يؤ دي إلى ترك المنيا، فليس بعلم". انتهى وهو عظيم في بابه.

#### قاعدة: ٣٤

المتكلم في فن من فنو ن العلم، إن لم يلحق فرعه بأصله، و يحقق أصله من فرعه، ويصل معقوله بمنقوله<sup>(1)</sup>، وينسب منقوله لمعادنه، ويعر ض ما فهم منه على ما علم من استنباط أهله<sup>(د ()</sup>، فسكوته عنه أولى

٣\_ في في: لله زائد بعد كله و في ق: لله و رسوله ـ ٣

د (i) رضى الله عنوزائد في عن بعد إلى بكر.

(ii) ذكر أبو نصر السراج بلتني عن إبراهيم بن خيبان رحمه لله أمه لقى الشبلي رحمه الله وكان إبراهيم ينهى عن المخاب إليه والوقوف عليه والاستماع كلامه نقال الشبلي رحمه الله وأراد بذلك أن يمتحنه كم في عمس من الإبل؟ قال: خاهفي واحب الأمر وفيما بإزمنا نحن كلها بعني فيما ندعيه من مذهبناء نقال له إبراهيم; ألك في هذا إمام؟ قال: نعم، ابوبكر الصديق رضي الله عنه حيث عرج من ماله كله، فقال له البي صلعم: ما خالفت لعبالك؟ فقال: الله ورسولية نقام ولم ينه الناس بعد ذلك عنه.

- ۲۹ کتاب اللمع (راب ذکر آدامهم في الز کو تو الصنغات ( ۸ ما)
- ٥. ابو حفض عمر بن الخطاب بن نفيل الفرخي العدوي (٤ ٤ قاضع ـ ٢٣ / ٨٤ ـ ٤٤ ) و قدمماه الرمول تُظلَّ بالفاروى وهو أول من لقب بدأمير المومنين. أسلم منه مت من النبوة وقيل: تعمى ، وهو ثاني الخلفاء الرائدين، أعز الله بها الأسلام. هامز حفرا وضهد بدرا وأحداد لمشاهد كلها. امتشهد منه ٣ ةهم. له في لكتب الحليث ٣٧ ٥ حليثا.
  - ۲۹ الإستيماب ۲۱، ۸۵۲؛ صفته فصفوة ۲۰،۸۱ ۲۰۹۶، تلكوة فحفاظ ۲۰،۸۰ مه الأعلام، ۵،۵۶
    - د. في ق: منع لله و حمع لله و في ف: حمع و منع لله .
    - (i) في **عن** <u>رضى للله عنه</u> بعد ع<u>نسان</u> زائد ـ

(ii) خو المنورين عشمان بن عقّان بن أبي العاص (٤٧٥ هج ٢٧/٢٥ م ٢٥٦) من قريش الميرالمومنين الك الخطفاء الرائدين وأحد العشرة المبشرين من كبلر الرحال الذين اعتزيهم الإسلام في عهد طهوره ولديمكه وأصلم بعد المعتقد بقليل وصارت إليه الخلافة بعد وفاة عمر بن الخطائب منه٢٢ هج فافتحت في أيامه أرمينيه و الفوقاز وعراسان و كرمان و سحستان والريقيه و قبرص، وأتم حمع الفرآن \_

- ۲۹ حليه الأوكيان، ( ۵۵ صفه الصفوة، ( ۲۱۱، الأعلام، ٤) ۲۱۰ ۲۹
- ٨. (i) في عن: رضى الله عنه كرم وجهه بعد على زائد.

(ii) أبولحسن على بن أبي طالب بن عبدالمطلب الهانمي لفرنمي (٢٢ ق هج ـ ٢ ٤ / ١٠ ـ (٢١ ) امر لمؤمنين، رابع المخلفاء الراندين، أحد العشرة المبشرين وابن عم النبي وصهر ه وأول الناس إسلاما بعد عديده و ولد بمكه و ربي في حجر النبي تظلّ ولم يفلر قد ولما أحى النبي تظلّ بين أصحابه، قال له: "أنت أحي" وولي الخلافة بعد مقتل عثمان بن عفان منه ٣٥ هج وروي عن النبي تظلم ١٨ ه حديثا.

- - ۹. في **ب**: معقوله

\_V

۱۰\_ في هامش **ق:** اصله \_

۱\_ ثم ساقط من علی ۔

۲۔ في قَت: فمن ـ

#### (۳۲)

من كلامه فيه إذ خطاء o أقرب من إصابته، و ضلاله أسرع من هدايته، إلا أن يقتصر <sup>(1)</sup> على مجرد النقل المحرر <sup>(Y)</sup> من الإيهام والإبهام. فرب حامل فقه غير فقيه، فيسلم له نقله لا قوله؛ وبالله سبحانه<sup>(Y)</sup> التوفيق.

#### قاعدة: ٣٥

يعتبر الفرع بأصله وقاعلته؛ فإن وافق قُبل، و إلا رد على مدعيه إن تأهل <sup>(1)</sup>، أو تأول عليه إن قبل<sup>(2)</sup>، أوسلم له إن كملت مرتبته علما وديانة. ثم هو غير قادح في الأصل، لأن فساد الفاسد إليه يعود، ولا يقدح في صلاح الصالح شيئا. فغلاة <sup>(1)</sup> المتصوفة كأهل الأهواء من الأصوليين، وكالمطعون عليهم من المتفقهين، و<sup>(۷)</sup> يرد قولهم، و يجتنب فعلهم، ولا يترك المذهب الحق الثابت <sup>(٨)</sup> بنسبتهم<sup>(٩)</sup> له، وظهورهم فيه، والله أعلم<sup>(١)</sup>.

### قاعدة: ٣٦

ضبط العلم بقواعده مهم، لأنها <sup>(11)</sup> تضبط مسائله وتفهم معانيه <sup>(11)</sup>، وتمدرك مبانيه، ويتفي <sup>(11)</sup> الغلط <sup>(14)</sup> من دعواه، وتهدي <sup>(10)</sup> المتبصر فيه، وتعين <sup>(11)</sup> المتذكر عليه، و تقيم <sup>(11)</sup> حجة المناظر، وتوضح <sup>(14)</sup>

ا\_ في**ق**ن <u>يقتص</u>\_

۲\_

\_t

- في **ق**: المحترز \_
- ٣. في ف: ميجانه و تعالى و ميجانه ماقط من على ـ
  - في ب: تامل.
  - ہ۔ علبہ ان قبل ساقط من 🕶 ۔
    - ١\_ في ق: فعلات \_
    - ۷. وسائط من ز ، فحد
    - ۸. الثابت ساقط من ز.
    - ۹\_ في **عن**: نسبتهم ـ
  - ١٠\_ فافهم زائد في **عن** في هذا المقام\_
    - ١١\_ في **س**: <u>لان بها</u> ـ
    - ١٢\_ في **ق**: مغانيه \_
- ١٣ ـ في **ق**و **ط**ة: <u>تنفى و</u> لكن في هامش ق : ينتفى مصححا ـ
  - 14\_ في **عن:** المقلط \_
  - اه وي **مي: يهدي** ـ
  - ۱۱\_ فې **س**: يېږن.
  - ١٧\_ في **عن**: يقم.
  - ۱۸\_ في **س**: <u>بر</u>ضح

#### (۳۳)

المحجة<sup>(1)</sup> للناظر، و تبين <sup>(٢)</sup> الحق لأهله والباطل في محله. واستخراجها من فروعه عند تحققها<sup>(٣)</sup> امكن لمريدها، لكن بعد الأفهام مانع من ذلك؛ فلذلك اهتم بها المتأخر دون<sup>(٤)</sup> المتقدم، والله أعلم<sup>(°)</sup>.

#### قاعدة: ۳۷

إذا حقق<sup>(1)</sup> أصل العلم، وعرفت مواده، وجرت <sup>(۷)</sup> فروعه، ولاحت أصوله، كان الفهم فيه مبذولا<sup>(٨)</sup> بين أهله؛ فليس المتقدم فيه بأولى من المتأخر، و إن<sup>(٩)</sup> كان له فضيلة السبق. فالعلم حاكم، ونظر المتأخر أتم لأنه زائد على المتقدم والفتح من الله مأمول لكل أحد. و لله در ابن مالك رحمه الله <sup>(١٠)</sup> حيث يقول: "إذا كانت العلوم منحا إلهية، ومواهب اختصاصية فغير مستبعد أن يدخر لبعض المتأخرين، ما عسر على كثير من المتقدمين". نعوذ بالله من حسد، يسد باب الإنصاف، ويصد<sup>(١١)</sup> عن جميل الأوصاف<sup>(١٢)</sup>، انتهى، وهو عجيب.

### قاعدة: ٣٨

العلماء مصدقون فيما ينقلون لأنه موكول لأمانتهم (<sup>(١٢)</sup>، مبحوث معهم فيما يقولون لأنه نتيجة عقولهم، والعصمة غير ثابتة لهم. فلزم التبصر <sup>(١٤)</sup>، طلبا للحق والتحقيق، لا اعتراضا على القائل والناقل.

- في ب: الحجاد
- ۲. في **س**: <u>يبن</u>.
- ۲. في **عن ريب: ت**حقيقها ـ
  - ٤ في ب: المتاخرون.
- ٥. في ٢: والله اعلم و في النسخ الأخرى: و الله سبحانه اعلم.
  - دي ق: حقق و في هامشه مصححا: حقق.
    - ٧\_ في **عن**: حررت\_
    - ٨\_ في **عن:** مداولًا \_
      - ۹. في **ط**: <u>لو</u> ـ
- ۱۰ أبو عبدالله حسال الدين محمد بن عبدالله بن مالك الطالي العباني النافعي النحوي الأندلسي (۲۰۰ ۲ ۲۷ / ۲۰ ۲۰ ۲ ۲۰۰ ۲۱ ـ ۷۶ ۲۱ ی قد انتهبر باسم حده وهو ابن مالك ولد في مدينه حيان بالاندلس ثم سكن بدمشق، كان إمام النحاة وحمد السمت وحماقات الدين المنين وصدى اللهجة وكثرة التواقل وحمدن السمت ورقة القلب له تصانيف، منها الألفية في النحو و النسهيل توفي بدمشق.
  - رو، «سبب « سبب » مهاد ب «ي «سبو ( «سبه رد بر مي ». ۲۱ - بايدانوداد ۲۱۱:۲۰
    - 14 ىنيەلو
      - ۱۱\_ في **ب**: يسدر
    - ١٢\_ في **ف**: <u>الاتصاف</u>\_
  - ١٣ في ق: لامانتهم بتحريف نقطنا تاءو في ف مص و ب: الى امانتهم -
    - ٤ في ف مع و ب: البصر و النظر.

ثم إن أتى المتأخر بما لم يسبق إليه، فهو على رتبته، ولا يلزمه القدح في المتقدم، ولا إساءة <sup>(1)</sup> الأدب معه، لأن ما ثبت من عدالة<sup>(٢)</sup> المتقدم<sup>(٢)</sup>، قناض بر جوعه للحق عند بيانه، لو سمعه. فهو ملزوم به، إن أدى لنقض قوله مع حقيقته لا أرجحيته؛ إذ الاحتمال مثبت له. ومن ثم خالف أتمة<sup>(٤)</sup> متأخري الأمة<sup>(٥)</sup> أولها، ولم يكن قدحا في واحد منهما، فافهم<sup>(٦)</sup>.

#### قاعدة: ۳۹

مبنى العلم على البحث والتحقيق، ومبنى الحال على التسليم و التصليق. فإذا تكلم العار ف من حيث العلم نظر في قوله بأصله من الكتاب و السنة و آثار السلف، لأن العلم معتبر بأصله. و إذا تكلم من حيث المحال سلم له ذوقه، إذلا يوصل إليه إلا بمثله، فهو معتبر بو جدانه <sup>(٧)</sup>. فالعلم به مستند لأمانة صاحبه، ثم لا يقتدى به، لعدم عموم <sup>(٨)</sup> حكمه إلا في حق مثله.

قال أستاذ <sup>(٩)</sup> لمريده <sup>(١٠)</sup>: "يابنىي! بر د الماء فإنك إن شربت <sup>(١١)</sup> ماء بار دا، حمدت <sup>(٢١)</sup> الله بكلية قلبك، وإن شربته سخنا، حمدت الله عن كزازة نفس". قال: يا سيدي! فالرجل الذي وجد قلته قد

- ۱. في **ف** المام
- ۲\_ في **عن:** عدله \_
- ٣\_ في **ف**: المقدم.
- t\_\_\_\_\_t\_\_t\_\_t
- هـ في عن: الأمية\_
- د فافهم ساقط من ب ...
- ٧\_ في **ب**: <u>و</u>حدانه\_
- ۸\_ عمرم ساقط من ط \_
- ۹\_ في ف و ب: استاد و في هـ : استاذنا \_
- ۱۰ من عن الاستاذها الثيخ إبرالحسن الشاذلي والمريد مريده الثيخ إبر العباس المرسي والقصة محكمة في لطائف المني.
  - 11 في **ف**: شريع
  - ١٢ في **ف**: حمد

انبسطت عليها الشمس؛ [فقال]:<sup>(1)</sup>(<sup>س</sup>ستحيمن الله أن أنـقلها لحظي". قال: "يابني! ذلك<sup>(۲)</sup> صاحب الحال<sup>(۳)</sup>، لا يقتدى به". <sup>(1)</sup> انتهى.

#### قاعدة: ٤٠

ما كان معقولا، فبرهانه <sup>(°)</sup> في نفسه، فلذلك <sup>(1)</sup> لا يحتاج لمعرفة <sup>(۷)</sup> قائله <sup>(۸)</sup> إلا من حيث كون <sup>(۹)</sup> ذلك كمالا <sup>(۱۰)</sup> فيه. والمنقول مو كول لأمانة ناقله <sup>(۱۱)</sup>، فلزم البحث والتعريف <sup>(۱۱)</sup> لوجهه. وما تركب منهما <sup>(۱۲)</sup> احتيط له بالتعرف والتعريف. وقد قال ابن سيرين <sup>(۱۴)</sup> رضي الله عنه: <sup>(۱</sup>ين هذا الحديث دين؛ فانظروا عمن تأخذوا<sup>(°1)</sup> دينكم<sup>((11)</sup>.

وهذا التفصيل في حق المشرف على العلم، الذي قد <sup>(١٧)</sup> استشعر مقاصده. فأما العامي، ومن كان في مبادئ الطلب، فلا بدله من معرفة الوجه الذي يأخذ منه معقوله كمنقوله ليكون على اقتداء، لا على تقليد، و الله سبحانه أعلم<sup>(١٨)</sup>.

ا\_ في 🖌 فقار

۲\_

- في بدو ڪ: ڏلك ـ
- ۲۔ في **س**: <u>حال</u>۔
- ٤٠ الطائف المنن، ١٤٦، ١٤٩.
  - ه\_ في**ق**∷<u>برهانه</u>\_
  - ۲\_ فې**ق**: فذلك\_
- ٧\_ في ق: لمعرفه و في ب: الى معرفة \_
  - ۸\_ في **مس**:ناقله \_
  - ۹. فې **ق، فت، مى رىب**: ا<u>ن</u> ـ
    - ۱۰\_ في **س**: کنال\_
      - 11 في **من**: ناقله ا
    - ١٢\_ في **س:** التعرف\_
  - ١٣ في **ق ، ص و طه: منها**۔
- 1٤. أبو بكر محمدين سيرين البصري (٣٣ ـ ١١ / ١٣ ٩ ـ ٧٢٩ ـ ٧٢٩) تابعي، إمام وقته في علوم المين والتعبير. مولده وو فاته في البصر قر قال ابن قتيدة: "كان ابن سيرين غاية في العام، نهاية في العبادة". ينسب له كتاب "تعبير الرويا -- ط".
  - ۲۲ وفيات الأعيان، ٢:٢ ٨ ٢.١ ٨ ٢ شلوات اللعب، ٢: ٣٩ ١، ٨ ٢٢ الأعلام، ٢: ٤ ٥ ١
    - ۱۵\_ في **على رحله: ت**اخذون\_
  - ١٦] 👘 اروى مسلم نجوه عن محمد بن سيرين قال: "ان هذا العلم دين فانظرو اعمن تاحذون دينكم".
  - ۲۲ صحيح مسلم المقدته فكتاب (المحجم ٥) باب أن الإستاد من الذين (التحقة ٥)، حديث رقم ۲ ۲
    - ۱۷\_ <u>قد ساقط من ق</u>۔
    - ۱۸ \_ والله مبحانه اعلم ساقط من **ب** \_

### ("٦)

#### قاعدة: ٤١

التقليد: أخذ القول<sup>(1)</sup> من غير استناد لعلامة في القائل، ولا وجه في المقول<sup>(٢)</sup>، فهو مذموم مطلقا، لاستهزاء صاحبه بدينه. والاقتداء: الاستناد في أخذ القول لديانة<sup>(٢)</sup> صاحبه وعدمه، وهذه رتبة<sup>(٤)</sup> أصحاب<sup>(٥)</sup> المذاهب مع أنمتها؛ فإطلاق التقليد عليها مجاز<sup>(1)</sup>. والبصر: أخذ القول بدليله الخاص به من غير استبداد<sup>(٢)</sup> بالمذاهب مع أنمتها، فإطلاق التقليد عليها مجاز<sup>(1)</sup>. والبصر: أخذ القول بدليله الخاص به من العدم والاجتهاد: اقتراح الأحكام من أدلتها، دون مبالاة<sup>(٢)</sup> بقائل. ثم إن لم يعتبر<sup>(٢١)</sup> أصل متقدم فمطلق، وإلا فسمقيد. والمذهب ما قوي في النفس حتى اعتمده صاحبه، وقد ذكر هذه الجملة بمعانيها<sup>(٤1)</sup>، في "مفتاح السعادة"<sup>(٥)</sup>.

- 1\_ في **س:** احدًا لقوله \_
  - ٢. في ف: النفول.
  - ۲۔ في**ق**: لدیانه ـ
  - ٤\_ في ب: مرتبة.
  - ه\_ في**ز**;اهل\_
- ٤. في ب: محازا.
- ٧\_ في ق: استبدال \_
- ٨\_ في طه: لقر ل\_
- ۹\_ وهي ساقط من 🖵 ـ
- - 11\_ في **ق:** النقب ـ
  - ١٢\_ في **ف**: مالاهـ
  - ١٣ في **عن**: اعتبر مكان لم يعتبر.
    - t د. في ق: بمعناها.
- ۱۹ والله الحلم زائد في ز،ق،ف، عن و ب في هذا المقام.

#### (۳۷)

# الباب: ٣

#### قاعدة: ٤٢

لا متبع إلا المعصوم<sup>(1)</sup>، لانتفاء الخطأعنه، أو من شهيد له بالفضل، لأن مزكي العدل عدل . وقد شهد عليه السلام <sup>(1)</sup> "بأن خير القرون قرنه، ثم الذين يلونهم <sup>(1)</sup>، ثم الذين يلونهم"<sup>(2)</sup>. فصح فضلهم على الترتيب، والاقتداء بهم كذلك. لكن<sup>(0)</sup> الصحابة تفرقوا في البلاد، ومع كل واحد علم كما قاله مالك<sup>(1)</sup> رحمه الله: فلعل مع [أحدهم]<sup>(V)</sup> ما هو<sup>(A)</sup> ناسخ، ومع الآخر ما هو منسوخ، ومع واحد مطلق، ومع الآخر مقيد، ومع بعضهم عام، وعند<sup>(1)</sup> الآخر مخصص<sup>(1)</sup> كما وجد كثيرا. فلزم الانتقال لمن بعدهم، إذ جمع <sup>(11)</sup> المفترق<sup>(11)</sup> من ذلك، وضبط الرواية<sup>(11)</sup> فيما هنالك، لكنهم لم يستوعبوه<sup>(11)</sup> فقها وإن وقع لهم بعض ذلك. فلزم الانتقال للثالث<sup>(10)</sup>، إذ جمع ذلك وضبطه، وتفقه فيه، فتم ضبطا وحفظا <sup>(11)</sup>.

- في ب: للتعصرم.
- ۲. في ف ، عن و ب: عليه الصلوة و السلام.
  - ٣. في ਦ: ثم الذين بلونهم كتب مرة.
- ٤\_ گم بر ديما فلنظ وڏکڻ ور د نحو ، في صحيح فبخاري: اي شبي فال: "خير قدام فرني تم فلين يلونهم تم فلين يلونهم" \_
- th صحيح لبحل ي، كتاب فصائل أصحاب التي (١) باب فصلل التي ومن صحت التي أو رأ من السلسين فهو من أصحامه، حديث رفعة ١
  - هـ في **ق**: <u>لان</u> ـ
  - ٢. (i) في ق: ملك. (ii) مبغ ترجيئه. أنظر قاعدة: ٤
    - ٧\_ في **م**: احلمنا ـ
    - ٨. ليس في طه: ما هو ـ
      - ۹۔ في**ز**:مع۔
    - ۱۰ فې **ز**: **مخصوص و فې <b>ف و مه**: خاص ـ ا
      - 11 في **ص و طه: م**تعول
    - ۱۲ في ق ، ف ، عن ، ب و ط: المنفرق و في هامش ق مصححا: المفترق.
      - ١٣\_ في **ط**ة ضبطو الروايات.
        - 14 في **عن**: <u>يستوحيوه</u> ـ
          - ١٥\_ في **ف**: <u>للثلاث</u>\_
      - 11. في ♦: ضبطا و حفظا و في النسخ الأخرى: حفظا و ضبطا.

(۳۸)

ولكل فن<sup>(1)</sup> في هذا القرن أئمة مشهور<sup>(۲)</sup> فضلهم علما وورعا، كمالك<sup>(۳)</sup>. والشافعي<sup>(1)</sup> وأحمد<sup>(0)</sup> والنعمان<sup>(1)</sup> للفقه وكالجنيد<sup>(۷)</sup> ومعروف<sup>(۸)</sup>.

- ۲۔ في **ب**ز مشهور ق
- ٣. ميف ترجيته أنظر قاعدة: ٢
- ٢. أبو عبدالله محمدين إدريم بن العباس الفرنني الشافعي (١٥ ١ ٢ / ٢٧ ٧ ٢٢٥) أحد الألدة الأربعدعند أهل السند. ولد في غزه (بتقالسطين) إلى مكه وهو ابن ستين و زار بغداد مرتين و قصد مصر منه ١٩٩ فتوفي بها و أحد عن مالك ومسلم بن حالد از نحي وطبقهما ـ قال أحمد بن حنيل: "ما عرفت ناسخ الحديث ومنسوحه حتى حالست الشافعي" له تصانيف كثيرة أنهرها كتاب "الأم – – ط" "في الفقه عن المسند – – ط" في الحديث و "أحكام لفرآن – – ط" و "السن – – ط" و "الرساله – – ط" في أصول الفقه و غير ظلك ـ
  - ۲۲ وفيات الأعيان ، ١٦٩٠٤ ، ١٦٢٠ شلوات اللعب ، ١١٠٢ ، ٩٠ تلكو و للحفاظ ، ٢٢ ٩٠ الأعلام ٢٦ ٢٢
- ٥. أبو عبدالله أحمد بن محمد بن حتيل الشيباني المروزي (٢ ٢ ـ ٢١ ٢ ٢ / ٢ ٨ ٥ ٥ ٥٨) أمام المحلقين وأحد الألمة الأربعة. كان رحل لطلب العلم إلى الكوف والبصرة ومكة والمديدة والبمن والشام والحزير دو مسع من مقيان بن عينه وإيراهيم بن محد و يحيى بن معيد الفطان وهيم بن مهدى وخلق و روي عنه عبدالراق بن همام و يحيى بن آدم وأبوالوليد هشام ابن عبدالملك الطيالسي وأبو عبدالله محمد بن إدريم الشافعي والبخل ي ومسلم و أبو دار داكتر عنه في كتاب المني. و صنع "المسند -- ط"مته محمدات يحتوي على للائين ألف حديث و ار دعلى از نادقة فيما ادعت به من مشيان ال ط"و "ارهد -- غ" في عزلة ارباط (٢٩٦٤) و "الأخر به -- خ" و "المسائل -- خ" و "علل و الرحال -- خ" في آني " صوفه الرقم ٢٣٨ - و غير ذلك.
  - ۲۰ ۲۲، الأعلام، ۲:۸۹، ۹۲،۹۷ وفيات الأعيان، ۲:۵۱ ۲۲۰ الأعلام، ۲:۰۲ ۲۰
- ٢. أبو حنيفة العمان بن ثابت بن زو طي لكوفي (٨٠ / ٢٠ / ٢٩ / ٢٧٧) أحد الأندة الأربعة عند أهل المند و إقسار وي عن عطاء بن أبي رباح و أبي أسحق السيعي و محلوب بن نثارو الهيئم بن حيب الصواف و محمد بن المنكد و نافع مولى عبدالله بن عسرٌ و تفقه على حماد بن سلمان و روى عنه عبيدالله بن المبارك وو كيم بن الحراح والقاضي أبو يوسف و محمد بن الحسن الشيباني و غرهم قال الشافعي: "الناس في الفقه عبال على أبي حنيفة" و قال يحيى بن معين: "الفقه فقة أبي حنيفة" له "ممند -- ط" في الحديث و "الفقه الأكبر -- ط" و "المخل ج -- خ" في الفقه و رائل.
  - ۲۲ شلرات قلعب ۲۰،۱۰ ۲۲ ۲۲ وفيات الأعيان، ۵،۵۰۵ وه. ٤٠۱٤ وهالام، ۲۲،۸۰ ۲۲
    - ٧\_ مبقت ترحمته\_ أنظر قاعدة: ١ ٤
- ٨. أبو محفوظ معروف بن فيروز الكريدي (٢٠ ٢/ ١٥ ٨) صاحب الأحوال والكر لمات. ولد في كرخ ،بنداد و نشا و توفى ببنداد و كان مشهور ا بإحبابه المنحومة و أصل بنداد يستسقون بفيره و يفولون: "قير معروف ترباق محرب". و كمان سرى المسقطي تلميذه و كان من المحذين. و من كلامه: "علامه مفت الله للعبدان يراه مشتقلا بما لا يعنيه من أمر نفسه". و قال: "طلب الحنه بلاعمل ذنب من الذنوب".
  - ۲۹ وفيات الأعيان، ٢٢٢ ٢٠ ٢٢ شلوات اللغب، ٢: ٢٢٠٠ الأعلام، ٢ (٢٠٩٠ ٢ وفيات الأعلام، ٢٢٠ ٢٠ شلوات اللغب، ٢: ٢٠٢٠ الأعلام، ٢ (٢٠٩٠ ٢

۱\_ فن ساقط من **عد** ۔

(۳۹)

و بشر<sup>(1)</sup> لـلتصوف وكالمحاسبي<sup>(1)</sup> لـذلك ولـلاعتـقادات، إذ هو أول من تكلم في إثبات الصفات، كما ذكر ه ابن الأثير<sup>(1)</sup> ، و الله أعلم.

#### قاعدة: ٤٣

إعطاء الحكم في الخصوص (\*)، لا يجري (°) وجهه (1) في العموم كالعكس (۷). فالتزكية (^)

- 1. أبو نصر بشر بن الحارث بن علي الحافي الروزي (، ١٥ ٢٢٧ / ٢١ ٢٩١) من أهل مرو ـ مكن بنداد و توفي بها ـ مسع من حماد بن زيد و إبر اهيم بن سعد و طبقتهما ـ كان في الفقه على مذهب الثوري ـ قال بشر لأصحاب الحديث : "أدو از كا تهذا الحديث قال: "إعمار على نحديل على مناحد و الروي و ماز كانه قال: "إعمار على مناحد على مذهب الثوري ـ قال بشر لأصحاب الحديث : "أدو از كا تهذا الحديث قالوا: وماز كانه؟ قال: "إعمالوا من كل مائني حديث على مذهب الثوري ـ قال بشر لأصحاب الحديث : معمار من حل مائني حديث على مذهب الثوري ـ قال بشر لأصحاب الحديث : "أدو از كا تهذا الحديث قالوا: وماز كانه؟ قال: "إعمالوا من كل مائني حديث محديث مناه و إمرار كانه؟ قال: "إعمالوا من كل مائني حديث محديث الحديث : "إذا معل أحمد بن حنيل عن مسأله في الورع فقال: "استنفرالله لا يحل لي أن التكلم في الورع وأنا أكل من غله بتداد لو كان بشر صلح أن يحيث عن معانه كان لا ياكل من غله بتداد و لا من طعام السو اد يصلح أن يمكلم في الورع وقال بشر: "إذا يشر صلح أن يحيث عنه قانه كان لا ياكل من غله بتداد و لا من طعام السو اد يصلح أن يمكلم في الورع وقال البشر: "إذا ين طعام للحد الي أن التكلم في الورع وأنا أكل من غله بتداد لو كان بيشر صلح أن يحيث عن معانه كان لا ياكل من غله بتداد و لا من طعام السو اد يصلح أن يمكلم في الورع وقال بشر: "إذا قل عسل العد أبناي بالهم".
  - الأعيان ١٢، ٢٢ ( الأعيان ٢٠: ٢ ٢٤. ٢٢ شلوات اللغب ٢٠: ٢٠ ٢ ، وضات الجنان ٢٠: ٢ ٢٢، الأعلام ٢٠: ٤ ه
- ٢. أبو عبدالله الحلرات بن أسد المحاميي الصري (٢ ٢ / ٥٧/ ) حدر حال الحقيقة. وهو ممن احتمع له علم الظاهر والساطن. وروي عن يزيد بن هارون وغيره وهو الحنيد وأكثر المقدادين في عصرم. ومن قوله: "فقدنا ثلاثه أنياء حسن الحرب الحرب مع الصابة وحسن القول مع الأمانه وحسن الأخاء مع الوقاء". من كتبه "الرعاية لحقوق الله عز وحل -- ط" و" "كتاب التوهم -- ط" و رسالة المسترندين -- ط" و المسائل في أعمال القلوب و الحول ح-- ط" و حرح المعرفة -- ط" و المسائل في أعمال القلوب و الحول ح-- ط" و من تربع المعرفة مع العرب المعرفة مع المعرفة المعرفة المعرفة و حسن الأخاء مع الربعانية لحقوق الله عز وحل -- ط" و" كتاب التوهم -- ط" و رسالة المسترندين -- ط" و المسائل في أعمال القلوب و الحول ح-- ط" و خرح المعرفة -- "كتاب التوهم -- ط" و رسالة المسترندين -- ط" و المسائل في أعمال القلوب و الحول ح-- ط" و نام حالي من العرفة -- "كتاب التوهم -- ط" و رسالة المسترندين -- ط" و المسائل في أعمال القلوب و الحول ح-- ط" و نام حالي المعرفة مع العرفة المعرفة -- ط" و المسائل في أعمال العلوب و الحول ح-- ط" و معرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المورين المورين -- عز علي اله المعرفة -- ط" و المعرفة المعرفة -- ط" و المعرفة المعرفة -- ط" و المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المورين -- عز المورين -- عز المعرفة -- " و علي المعرفة المعرفة -- " و علي المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المورين -- عز المورين -- عز المورين المعرفة المورين -- المورينة المورينة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المورين -- ط" و المعرفة المورين و المورين -- ط" و المعرفة -- ط" و المورين -- ط" و المورين -- ط" و المورينة المورين -- ط" و المورينة -- ط" و المورينة ال
  - 19 الكامل في قطرية، ٥:٨ ٩ ٢: شلرات اللغب، ٢:٢ ١٠ ٢: وفيات الأعيان، ٢:٨ ٥، ١٢ علام، ٢: ٢ ٥ ٢.
    - ۲۔ (i) في **ف**: بن الأثير ـ

(ii) أبو الحسن عز الدين على بن محمد بن محمد بن عبدالكريم النيباني النافعي المعروف بابن الأمر (ii) المحمد عز الدين على بن محمد بن محمد بن عبدالكريم النيباني النافعي المعروف بابن الأمر (المحمد المتممعت به بحلب فوحدته مكمل الفضائل والتواضع وكرم الأعلاى فرددت إلم". كمان حافظاً للأحاديث والتواريخ و عبيرا بأيام لعرب و أعبارهم و صنف التاريخ المشهور "بمالكامل -- ط" و هو من عبار الواريخ. لمندافيه من الول الزمان إلى سنة تسع و عشرين و متعاقد و "أصلخابه في مع فه الصحابه -- ط" و "اللباب -- ط" و "تاريخ المتوالية اللعواله الأول الزمان إلى حدث محمام الكبير -- ط".

- ۲۲ وقيات الأعيان ۲۲ ۲۵ ۲۵ عظرات اللغب (۵۰ ۲۲ (۱۴) تكام ۲۲۱).
  - ٤ في ق ، ف و ب: للخصوص \_
    - هـ في**ب:**لميحريـ
  - د. في ف عن و ب: حكمه و في هامش ف: وجهه.
    - ۷\_ في عن: بخلاف للعكن\_
      - ٨\_ في **ب:** <u>فتركية</u>\_

القرن<sup>(1)</sup> قضاء على الكل، بخلاف حليث "طائفة من الأمة <sup>(۲)</sup>، لذلك<sup>(۳)</sup> اعتبرت بأوصافها دون جملة<sup>(1)</sup> أفرادها <sup>(0)</sup>، فكانت<sup>(1)</sup> التركية فيها أخص، فحكمها جار كذلك فلزم التوقف في الثاني <sup>(۷)</sup> على أكمل وصفه<sup>(۸)</sup>، بخلاف الأول وإن كان أولى، والله أعلم<sup>(1)</sup>.

#### قاعدة: ٤٤

ما دون من كلام الأنمة في كل فن، فهو حجة لثبوته بتداوله، ومعرفة أصله، وصحة معناه، واتنضاح مبناه، وتنداوله بين أهله واشتهار مسائله عند أئمته، مع اتصال كل عمن قبله، فلذلك صح اتباعها ولزم، و<sup>(11)</sup> إن انقرضت الرواية<sup>(11)</sup> في إفرادها. وغير المدونة ليست كذلك، فلا يصح الأخذ بها، لانقراض حملتها، واحتمال جملتها. وقد يخص ذلك ويعم، كانقراض مذهب الليث<sup>(٢٢)</sup>،

- 1\_ القرن ساقط من 📥 \_
- ۲\_ (i) في عن: لا ترال طائفه من امني مكان حديث طائفه من الامه \_
   ۳\_ حريح مسلم، كتاب الإمارة، (المعجم ٣ ٥)، باب قوله تظلقه "لا ترال طائفه من امني طاهرين على الحق، حديث رقم، ٥٥٩٩ \_ ٥٥٩ \_
  - ۲۔ في **س**: کذلك ـ
  - ٤\_ حملتها قبل حمله زيادة في عن .
    - ه\_ في**ق**∷ <u>افرادلها</u>\_
    - ۲. في ف: ركانت.
    - ٧\_ في **س**: <u>و الثاني</u>\_
    - ۸ في **ب** <u>زصع ا</u>
  - ٩. العنا هذه العبارة الخص فحكمها ...... والله اعلم ساقط من 🖶 ـ
    - ۱۰\_ وماقطمن **س**\_
    - في ط: أرو أياك.
- ١٢ أبوالحارث المبث بن معد بن عبدالرحمن الفهمي المصري (٢٤ ١٢٧/١٧٧ ٧٩١) ثقاد إمام في الحديث و المقد. روي عن الزهري و عطاء قال ابن معد: "كان ثقا كثير الحديث" وكان قد أشتقل بالفتوى في زمانه بمصر قال الشافعي: "كان اللبث أقدمن مالك إلا أنه ضبعه أصحابه قال بحيى بن بكير: "ما رأيت أحدا أكمل من اللبث بن معد".
  - 4) حلية الأوليان ٢٩١٠: ٨ ٢٩ وغيات الأعيان (٤: ٨ ٢٢ مـ ١٢ ٢ ٢ ٢ ٢ شلوات الله مـ ١٠: ٥ ٨ ٢ ٩ الأعلام، ٥: ٨ ٢ ٢

(٤١)

والسفيانين<sup>(1)</sup> عـموما وسائر المذاهب، سوى المالكي من المغرب، والشافعي<sup>(٢)</sup> بالعجم، والحنفي بالروم. فـأما الحنبلي، فلم <sup>(٢)</sup> يوجد إلا مع غيره. فلزم كل ما تمكن<sup>(٢)</sup> صحة<sup>(٥)</sup> نـقله، لاما احتمل. ولهذا<sup>(١)</sup> أفتي سحنون<sup>(٧)</sup> بـأنـه لا يفتى بالمغرب بغير مذهب ما لك، ونحوه لابن الكاتب<sup>(٨)</sup>. وعند أهل مصر أن العامي

1. هما مقبان التوري و مقبان بن عبنه وأما مقبان التوري فقد مبقت ترجمند أنظر لقاعدة: ١٥ و أما مقبان بن عبنه فهو أبو محمد بن مقبان بن عبنه بن أبي عمران مبمون الهلالي الكوفي (١٩ - ١٩ ٨ / ١٩ ٧) و لد بالكوفه و حكن مكه و توفي بها\_ كان إما ما عالما لبنا حدة افداور عا محمعا على صحة حديثه وروابته روي عن الزهري وأبي إسحاق السبيعي وعمر و بن دينار و محمد بن لمنكار و أبي ازنادو عاصم بن أبي النحود لمقري والأعمش و غير هو لاء من أعيان العلماء و روي عنه الإمام الشافعي وضعه بن الحجاج ومحمد ابن إسحاق وابن مربع و على كثير.

قال الشافعي: "لولا مالك و ابن عينه للحب علم الحجاز "وقال أحمد بن حنيل: "ما رايت احداً اعلم بالسفن من ابن عينيه". له "الجامع" في الحديث و كتاب في "الفسير".

- ۲۹ شلوات قلقت، ۲: ٤ ۵۵، وفيات الأعيان ٣٩٢: ٢٠ ٢٠٩٠ الأعلام ٢٢: ٥٠٠
  - ٢. مبقت ترجبته أنظر القاعدة: ٤٢
    - ٣\_ في **سي**: <u>فلا</u>\_
    - ٤\_ في **عن**: يىكن\_

\_٨

- في ط: معرفة قبل صحة زائد.
- د. في ق: لذا ولكن في هامنده مصححاً : لهذا.
- ٧\_ أبو سعيد عبدالسلام بن معيد بن حبيب التوخي الملقب بسحنون الفقيه المالكي (٦٦ ١- ٢٤ / ٧٧٧ ٢٥) تر أعلى
   ابن المقاصم و ابن وهب و انهيب ثم انتهت الريامة في العلم بالمترب ايم كان أول من شرع في تصنيف "المدونة ---ط" في فروع المالكية.
  - تلتم قالور قركية ١٠ ; r ١٥ ، ١ ٥ ، وفيات الأعيان ٢٠ ; r ١٠ ، ١ ، الأعلام، ٤ ; ه
    - (i) في **عن**: <u>لا من لهم من الكاتب</u> مكان <u>لابن الكاتب</u>.

(ii) أبوالفاسم عبدالرحمن بن محمد الكتاني المعروف بابن الكاتب (٨٠ ٤/١٠ ٢) عالم، فقهي مالكي، أعذ عن ابن خبلون و لفاسمي، ثمر حل إلى المشرق و احتمع بالده حله و بينه و بين أبي عمران الفاسي مناظرات في مسائل مشهور قر لمتاليف كبير في الفقه و قبره في قبراو ان.

- د = مردي = د دري درد ۲۵۲:۱۰ شجرة الور الزكية ۲۵۲:۱۰
- وابن كاتب الحسن بن أحمد من نيوخ النصرين. فهو رجل اعر من الصوفياء.
  - الغلر فرحند، حلية الأوليان ت ٢٢٢، ٢٠٦٢، طبقات الصوفية، ٣٨٢

#### (٤٢)

لا مذهب له لتوفر <sup>(1)</sup> المذاهب في حقه <sup>(۲)</sup> عندهم حتى رأيت لهم على ذلك فروعا جمة <sup>(۲)</sup>، وفتاوى، والله أعلم.

#### قاعدة: ٥٤

تشعب الأصل قاض بالتشعب <sup>(1)</sup> في الفرع، فلزم ضبط النفس<sup>(2)</sup> بأصل يرجع إليه فقها وأصول، وتصوف فلا يصح قول من قال : الصوفي لا مذهب له إلا من جهة <sup>(1)</sup> اختياره في المذهب الواحد، أحسنه دليلا أو قصدا أو احتياطا أو غير ذلك مما<sup>(۷)</sup> يوصله لحاله. وإلا فقد كان الجنيد <sup>(۷)</sup> ثوريا<sup>(A)</sup> والشبلي<sup>(P)</sup> مالكيا<sup>(11)</sup> والجريري<sup>(11)</sup> حنفيا<sup>(11)</sup> والمحاسبي<sup>(11)</sup> شافعيا<sup>(14)</sup>، وهم أتمة الطريقة و عمدتها.

- 1\_ في **عن**: <u>لتوافر</u>\_
- ٢. في حفه سائط من ز ، ق، ف ، ص و ب د
- ۲. في ق رف: حمله و في هامش ف: حمه .
  - ها في **ب**ز بالشعيد
  - هـ في **ف من و ب المرع** ـ
    - ۲۔ جھڈ ساقط من **ھی۔**
    - ∨ا\_ في **مى**:بـا\_
- ۷\_ (i) في ق: الحنبدى \_ (ii) مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ۱۴
  - ٨. مبقت ترجبته أنظر لقاعدة: ١٥
  - ٩. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٣٣
  - ١٠ مبقت ترجيته أنظر لقاعدة ٤
  - الحريري وفي عن: الحزير وفي النسخ الأخرى: الحريري

(ii) أبو محمد لحدين محمد بن لحمين الحريري (٢٢١ / ٩٣٣) من كبل أصحاب الهيد وصحب مهل بن عبدالله المستركيد قال لمن المعرد وصحب مهل بن عبدالله المستركيد قال لمن المعوزي: أعجرنا لين ناصر بالأستاد عن أبي محمد الحريري قال: "من استولت عليه انفى صل اسر أفي حكم المستركيد قال لمن المعوز أفي محمر المير أفي حكم المستركيد قال لمن المعوز أفي محمد الحريري المعروب مهل بن عبدالله بعد ومعالي من المعروب مهل بن عبدالله بعد وما لمير أفي حكم المعروب مهل بن عبدالله بعد الحريري قال: "من استولت عليه انفى صل اسر أفي حكم المعروب مع معد المعروب مع مع قليه المولد فلا يستلذ بكلامه و لا يستحله و إن كثر ترده على السابة". و قال المعهوب محصور أفي محمد الحريري: "من توهم أن عملا من أعماله يوصله إلى مأموله الأعلى والأدنى فقد ضل عن العراب العلم مي: قال أبو محمد الحريري: "من توهم أن عملا من أعماله يوصله إلى مأموله الأعلى والأدنى فقد ضل عن طريقه لأن المنبي صلى الله عليه وملم قال: "لن ينحى أحدا منكم عمله" (صحيح البخاري، كثاب الرقاق (١٨)، باب المعمد و المداومة المعلي، ومن مع أكل، من توهم أن عملا من أعماله يوصله إلى مأموله الأعلى والأدن فقد ضل عن العريفي المعاوب المرابي قال المول عن عن العربي وصلى قال إلى محمد الحريري: "من توهم أن عملا من أعماله يوصله إلى مأموله الأعلى والأدن (١٨)، باب العريف وصله الله عليه عليه إلى المامول؟ ومن صحح أعماده و المعاد إلى مأموله المامول؟ ومن صحح أعماده المعمد و المداومة على العدل، رحم إلى الوصول.

- ۲۲ صف الصفوة ۲:۸ ٤٤ ۲:۵ ٤٤ وطبقات الصوفيه ۲:۵ ۲ ۵ ۹ ۲ د حليه الأوكيان ۸ ۲ ۲ ۲ ۲ ۴ المرسانة القطر يه ۲ ۲ ۲ ۶ ۶
  - ١٢ مبقت ترجيته أنظر قاعدة: ٢
  - ١٣. مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٤٢
  - ٤٢: مبقت ترجمته أنظر قاعدة:٢

وقول القائل مذهب الصوفي في الفروع، تابع لأصحاب الحديث، باعتبار أنه لا يعمل من مذهبه <sup>(1)</sup> إلا بما <sup>(۲)</sup> وافق نصه، مالم يخالف <sup>(۲)</sup> احتياطا أو يفارق ورعا. ويلزم ذلك من غير اتهام للعلماء، ولا ميل للرخص، كما ذكر السهروردي <sup>(3)</sup> رحمه الله في اجماعاتهم<sup>(0)</sup>، وبما هنا يفهم كلامه<sup>(1)</sup>. والله أعلم، فافهم<sup>(۷)</sup>.

#### قاعدة: ٤٦

فتح كل أحد<sup>(٨)</sup> ونوره، عـلى حسب فتح متبوعه ونوره. فمن أخذعلم حاله عن أقوال العلماء مجردة <sup>(٩)</sup> كـان فتـحـه ونوره منهم. فإن أخذه عن نصوص الكتاب والسنة ففتحه و نوره تام. إن تاهل لإخذه منهما <sup>(١٠)</sup>

- ۱\_ في **س: ملحب**\_ ۲\_ فى **ف:** ليا\_
- ب \_\_\_\_ ۲\_ فی **ف**: بخالط \_
- ، <u>بى س</u>
- t\_\_\_\_\_t) في ق: الشهرور دي\_

(ii) أبو حفص نهاب الدين عمر بن محمد بن عبدالله السهرور دي الفرخي (٢٩ ٥- ٢٢٢ / ١٤ ٢- ١٢٢٤) نقيه خالفي و مفسر و صوفي علرف في زمانه مولده في سهرور دو وفاته بنداد صحب عمه ابا النجب عبدالفاهر بن عبدالله السدوفي سنه و مفسر و صوفي علرف في زمانه مولده في سهرور دو وفاته بنداد صحب عمه ابا النجب عبدالفاهر بن عبدالله و مفسر و صوفي علرف في زمانه مولده في سهرور دو وفاته بنداد صحب عمه ابا النجب عبدالفاهر بن عبدالله و مفسر و صوفي علرف في زمانه مولده في سهرور دو وفاته بنداد صحب عمه ابا النجب عبدالفاهر بن عبدالله و مفسر و صوفي علرف في زمانه مولده في سهرور دو وفاته بنداد صحب عمه ابا النجب عبدالفاهر بن عبدالله و كان لم محلد عبدالفار بن أبي صالح الحياي وغيرهما. و كان خيخ النبوخ ينداد و كان لم محلى وعطه و على وعطه قبول كثير له كتب فيها "عوارف المعارف -- ط" و "حذب الفلوب -- ط" و غيرهما. و على وعطه و على وعطه قبول كثير له كتب فيها "عوارف المعارف -- ط" و "حذب الفلوب -- ط" و غيرهما. و على وعطه و على وعطه قبول كثير له كتب فيها "عوارف المعارف -- ط" و "حذب الفلوب -- ط" و غيرهما. و على وعطه و على وعله قبول كثير له كتب فيها "عوارف المعارف -- ط" و "حذب الفلوب -- ط" و "حذب الفلوب -- ط" و غيرهما. و على وعط و على وعله و على وعله الدين السهرور دي المفتول بحله (٧٥ / ١٩١٢) فانه ابو الفتوح بحي بن حيش المحكيم الفلسفي صاحب حكمه الاضراق. قال عبد لحن المعلوي: الوزروق من السهرور دي ابا الدين عبدالفاهر بن عبدالله في اكثر مواضع من كتبه -

- ۲۲ وفيات الأعيان ، ٤٤،٨: ٤٤، الأعلام، ٥: ٢٦، لحصيل قتم ف (ترحمة الارعية)، ٢٠١٤.
  - هـ في 📥: احتماعاتهم ـ
  - ۲- (أ) في زو عن: مع نقل غيره بعد كلامه زائد.
  - (ii) أنظر لفصيله: كتاب المريدين ص ٢٢\_٨٢
    - ۷\_ <u>فافهم</u> ساقط من **ف د ص** \_
      - ٨\_ في **مي**: <u>و احد</u> ـ
      - ۹. في**ف: مدردم**
    - ۱۰\_ <u>ان تاهل لاحذه منهما</u> ساقط من طلا\_

(٤٤)

ولكن فاته نور الاقتداء و فتحه، ولذلك تحفظ الأئمة عليه، حتى قال ابن المديني<sup>(1)</sup> رحمه الله: "كان ابن مهدي<sup>(٢)</sup> يذهب لقول مالك<sup>(٣)</sup>، ومالك يذهب لقول سليما ن بن يسار<sup>(٤)</sup>، وسليمان يذهب لقول عمر بن الخطاب<sup>(°)</sup>، فمذهب مالك إذاً <sup>(1)</sup> مذهب عمر رضى الله عنهم".

- 1. أبو الحسن على بن عبدالله بن حعفر لمديني البصري المعدي (٢٢١ ـ ٢٣٢ / ٢٧٧ ـ ٢٤٩ ) أحد أكد الحديث في عصره مسمع أبناء وحمادين زيد و مقبان بن عبنه و يحي بن معيد القطان و عبدلولات و عبدلراذى بن همام إلى غير ذلك. و روى عنه أحدد بن حنيل و ابنه صالح والحسن بن محمد الزعفراني و محمد بن يحي اللحاي والبخلري و ابوحاتم الرزي و غيرهم من المشاكم. قال البخلري: "ما امتصترت تقسي عند أحد إلاعد ابن المديني". و قال أبوداود: "ابن المديني أعلم باعتلاف الحديث من أحمد بن حنيل". من كتبه "الأسامي و لكني" ثمانيه أجزاء و "الطبقات" عشرة أجزاء و"الطبقات" عدمة أجزاء والي خلي قلك. و و"التاريخ" عشرة أحزاء و"اعتلاف الحديث" عمده أجزاء وإلى غير ظلك.
  - ۲۰۲۲:٤ شلوات اللغب ۲۰۲۹،۱۷ الأعلام، ۲۰۲۲.٤
- ٢. أبو سعيد عبدالرحين بن مهدي البصري اللولوي (١٣٥ ـ ١٩٨ ـ ١٢٨ ـ ١٢٢٤) أحد أركان الحديث بالعراق. روي عن معن معني أبو العربي وعن صغار التابعين. قال أحمد بن حنيل: "هو أقفه من يحي القطان وأبت من وكيع" ـ وقال ابن السدينيي: "كمان عبدالرحمين بن مهدي أعلم الناس لو خالفت بين الركن و المقام لحلفت أني لم أرمتله أعلم منه. قال السابقي السابقي الموليا".
  - ۲۲ شلرات قلم، ۱۱ : ۲۳۵ ، حلية الأولياء، ۲:۹۶ الأعلام، ۲:۹۳ ، ۲۲۹
    - ٢. مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٤
- ٤. أبو أبوب سايمان بن يسار (٢٤ ـ ١٠٧ / ٢٤ ـ ٧٢ م لى ميموندام المومنين، أحد الفقهاء السبعة بالمدينة. وروي عن ابن عباس و أي هريرة و ام سلمة رضي الله عنهم. وروي عنه از هري و مماعة من الأكار ـ كان سليمان أخا عطاء بن يسل ـ قال المحسن بن محمد: "سايمان بن يسل عندنا أفهم من سعيد بن المسيب"، و كان ابن المسيب يقول: "أذهبوا إليه فإنه أعلم من يقى اليوم".
  - ۲۹ وفيات الأعيان ، ۲۹۹۹ شلوات اللعب ، ۲: ۲۲۹ و الأعلام ، ۲: ۲۲۸ و الأعلام ، ۲: ۲۲۸ و الأعلام ، ۲: ۲۲۸ و الأعلام ، ۲
    - مبفت ترجمته أنظر قاعدة: ٣٣
      - ٦ في **ق رطب**: اذن ـ

#### (٤٥)

وقال الجنيد<sup>(1)</sup> رحمه الله: "من لم يسمع الحديث، ويجالس الفقهاء، ويأخذ أدبه عن المتأدبين، أفسد من اتبعه <sup>(٢)</sup>، و <sup>(٢)</sup>قال الله تعالى: "قل هذه سبيلي أدعوا إلى الله على بصيرة<sup>(٤)</sup> أنا ومن اتبعني<sup>، (°)</sup>، الآية، وقال عز من قائل: "ولا تتبعوا السبل فنفرق بكم عن سبيله<sup>،،(1)</sup> فافهم<sup>(٧)</sup>.

#### قاعدة: ٤٧

ما أنكر همذهب<sup>(٨)</sup> فلا يجوز<sup>(٩)</sup> الأخذ به<sup>(١٠)</sup> من غير ه، وإن أبيح أو نذب لمن كان عليه إلا من ضرور قتبيحه بنص<sup>(١١)</sup> من أسمته. ومالم ينكر ه المذهب، يجوز الأخذ [به]<sup>(١٢)</sup> من غير هسيما إن<sup>(١٢)</sup> اقتضى احتياطا أو تحصيل عبادة على مذهب ذلك الغير، كاتقاء القمرين في الأحداث ومسح الرقبة في الوضوء وإطالة الغرة و ترك مسح الأعضاء بالمندليل، وكصلاة<sup>(٢)</sup> التسبيح والحاجة والتوبة<sup>(٥٠)</sup> ونحوها، وكتقاء<sup>(11)</sup> النصف الأخر<sup>(٢٠)</sup> من شعبان لمن لم يصم أوله، واعتكاف جزء من النهار، إذ غايته نفي كونه اعتكافا و إلا فهو عبادة وكذا<sup>(٨١)</sup> إحداث نية نفل بعد الفجر، إذ غايته أنه لا يعد صوما عندالمالكية.

- ۷\_ فې ق، عن وب الايه بعد سيږله زاند.
  - ۸\_ في **ب**: *م*لعبك\_
  - ۹\_ في ط: يكون \_
- ۱۰ في ٩ و طه: التذه ولكن في هامش ٩ مصححا: الانتذابه.
  - ١١\_ في **عن**: لبعض \_
  - ۱۲\_ به ساقط من م
  - ١٣ في 📥 الألم
  - ١٤ في **عن**: لصلوة ـ
  - ١٥\_ في **ق**: <u>التربه</u>\_
  - ۱۱ في ق: صرم بعد كاتفاءز اند.
    - ١٧\_ في الانتجر \_
  - ۱۸ في **ز ، ف ، س:** كذلك ـ

میقت ترجمند أنظر قاعدة: ١٤
 رواه أبو نعیسم باقط: أبو لقاسم الحنيد بن محمد غیر مرة يقول: "علمنا مضبوط الكتاب و السنه، من لم يحفظ القرآن ولم یكتب الحدیث ولم یتفقه لا یقندی به".
 ۲۲ حلیه الاركبان (۲۱۹ه) تجديد بر محمد قجند، حدیث رفم ۲۱۱ (۲۰۱۰ : ۲۲٤
 ۲۲ حلیه الاركبان (۲۱۹ه) تجدید بر محمد قجند، حدیث رفم ۲۱۱ (۲۰۱۰ : ۲۲٤
 ۲۲ حرده ال تجدید بن محمد قتر آن ولم یكت قحدیث لا یقندی به محمد علی مراجع مراجع تو مراجع الحالی محمد الحراب و السنه، من لم یحفظ القرآن ولم وروده قدهم ی نجود دال تجدید بن محمد قجند، حدیث رفم ۲۱۱ (۲۰۰۷ : ۲۲٤

۲۲ الرسانه انتشیریه، ۲۱: ۲۲۰

۳\_ وساقط من **ز**\_

د. في **ف**: <u>بصبر م</u>

القرآن ، يوسف: ۱۰۸ ، ۱۲

۱۰۳:۱۰ الفرآن، الأنعام: ۱۰۳:۱۰

وقد عده<sup>(1)</sup> الشافعية صوما. قال بعض الصوفية: "وعلى ذلك ينبغي أن يكون <sup>(1)</sup> مذهب المتجرد، فإنه ضيف الله لشلا يضيع<sup>(٢)</sup> جوعيه". وللقرافي<sup>(٤)</sup> في<sup>(٥)</sup> قواعده، وابن العربي <sup>(1)</sup> في سراجه، ما يشير ما هو أعظم من هذا في باب الورع وإليه كان يميل شيخنا القوري<sup>(٧)</sup> رحمه الله في عمله.

- ۱\_ في **عن:** عدق
- ٢. في 📥: ينبني مكان: ينبغي ان يكون.
  - ۲۔ في **ف**: منع قبل حرعه زائد۔
- ٢. أبو العباس ضهاب الدين أحدد بن إدريم بن عبدالرحين الصنهاجي القرافي لمصري (٢٨٢ / ٢٢٨ ) أحد من لففهاء المسالكيد انتهت إليه رباسة المالكية في زمانه له كتب حليلة في الفقه و الأصول منها "شرح تنقيح الفصول في اعتصار المحصول -- ط" و "مختصر تنقيح الفصول -- ط" و "أنولر الروى في أنو اء الفروى -- ط" وهو محلد كبير، حمع فيه عمسانه وأربعين فاعدة من الفواعد الففهيه و "الأحكام في تميز الفتاوي -- ط" وغير ذلك.
  - ۲۹ شخرة قنور قركية، ۱۱، ۲۱، ۲۱، ۲۱، الديناج قسله، ۲۰، ۲۰، ۲۱، کشف قطنون، ۲۰، ۲۸، ۱۱، الأعلام، ۲، ۱۹۹، ۹۶
    - في ماقط من عن ۔
- ٢. أبو بكر ابن العربي ، محمد بن عبدالله بن محمد المغافري الاخبيلي المالكي (٤٦ ٤ ٢ ٥ ٤ / ٢٧١ ١ ـ ١ ٤ ٢ ٢) قاض ، من حفاظ الحديث و لد في اخبيلوه و راحل إلى المشرى و برع في الادب و بلع رتبه الاحتهاد في علوم الدين وصنف كتبا في الحديث و لد في اخبيلوه و راحل إلى المشرى و برع في الادب و بلع رتبه الاحتهاد في علوم الدين وصنف كتبا في الحديث و لد في اخبيلوه و راحل إلى المشرى و برع في الادب و بلع رتبه الاحتهاد في علوم الدين وصنف كتبا في الحديث و لد في اخبيلوه و راحل إلى المشرى و برع في الادب و بلع رتبه الاحتهاد في علوم الدين وصنف كتبا في الحديث و لد في اخبيل و الاصول و التفسير و الادب و الداريخ و وولى قضاء أخبيلوه ومات بقرب فاس و دفن بها من كتبه الحديث و المقديم و من الفو الصول و التفسير و الادب و الداريخ و وولى قضاء أخبيلوه ومات بقرب فاس و دفن بها من كتبه "لعواصم من الفو اصم ---- ط "حزان، و "علوضه الأحوذي في شرح الترمذي عن مدي و "العواضم من الفو الصول و المقدين"، و "كلونه الأحوذي في شرح الترمذي من الذي و "أحكام الفران» و "علوضه الأحوذي في شرح الترمذي من عن و "ما هي المن التواضع ---- ط" و "علوضه الأحوذي في شرح الترمذي عبد و "له من الذي المع المن و الفي المالكين و و "لموذي من الذي المالية و من المن المالية و "الائص في أصاء الله الحسن"، و "المشرى الذي المالية و من الم المالية " و "ما حلوان الدين " و "علوضه الأحوذي في شرح الترمذي ---- ط" و "أحكام الفرآن».---- ط" و "ما حكام الفي " محلدان و "مراج المهندين"، و "الائص في أصاء الله الحسني"، و"العفد الأكبر للقب الأصر" و غيرهم.
  - - ٧\_ أ\_ في **من**: <u>العردي</u>\_

المختصر\_

ii. أبوعبدالله محمد بن قاسم للخمي المكتامي ثم الفامي الأنبلسي الأصل (٤٠٠-٧/ ٨٠٢ - ٤١ - ٤١) التقدير بالنفوري، بفتح القاف و مسكون الواو، نسبة لبلدة تربيه من أشبيلة. ضيخ الحماعة بفامن وعالمها لعلامة و مفتيها المتبحر في العلوم مع استحضار النوازل، أعذعن أبي موسى عمران الحاناتي وابن جاير الغساني، روي عنه البخاري بسنده لموافه و أبي محمد العبلوم مي وحماعة. وعن ابن عازي والتفع به وأحازه في الفقه بسندة المتصل بالأمام محنون و الشيخ و المواوري وابنا حمران الحاناتي وابن جاير الغساني، روي عنه البخاري بسنده لموافه و أبي محمد العبلوم مع استحضار النوازل، أعذعن أبي موسى عمران الحاناتي وابن جاير الغساني، روي عنه البخاري بسنده لموافه و أبي محمد العبلوم مي وحماعة. وعن ابن عازي و التفع به وأحازه في الفقه بسندة المتصل بالأمام محنون و الشيخ روي ، وابن هالال وعبدالله الزموري وأبوالحسن إرفاق و الفاضي المكتامي وأبو مهدي الماو الي وغيرة لمنزح على زروى ، وابن هالال وعبدالله الزموري وأبوالحسن إرفاق و الفاضي المكتامي وأبو مهدي الماو الي وغيرة لمزم على عليه و المواحي على المورى وأبوالحسن إرفاق و الفاضي المكتامي وأبو مهدي الماو الي وغيرة لمزم علي النوري الفاص و النبيخ علي الماو المراحي و الشيخ عليه و الموري وأبوالحسن إرفاق و الفاضي المكتامي وأبو مهدي الماو الي وغيرة لمزم علي الموري وأبوالحسن إلغان و الموري و الموري وأبوالحسن الرفاق و الفاضي المكتامي وأبو مهدي الماو الي وغيرة لمدير علي الموري وأبوالحسن الرفاق و الفاضي المكتامي وأبو مهدي الماو الي وغيرة لمدير علي الي والدي الموري وأبو العنه و الموري وأبوالحسن الرفاق و الفاضي المكتامي وأبو مهدي الموري وأبوالحسن الرفاق و الفاضي المكتامي وأبو مهدي الموري وأبو الحسن الرفاق و الفاضي المكتامي وأبو مهدي الموري وأبو الموري وأبو الموري وأبو الموري وأبو العنه و الفاضي الموري وأبو الموري وأبو الموري وأبو الموري و الفاضي الموري وأبو الموري وأبو الفوي الموري وأبو المو موري الموري الوري وأبو الموري وأبو الموري وأبو الموري و الموري و الموري و الموري و الموري و الموري و الموري وأبو الموري والو الموري و الموري و الموري و الموري و الموري و الموري وأبو و الموري و المووي و الموري و المووي و المووي و المو

۲۲ شجرة التور الزكية، ۲۰۲۰ د بل الإنتهاج، ۲۰۱۸ درة الحجال، ت ۲۲۸، ص ۲۷۹.

(٤٧)

و نحوه عند ( 1) ابن عباد ( ۲) في وصية المريد ( ۲)، من "رسائله الصغرى"، و الله سبحانه أعلم.

#### قاعدة: ٨٤

فيما <sup>(1)</sup> يعرض للكلام<sup>(2)</sup> من<sup>(1)</sup> الأشكال ونحوه <sup>(V)</sup>، إن<sup>(A)</sup> كان مما يخطر معناه المقصود<sup>(P)</sup> بأول وهلة دون تأمل ولا يخطر <sup>(11)</sup> إن يخلو<sup>(T1)</sup> عنه كلام <sup>(11)</sup> و بأول وهلة دون تأمل ولا يخطر<sup>(11)</sup> بأيسكاله إلا بالأخطار <sup>(11)</sup>، فهذا قل<sup>(T1)</sup> أن يخلو<sup>(T1)</sup> عنه كلام <sup>(11)</sup> و وتتبعه<sup>(10)</sup> حرج و اضطرار<sup>(11)</sup>، ليس من مقاصد الأحكام. وإن كان الإشكال <sup>(11)</sup> يخطر بأول وهلة<sup>(11)</sup>،

- ا۔ في **ط**ة عن ۔
- ٢. ميف ترجيت أنظر قاعدة: ٣٠
  - ٣. في **ب**: المريدين.
- ٤. في ذراق اف وب: ما و في عن: أما .
  - هـ في **ط**: <mark>الکلام</mark>ـ
  - ۱۔ من سائط من **می**۔
  - ٧\_ في **ط**: <u>وحوم</u>\_
  - ۸\_ في **ف ، س ريب**: <u>فان</u> \_
- ۹. هنا في زور قريادة به و في ف ، عن و ب: منه زائد بعد المقصود.
  - ۱۰ في**ف**: <u>تخطر</u>
  - ۱۱\_ في ب: بالاحضار\_
    - ١٢\_ في **ب**: <u>افل</u>
  - ١٣. في **عن: بخلوار هذا ساقط من ب .** 
    - ٤ في ف مع و ب: الكلام .
      - ۱۵ فې **ف**: يتبعه
  - ۱۱ في ژوق: اضراح في ف، مه وب: اضطراب .
    - ١٧. هنا في **ز ، ص ر ب م**از اندبعد الانكال.
      - ١٨\_ في ق: <u>وهله</u>\_

ولا يخطر خلافه إلا بالأخطار، جرى على حكم القاعدة المتقدمة. وإن تجاذبه الفهم من الجهتين، كان متنازعا فيه بحسب التجاذب.

والخروج لحد<sup>(1)</sup> الكثرة في الأشكال، إما لضيق العبارة عن المقصو د<sup>(۲)</sup>؛ وهو غالب حال الصوفية المتأخرين في <sup>(۲)</sup> كتبهم حتى كفروا وبدعوا إلى غير ذلك<sup>(٤)</sup>. وإما لفساد الأصل، وعليه حملها المنكر عليهم<sup>(۵)</sup>. وكل معذور<sup>(1)</sup> فيما يبدوا<sup>(۷)</sup>، إلا أن<sup>(٨)</sup> المنكر أعذر، والمسلم أسلم، والمعتقد على خطر، ما لم يكن على حذر، والله سبحانه<sup>(٩)</sup> أعلم.

#### قاعدة: ٤٩

تـحقيق الأصل لازم لكل من لزمه فرعه، إن كان لا ينفك عنه. فلا بد من تحقيق أصول الدين، وإجرائه<sup>(، ١)</sup> على قواعدها<sup>(١١)</sup> عند الأنمة المهتدين. ومذهب الصوفي من ذلك، تابع لمذاهب السلف في الإثبات والنفي. وفصول<sup>(١٢)</sup> الاعتقاد ثلاثة:

أولهما ما يعتقد في جانب الربوبية، وليس عندهم (<sup>١٢)</sup> فيه إلا اعتقاد<sup>(٢٤)</sup> التمنزيه و نفي التشبيه مع تفويض ما أشكل بعد نفي الوجه المحال إذ ليس ثم<sup>(٥٠)</sup> ألحن من صاحب الحجة بحجته.

- ۱\_ في **ب**: لحد \_
- ٢. في ط: المقصد ـ
- ۳۔ في**ق**: مے۔
- ۽\_ في **ف**: هذا\_
- ه في **من رب** عليه ـ
- ال في **ط**ة *مغرور ـ*
- ٧. في طه: يبلو وهذا ساقط من ؤ .
  - ٨. في ف: لان مكان الا ان.
    - ۹\_ مبحانه ساقط من 🕻 ـ
      - ۱۰\_ في **عن**: <u>احزائه</u> ـ
      - 11\_ في **ط**ة <u>قراعده</u>\_
      - ١٢\_ في **ط**: فصل\_
- - ۱٤ في ب: لبس عندهم الاعتقاد.
  - ١٥ في **ب**: <u>ثبة و ثم ماقط من على -</u>

الشاني: ما يعتقد في جانب النبوة <sup>(1)</sup>، وليس إلا إثباتها وتنزيهها عن كل علم، وعمل وحال لا يليق بكمالها، مع تفويض ما أشكل، بعد نفي الوجه المنقض <sup>(٢)</sup>. إذ للسيد أن يقول لعبده ما شاء، وللعبد أن ينسب<sup>(٣)</sup> لنفسه ما يريد تواضعا مع ربه. و علينا أن نتأدب مع العبد، و نعرف مقدار نسبته<sup>(٤)</sup>.

الشالث: ما يعتقد في جانب المار الآخرة وما يجري مجواها من الخبريات<sup>(\*)</sup>. وليس إلا اعتقاد<sup>(1)</sup> صدق ما جاء من ذلك على الوجه الذي جاء عليه من غير خوض في تفاصيله إلا بما صح واتضح. والقول الفصل في كل مشكل، من <sup>(V)</sup> ذلك ما قاله الشافعي<sup>(A)</sup> رحمة الله، إذ قال: <sup>(T</sup>منا بما جاء عن الله، على مراد الله، و بسما جاء عن رسول الله، على مراد رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>، (P)</sup>. وقال مالك<sup>(11)</sup> رحمه الله <sup>(11)</sup>: "الاستواء معلوم، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة<sup>، (۲۲)</sup>، انتهى. وهو جواب عن كل مشكل<sup>(11)</sup> من نوعه في جانب الربوبية، كما أشار إليه السهروردي<sup>(11)</sup>، وقال:

- 1\_ في **ق**: النبره\_
- ۲. في ق ، ص ، ب رحد: المنقص.
  - ۲\_ في **س**: يثبت \_
    - t\_\_\_\_\_\_ فى **ئى**ن ئىسە \_\_\_\_\_
    - في عن: الحزيات ـ
  - ۲\_ في **س**: الاعتقاد\_
  - ∨\_ فی طف:ر\_
- ٨. مبقت ترجيته أنظر قاعدة ٢
- ٩. فى عن: صلى الله عليه وسلم زائد.
  - ١٠ ميف ترجيته أنظر فاعدة ٢
- ۱۱ في ف: رضى الله عنه ولكن في هامنه: رحمه الله تعالى و في عن و ب: رضى الله عنه ...
- ١٢ ـ رواه أبو تعيسم بالفط: حدثنا حعفر بن عبدالله، قال: كنا عند مالك بن أنس فحاء «رحل، قفال: يا أبا عبدالله الرحنين على العرض استرى، أنتي استرى أنتي استرى، كيف استرى يده العرفي يده حتى عبداله الرحض منالك من شيء ما وحد من مسألته فنظر إلى الأرض و حعل بنكت بعود في يده حتى عبلاه الرحضاء، يعنى العرى، ثمر فع رأسه و رمى بالعود و قال: "الكيف منه غير معقول، والاستواء منه غير محهول، الإيسان به والحو السوال عنه بنده، وأطنك صاحب البلده، وأمر به فاخر عن ...
  - tr حلية الأولياء (٢،٢٦) مالك من أنس، 1: ٢٦٢
    - ١٣\_ في **س**: <u>شكل</u> ـ
    - ۱٤ مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٥٤

(° · )

"إنه مذهب الصوفية كافة في كل صفة سمعية"<sup>(1)</sup>، والله سبحانه أعلم.

#### قاعدة: ٥٠

وقوع<sup>(٢)</sup> المموهم والمبهم والممشكل في النصوص الشرعية ميزان<sup>(٣)</sup> المقول<sup>(٤)</sup> والأذهان والعقود. "ليميز الله الخبيث من الطيب<sup>(°)</sup>، وتظهر <sup>(1)</sup> مراتب الإيمان لأهلها، "فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتخاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله والر اسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا"<sup>(٧).</sup> نعم<sup>(٨)</sup>، ولا يقبل وضعه من غير الشارع البتة<sup>(1)</sup> إلا أن يكون بين المعنى واضح المبنى في عرف التخاطب، له أشبهية<sup>(٢)</sup> في أصول<sup>(11)</sup> النصوص، كمسألة الاستواء الذي<sup>(٢1)</sup> في<sup>(11)</sup> رسالة ابن أبي زيد<sup>(11)</sup>؛ فاختلف<sup>(°1)</sup>

- ا. في ف: سبعه.
- ۲۔ <u>وقوع</u> ساقط من **ز**۔
- ۲۔ في **عن و ب**: <u>مبدان ۔</u>
- ٤\_ فې **ز رق**: <u>للعفول</u>\_
- القرآن ، الانفال: ۲۷ ،۸
  - ا۔ في **من**: <u>تلحر</u>۔
- ۷\_ القرآن ، ال عبر ان : ۷،۳
- ۸ نعم ساقط من **ز** و طه .
  - ٩\_ في ف: البنه.
- ۱۰ في ج: النبهية و في النسخ الأخرى: شبهة.
  - 11 في **زاق، ص رب** الط\_
    - ١٢ في **ز و ص:** الن<u>ي</u> ـ
  - ١٣\_ في 📥: هو زائد قبل في رساله.
- ٤1. (i) أبو محمد عبدالله بن عبدالرحمن بن أبي زيد المالكي القبرواني (٢١٠٠ / ٢٩٦ ـ ٢٩٩) ؟ كر ابن العماد الحنبلي وفاته في منه تسع و ثمانين و ثلثمائه (٣٨٩ ـ ٩٩٩) يكان واضع العلم، كثير الحفظ والرواية، و ليه انتهت رياضة المحمد من أبي معيد بن الأعرابي وغيره و كان يسمى مالكا الأصغر ــ قال لماضي عياض: "حاز رياضه لدين و المدينو و الدنبا ورحل إليه من الأكطل و ونحب أصحابه و كر الأخذون عنه". من تاليف" إرسالة و "محمد عيان" عن محمد بن المي زيد المالكي الخذون عنه". من المي مالكا الأصغر ــ قال لماضي عياض: "حاز رياضه لدين و الدنبا ورحل إليه من الأكطل و ونحب أصحابه و كر الأخذون عنه". من تاليف" إرضاف والمحمد المدينو و غيرة و كان يسمى مالكا الأصغر ــ قال الماضي عياض: "حاز رياضه لدين و الدنبا ورحل إليه من الأكطل و ونحب أصحابه و كر الأخذون عنه". من تاليف" إلى مالة و "محمد الموانة" و أخذ و منه من أبي معيد بن الخطل و ونحب أصحابه و كر الأخذون عنه". من المي مدينو منه أبي معيد من أبي معيد بن الأغرابي وغيرة و كان يسمى مالكا الأصغر ــ قال الماضي عياض: "حاز رياضه لدين و الدينو و الذي أبي مالي الموانة الأخذ المالة الذي و المرابي و غيرة و كان يسمى مالكا الأصغر ــ قال الماضي عنهم. "حاز رياضه لدين و الدينو و الدينو أبي و غيرة و كان يسمى مالكا الأصغر ــ قال الماضي عياض: "حاز رياضه لدينو و الدينو و الذي أبي مالة الموانية و مالكان المالية المالي و رابع المواني و نعرت إليه و غيرة و كان يسمى مالكا الأصغر ــ قال الماضي عياض: "حاز رياضة الدينو و أبي و أبي و غيرة و أبي و أبي و أصغر و أبي و
  - ۲۲۰۰۱۵، الأعلام،۲۲۱۲۲، الأعلام،۲۲۰۰۱8

(ii) ألف ابن أبي زيد باب في رساله "باب ما تعلق به الألسنة و تعقده الأهدة من واحب أمور الديانات" وقال فيه: من ذلك الأيمان بالقلب والتطق باللسان، إن الله إله واحد لا إله غيره و لانبيه له ..... و إنه فوى عرضه السعيد بذاته، وهو في كمل مكان بعلمه على الانسان و يعلم ما توصوس به نفسه وهو أقرب إليه من حيل أبوريد وما تسقط من ورقة إلا يعلمها و لا حية في طلسات الأرض و لار طب و لا بابس إلا في كلساب مين. عملى العرش امتوى وعلى الملك الحتوى، وله الاسماء الحسني.

> ۲۹ - رسالکه انشیروانی، ۲۰۱۵ و گفصیل آران قزرول فی هله کستانه آنظ ـ شرح قزرول گرسانه قشر وقی، ص ۲۱،۳۴۱ -۱۰ - فی جبه: و اختلف-

275

فيه الأصوليون. ثم [هم]<sup>(1)</sup> بعد وقوعه بهذا الوجوه <sup>(۲)</sup>، مختلفون <sup>(۲)</sup> في قبوله <sup>(٤)</sup> و تأويله، أو حمل مذهب صاحبه على ظاهره. وهذا كله إن <sup>(°)</sup> كمان إماما معتبرا في فنه، صوفيا كان، أو فقيها لا غيره فيرد عليه مطلقا. كما لا أصل له ولا شبهة، فيرد على الجميع<sup>(1)</sup> بلا خلاف، والله سبحانه أعلم<sup>(۷)</sup>.

#### قاعدة: ٥١

الكلام في المحتمل بما يقتضيه من الوجوه السائغة <sup>(٨)</sup> فيه لا يكن <sup>(٩)</sup> على أصل <sup>(١٠)</sup> التفويض بالنقض، إذا لم يعتقد أنه عين <sup>(11)</sup> المراد به. فأما مع إبهام <sup>(١٢)</sup> احتماله فلا يضر، لأنه الأصل الذي يبنى <sup>(١٣)</sup> عليه بعد نفي المحال، فليس بناقض له وإن كان مناقضا. فمن ثم <sup>(١٤)</sup> تكلم القوم في التأويل بعد عقد التفويض، وإلا فلا يصح بعد إجماعهم <sup>(١٥)</sup> عليه. نعم، التحقيق أن لا تفويض في الأصل، وإنما هو في تعيين المحمل، للزوم<sup>(11)</sup> طرح المحال، والله أعلم.

- ٤. في ق: هم و في النسخ الأخرى: هو ـ
  - ۲\_ في **زرمى**: <u>الرحه</u>\_
- ٣. في**ز**: <u>هم مختلفون</u>؛ همزاند فيها.
  - t في طعة: قوله ـ
    - ه\_ في **س**ى: اڏا ـ
  - ٤. في ب: الصع.
  - ٧. في ف ، ص و ب: والله اعلم.
    - ۸\_ في **ق رمس**: السابقة\_
- ٩\_ فې ق: لايکړو فې مې وې ښ: لايکون ـ
  - ۱۰\_ في **ب**: العل.
  - ۱۱\_ في **ب**: <u>غبر</u>\_
  - ١٢\_ في **ف**: <u>ايهام</u>
  - ۱۳ فې **ق ، ف ر ب**: <u>بنې</u> ـ
    - t) في **ب**: <mark>ئيه</mark>\_
  - ١٥\_ في **ط**: الضناعهم\_
  - 11\_ في **عن:** <u>الزوم</u>\_

# (°1)

#### قاعدة: ٥٢

أحكام الصفات الربانية لا تتبدل، وآثارها لا تنتقل<sup>(1)</sup>. فمن ثم قال الحتمي<sup>(1)</sup> رحمه الله<sup>(1)</sup>: "يعتقد<sup>(2)</sup> في أهل البيت أن الله تجاوز عن جميع سيئاتهم، لا بعمل عملوه، ولا بصالح قدموه، بل بسابق عناية من الله لهم"، إذ قال الله تعالى: "إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت"<sup>(0)</sup>، الآية. فعلق الحكم بالإرادة التي لا تتبدل<sup>(1)</sup> أحكامها، فلا يحل لمسلم أن ينتقص، ولا أن يشنا<sup>(1)</sup> عرض من شهد الله تعالى<sup>(1)</sup> بتطهيره<sup>(1)</sup>، و ذهاب الرجس عنه<sup>(11)</sup>. والحقوق لا يخرج من النسب، ما لم يذهب أصل النسبة؛ وهو الإيمان وما تعين<sup>(11)</sup> عليهم من الحقوق، فأيلينا فيهم<sup>(11)</sup>. نائبة عن الشريعة. وما نحن في<sup>(11)</sup> ظلك إلا كالعبد يؤدب ابن سيده بإذنه، فيقوم بأمر السيد، ولا يعمل فضل الولد. وقدقال تعالى<sup>(11)</sup>: "قل لا أسألكم عليه أجرا إلا المودة في القربي<sup>"(01)</sup>، قال ابن عباس<sup>(11)</sup>: "أي: <sup>(11)</sup>.

- (ii) هنا في ها<del>مش **عي**: قالوا: و امراد بلعل</del> يته، من كان في زمنه يُظُل، ومن هو على طريقه من ذريتهم. اه من الا م ن
  - م. (i) في هامش ف: ويطهر كم تطهيرا.
    - (ii) القرآن ، الأحزاب (iï
      - د. في ف ، من و ب: لا تبدل .
        - ٧\_ في **ف**زينشار

\_t

- ۸\_ تعالی ساقطة من **س** ـ
- ۹\_ في ب: بنطهبرهم \_
  - ۱۰\_ في **ب**: عنهم-
- ۱۱ في ق: تعين بغير نقطنا تاء\_
- ۱۲ فې **ز**و هامش **ق**: ف<u>ب</u>ه
- ١٣\_ في **ق**: *في*و في هامنه: في مصححا وهو صواب \_
  - ۱٤ في ف: قال الله تعالى.
  - القرآن، الشوري: ٢٣، ٤٢
  - 11\_ (أ) في **على رضى الله عنهما إزائد.**
- (ii) لمحاليجان عبدالله بن عبدان بن عبدالمطلب الفرشي الهاضمي (٢٢ هجـ ١٨/ ١٩٩- ١٨٧) حبرالأمه، الصحابي الحاليل. ولديدكة ونشا في بدءعصر النبوة فلازم رمول الله صلى الله عليه وسلم وشهد مع علي الحمل و صفين وكف بصره في أخر عمره، فسكن الطائف و توفي بها. له ١٦٦ حديثا.
  - th الإصبارة، ت Vistry الأعلام، 3: a P
    - ۱۷\_ ای ساقط من **عدی** ۔

۱۔ تعطل في **ق**ر في هامنه تنتقل ۔

٢. أبويتكر محي الدين محسدين علي بن محسد الحاتمي الطائي الأندلسي المعروف بمحي لدين بن لعربي والملقب بالشيخ الأكثر (٢٠ ٦ - ١٦٢ / ١١٥ - ١٢ ) ولد في مرميه، ثم مافر إلى أشيله والشام وبلاد لمروم لعراق والحطاز واستفر في دمشن قصوفي فيها. الشاس فيه على شلامة الحسام الأول: من يكفرهنا وعلى كلامة المحالي والملقب بالشيخ و دمشن قصوفي فيها. الشاس فيه على شلامة الحسام الأول: من يكفرهنا وعلى كلامة المحالي والحطاز واستفر في والفقاز في ولموله، ثم مافر إلى أشيله والشام وبلاد لمروم لعراق والحطاز واستفر في دمشن قصوفي فيها. الشاس فيه على شلامة الحسام الأول: من يكفرهنا وعلى كلامة المحالي والمعالي والمنفر، وبالغامي والثاني على على أنوله المعام في الأول: من يكفرهنا وعلى كلامة المحالي الشريعة، منهم المحالي والفقاز في والثاني: من يحمد من اكار الأولياء لعل في منهم الفيروز آبادي صاحب لقاموس، والثابلسي والفقاز في والمعالي علي القارى والثاني: من يحمله من اكار الأولياء لعل في منهم الفيروز آبادي صاحب لقاموس، والثابلسي والشعار في والمعالي علي القارى والثاني: من يحمله والايه وحرم العلم في كنه، منهم المحال السيوطي والمحصكي والمحصي وغيرهما. له تحرف والفر في منهم الفيروز آبادي صاحب لقاموس، والثابلسي والمعراني والن حرفي والمحصي والقدم الثالث من اعتفانوا والايه وحرم العلم في كنده، منهم الحال السيوطي والمحصي والمحصي وغيرهما. لم وحماله منهما الفيروحات المحكم --- ط" و"محاضره الأبرار ومسامرة الأعليم الحالي "ديوان ذعر ---- ط" و" معامول منها "الفتوحات المحكم --- ط" و" معامولي الني --- ط" و" وتصوفي وليردلال.

۲ في ف: رضى الله تعالى عنه و في عن و ب: رضى الله عنه .

في ف: تعتقد وفي من و ب: نعتقد \_

#### (۳۵)

إلا أن تو دوا<sup>(1)</sup> قرابتي<sup>(1)</sup>. وما نزل بنا من قبلهم من الظلم ننزله<sup>(٢)</sup> منزلة القضاء الذى لا سبب له، إذ قال عليه السلام : "فاطمة<sup>(4)</sup> بضعة مني يرييني ما يريبها<sup>(0)</sup>. وللجزء من الحرمة ما للكل وقد قال تعالى: "وكان أبوهما صالح<sup>اً" (1)</sup>، فأتنى<sup>(٧)</sup> بصلاح الآب، فما ظنك بنبوته. إذا كان هذا في أولاد الصالحين، فما ظنك بأولاد الأولياء. و<sup>(A)</sup> إذا كان هذا في أولاد الأولياء، فما ظنك بأولاد الأنبياء. و<sup>(P)</sup> إذا كان هذا في أولاد الأنبياء، فما ظنك بأولاد المرسلين<sup>(11)</sup>. بل قل<sup>(11)</sup>لى، بماذا تعبر<sup>(11)</sup> عن أولاد سيد المرسلين. فبان أن لهم من الفضل، ما لا يقدر قدره، غير<sup>(11)</sup> من خصصهم به، فافهم.

ولما ذكرت أول (١٤) هذه الجملة لشيخنا ابي عبدالله (١٠) القوري (١٦) رحمه الله، قال: "هذا في

- 1\_ في **ب**: لاتوفرا\_
- ۲. إرخاد الساري للفسطلاني ، ۳۳۰:۷
  - ۲. في ف: تزلد.
- ٤. فاطلمه بنت رسول لله محمد صلى الله عليه وسلم ابن عبدالله (١٨ ق هج ١١ / ٢٠٣ ـ ١٣٣) الهانسيه الفرنية، امها عديمه م بنت تحويداند تزوجها امر المؤمنين علي ابن أبي طالب رضي الله عنه في الثامنة عشرة من عمرها. ووالدت له الحسن والحسين وام كالتوم وزيب و عانت بعد أبيها ست أنبهر - والفاطمه ١٨ حديثا.
  - 🗚 👘 طبقات ابن سعد،٨: ٢٠ ١٦. ١٢ حليه الأولياء،٢٣٩: ٢٩ الأعلام، ٥: ١٣٣
- حامع الرمذي أبواب لمناقب، (لمعجم ١٠) باب ما حاء في فضل فاطمه (بنت محمد) رضي الله عنها، (انحفه ١٣٤)،
   حديث رقية ٣٨٦٧
  - ۲. القرآن ، الكهم: ۸۲ ، ۱۸
  - ∨\_ في **مى ريب**∷ <u>فاتى</u>\_
  - ۸ و ساقط من ف ، می و ب .
  - ۹. و ساقط من ف ، می و ب .
  - ۱۰ في في في الله عليه وسلم وعليهم المعين زائد بعد السرسلين.
    - ۱۱ في عن: نقل مكان بل قل \_
      - ١٢ في **ڪ**: يعبر ـ
      - ۱۳\_ في **ف**: عن-
      - ۱۹۔ <u>اول</u> ساقط من **ف**۔
    - ١٥\_ ابى عبدالله ساقط من 🖶 \_
    - ١٦\_ (أ) في **عن**: الغوري \_
    - (ii) مبقت ترجمته انظر قاعدة: ۷

(٥٤)

حقنا، فأما في حقهم، فليس الذنب في القرب كالذنب في البعد"<sup>(1)</sup>، وتلا<sup>(٢)</sup>: "يا نساء النبي من يأت منكن بفاحشة"<sup>(٢)</sup>، الآية<sup>(٤)</sup>. ومظهر<sup>(٥)</sup> التخليظ بتعجيل النوائب المكفرة<sup>(1)</sup> في هذه المدار كنما ذكره ابن أبي جمرة<sup>(٧)</sup> في شأن أهل بندر عند كلامه على مسطح<sup>(٨)</sup> في حديث الإفك<sup>(1)</sup>. ومن هذا المعنى قوله عليه الصلوة السلام: "يا عباس<sup>(٢)</sup>، عم رسول الله<sup>(11)</sup>،

- 1\_ في **ق**: العبد\_
- ۲\_ فې **ص رطه**: <u>تلا</u> ـ
- ٣. في **عن: م**يبنة يضاعف لها العذاب ضعفين زائلد.
  - الفرآن، الاحزاب: ۳۰، ۳۳
  - ه في **ف ، ص ريب: <u>فطهر</u> ـ** 
    - د. في ف و ب: المكفر م.
- ٧\_ أبو محمد عبدالله بن معد بن معد بن معد بن أبي حمرة الأزدي الأنداسي المالكي (١٩٩ / ١٢٩١) من العلماء بالحديث اصله من الأندلي ووفاته بمصر من كتبه "حمع النهاية -- ط" انتشر به صحيح البخاري ويترف بمختصر ابن أبي حمرة، و "بهجه النفوس -- ط" في شرح جمع النهاية و"المرائي الحمان -- ط" في الحديث والرؤيا.
  - ۲۹ البداية والشهاية ۲۱،۱۲ ۲۰۱۶ الأعلام ۲۰۱۰، ۲۰۰
- ٨. أبو عباد مسطح بن أثانه بن عبادين المطلب (٢٢ ق هج ٢٠٤ / ١٠٢ ١٥٤) صحابي قريشي. اسمه عنوفا ولقب بمسطح ف فضلب عليه. فأمه بنت عداله أبي بكر، وكان ابو بكر يمونه لقرابته منه. فلما كان حديث أهل الإفك في أمر عائشه حلده الشبي مع من تحاضر افيه، و تحلف أبو بكر أن لا ينفق عليه، فترات الآية "و لا يأتل او لو الفضل منكم و السعه أن يأتو ااو لى القريم"، فعاد أبو بكر إلى الإنفاق عليه. وأطعمه رمول الله صلى الله عليه و سلم بخير تحسين و سفا. وهو ممن شهد معه بدر او أحداو المسلحه كلها.
  - th من الأولية عن عنه الأعلام (٢) من th
  - ٩. صحيح البخلري، كتاب المغازي، (٣٥) باب حديث الإفك، حديث رقم: ١٤١٤
- ١٠ أبو الفضل العباس بن عبدالمطلب بن خانم (٥١ ق ٢٢ / ٣٢ مـ ١٣ م) من أكثار قريش في الحافلة والإسلام، و حد الخدائماء العبامين. و كانت له مقابة الحاج وعمارة المسحد الحرام. أسلم قبل الهجرة و كتم إسلامه و أقام بمكه يكتب إلى رسول الله فظام أتجبار المشركتين. ثم هناجر إلى المدينة و ضهد فتح مكه وو قعه حنين. فكان معن ثبت حين انهز م الناس. له في كتب الحديث ٣٥ حديثا.
  - זיז וע איז איז א
  - 11 في ق و عنى: صلى الله عليه وسلم ذائد بعد رسول الله ...

#### (00)

لا أغني عنك من الله شيئا، يا فاطمة ابنة <sup>(1)</sup> محمد، لا أغني عنك من الله شيئا، اشتروا أنفسكم من الله <sup>(\*)</sup>. قلت: ''وهذا كنهي البار<sup>(\*)</sup> عن العقوق، والبريء عن التهم، ليكون أثبت في الحجة على الغير، والله أعلم''.

#### قاعدة: ٥٣

إثبات الحكم للذات <sup>(1)</sup>، ليس كإثباته لعوارض <sup>(°)</sup> الصفات. فقوله <sup>(1)</sup> عليه السلام<sup>(V)</sup>: 'سلمان<sup>(A)</sup> منا<sup>(P)</sup> أهل البيت' لا تصافه بجوامع النسب المنينية، حتى لو كان الإيمان بالثريا لأدركه <sup>(11)</sup>. وقد قيل في قوله عليه السلام<sup>(11)</sup>: 'الأقربون أولى بالمعروف' <sup>(11)</sup> إنه <sup>(11)</sup> يعنى إلى الله، إذ 'لا يتوارث أهل ملتين'. <sup>(11)</sup> فالمعتبر،

- ٣\_ في **ق**: <u>البارى</u>\_
- ٤\_ في ف: بالذات.
- ٥- في زارت، ف العن و ب : بعوارض.
  - ٦. في ب: قوله.
  - ٧\_ في 🗨: صلى الله عليه وسلم ـ
- ٨. مسلمان الفارسي (٢٦ / ٢٥٦) صحابي من مقدمهم كان يسمى نفسه ملمان الإصلام أصله من محوس أصبهان. و قالوا: نشأ في قريد جبان، و رحل إلى الشام، فالموصل، فتصيبين، فعمورية، و قرأ كتب لفرس والروم و ليهود، وقصد بلاد العرب، فلفهم ركب من بنى كلب فاستخدموه، ثم استعبلو مو باعوه، فاختر امرحل من قريظه، فحاء به إلى المدينة، وعلم مسلسان بخير الإسلام، فقصد التي تكلي بقياء و مسع كلامه، و لازمه أياما و هو الذي دل المسلمين على حفر الخندى، في غزوة الأحزاب، حتى اعتلف عليه المهاهرون و الأنصار، كلاهما يقول: "ملمان منا"، فقال رمول الله تمكل، "سلمان منا أهل الوت" و محل أمبرا على المدان، فأقام فيها إلى أن توفى.
  - ملبقات امن سعد ۲۰۱۵ a با جلی<sup>11</sup> او کیا، ۱۰ ه. ۲۰۱۱ آعلام ۲۰ ۱۱ ار ۱۱ ۲
    - ٩. ن سلمان ومنا ساقط من ق.
- ١٠ رواه مسلم بلفيط: "لو كان الدين عند الثريا للغب بعر حل من ظرمن؛ أو قال: "من أتباء فلرمن حتى يتناوله". و في رواية أعترى: "لو كان الإيسان عندالثريا لنالعر حال من هو لاء".
  - کاب فصائل الصحانة، (قىمچم ٥٩)، باب فصل قل من (قنحقة ٥٠٥)، بحديث رقم: ٨٩٢، ٢٩٢، ١٢٩
    - ۱۱\_ في ب: عليه الصلوة و اسلام\_
- ١٢ \_ قمال السخاوي: ما علمته بهذا اللفط ولكن قال النبي تلطُّ لأبي طلحة: "أرى أن تحعلها في الأقربين". كما رواه البخلري في كتاب الوصايا، (١٠) باب إذا وقف أو أوصى لأقار به (عن أس)، حديث رقم: ٢٧٥٢
  - tr كاهنى فحقاي، ٢٨ ٤
    - ۱۳\_ <u>انه</u> ساقط من **می رب** ـ
  - ١٤ \_ \_ \_ رواه أبو داود نحوه: قال رسول الله ﷺ "لا يتو ارث أهل الملتين شيء" ـ
  - المتن أبي داود، أول كتاب القرائض، (المعجم ١٠) ماب هل يرث المسلم الكافر؟، (التحقة ١٠)، حديث رفم: ٢٩١١.

ا۔ في **ز** ، ص و ب: بنے ۔

٢. رواه البخط ي بلفظ: يا عباس بن عبدالمطلب؛ لا أغني عنك من الله شيئا، و يا صفيه عمد رسول الله؛ لا أغني عنك من الله شيئا، و يا فاطمه بنت محمد صلى الله عليه و سلم؛ سليني ما شقت عن مالي، لا أغني عنك من الله شيئا.
 ٢٣ صحيم البحاري، كتاب قوصايا (٢١)، امن: ها يدعل قداء والولاية في الأطوب، حديث ردم ٢٢٥٢

أصل<sup>(1)</sup> النسب الليني و فروعه<sup>(۲)</sup> مجردا، ثم إن انضاف<sup>(۲)</sup> للطيني<sup>(2)</sup>، كان له مؤكدا، فلايلحق<sup>(0)</sup> رتبة صاحبه بحال. وبذا أجيب عن قول الشيخ أبي محمد عبدالقادر<sup>(1)</sup> رحمه الله<sup>(٧)</sup>: "قدمي هذا على رقبة<sup>(٨)</sup> كل ولي<sup>(٩)</sup>، في زمانه؛ لأنه جمع من علو النسب وشر ف العبادة و العلم ما لم يكن لغيره من أهل وقته. الاترى ماروي من احتلامه في ليلة و احدة سبعين مرة، و اغتساله<sup>(۱)</sup> لكلها و فيزاه لملك حلف<sup>(11)</sup> ليعبدن الله بعبادة لا يشاركه فيها غيره بإخلاء المطاف بعد وقوف الكل دونه في ذلك<sup>(11)</sup>، والله أعلم.

- ا\_ في **ط**ه: العل\_
- ۲. في **ز ، ق، ف ، ص ر ب**: فرعه .
  - ۲۰ في **من**: <u>انصاف</u>۔
- ٤\_ في زُنق، ف، من رب: إلى الطبني.
- في ز ، ف و من: تلحق و في ب: تلحقه.
- - ۲۹ شلوات قلعت ۲۰۰۱ به ۱۹۹ فنجوم قواهر تد ۲۱۱۶ فالأعلام، ۲۰۱۶ فراد ۲۹۱۶ فراد ۲۹ میزان در ۲۹۱۶ فراد در ۲۹۱۶ فراد ۲۹۱۶ فراد در ۲۹۱۶ فراد ۲۹ مرد در ۲۹۱۶ فراد ۲۹۱۶ فراد ۲۹۱۶ فراد ۲۹۱۶ فراد در ۲۹۱۶ فراد ۲۹۱۶ فراد ۲۹۱۶ فراد ۲۹۱۶ فراد ۲۹۱۶ فراد ۲۹۱۶ فراد ۲ مرد در ۲۹۱۶ فراد ۲۹ ۱۶ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۹۱۶ فراد ۲۹۱۶ فراد ۲۹ ۱۶ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۱ ۱۶ فراد ۲۱ ۱۶ فراد ۲۰ ۱۶ فراد ۲۱ ۱۶ فراد ۲۱ ۱۶ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۱ ۱۶ فراد ۲۲ ۱۶ ۱۶ فراد ۲۲ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۲ فراد ۲۲ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۱۶ فراد ۱۶ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۲ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۱۶ فراد ۱۶ فراد ۲۲ فراد ۲۲ فراد ۲۲ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۲ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۲ ۱۶ ۱۶ فراد ۲۲ فراد ۲۲ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۲ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۲ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۲ ۱۶ فراد ۲۲ ۱۶ ۱۲ فراد ۲۲ فراد ۲۰ فراد ۲ فراد ۲۲ فراد ۲ فراد ۲۲ فراد ۲۲ فراد ۲۲ فراد ۲۲ فراد ۲ فراد ۲ فراد ۲۲ فرا
    - ٧\_ في **رُ**: رحمه الله تعالى.
    - ۸. <u>رقب</u>ه ساقط من ق، میں و بید
    - . ٩. الظر لتفصيله: كتاب بهجه الأمرار و معدن الأنوار ١٠٠١١
      - ۲۲ فيطة الداظر لأمن حجر العسقلاني، ص ۲
        - ١٠ \_ في 🚅 اغتسالها ـ
        - ۱۱\_ <u>حلف</u> ساقط من **عدی**۔
- ١٢ ـ ذكر ابن حجز قال عبدالرزاق ابن الشيخ: حاء ت فوى من بلاد العجم إلى بقداد فتر ضت على علمائهم فلم يعببواعنها بشيء وهي رجل حلف بالطلاى الثلاث أنه يعبد الله عبادة بنفر د بها دون الجميع الناس في وقت تلبسه بها، فاحضروها إلى و الذي فكنهها على الفور يتعلى له لطواف فيطوف اسوعا وحده فينحل يمينه فما بات المستفتى بيقداد.
  - ۲۹ غبطة الثاظر في ترحمه الشيخ عبد القائر ، ص ۲۵

# (°Y)

#### قاعدة: ٤٥

إنما وضعت التراجم<sup>(1)</sup> لتعريف<sup>(1)</sup> المناصب<sup>(7)</sup>. فمن عرفت مرتبته<sup>(4)</sup>، كانت الترجمة له تكلفا، غير مفيد في ذاته. ومن جهلت مرتبته<sup>(\*)</sup>، لزم عند ذكره الإتيان بما يشعر برتبته<sup>(1)</sup>. ومن هذه القاعدة، جاز أن يقال<sup>(۷)</sup>: روى أبوبكر<sup>(۸)</sup> وقال عمر<sup>(۹)</sup> وعمل عثمان<sup>(11)</sup> وسمع علي<sup>(11)</sup> وكان ابن المسيب<sup>(11)</sup> وأخبر ابن سيرين<sup>(11)</sup> وقال الحسن<sup>(11)</sup> و فعب مالك<sup>(°1)</sup> وحكي عن الجنيد<sup>(11)</sup> إلى غير ذلك، والله أعلم.

- انسا وضعت التراجع ساقط من عن -
  - ۲. في **ص و ب :** ليعرف .
    - ۲\_ في **ق**: التناصبه ـ
  - ها في **ف من و با:** رتبته د
    - ه في **ب**زيتيه.
    - د. في عن: بمرتبته.
    - ۷\_ فې 🗨 اين يقول.
  - ٨. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٣٣
- ٩. مبقت ترجبته. أنظر قاعدة: ٣٣
- مبف ترجيئه أنظر قاعدة: ٣٣
- مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٣٣
- ١٢ أبو صحيد معيد بن المسيب بن حزن المرضي المدني (٢ ٩ ٢ ٢٣ ٢ / ٢٢ ٢٢ ) أحد الفقهاء السبعة بالمدينة كان حميع بين الحديث والفقة والزهد و العبادة والورع و كان قد لفي حماعة من الصحابة وسمع منهم و دخل على أزواج رسول الله " وأحد عنهن وأكثر روابته المسند عن أبي هريرة مثل عن الزهري ومكحول: من أقد من أكركما؟ فقالا: "معيد بن الله " وأحد عنهن وأكثر روابته المسند عن أبي هريرة مثل عن الزهري ومكحول: من أقد من أكركما؟ فقالا: "معيد بن المديب" وعن مالك قال الله " وأحد عنهم و دخل على أزواج رسول الله " وأحد عنهن وأكثر روابته المسند عن أبي هريرة مثل عن الزهري ومكحول: من أقد من أكركما؟ فقالا: "معيد بن الله " وأحد عنه من أكركما؟ فقالا: "معيد بن الله " وأحد عنها و دين الكثر روابته المسند عن أبي هريرة مثل عن الزهري ومكحول: من المالك قال: كان عمر بن عبدالعزيز بقول: "ما كان عالم بالمدينة إلا يأتيني بعلمه و أوتى بما عند معيد بن المسيب" وعن مالك قال: كان عمر بن عبدالعزيز بقول: "ما كان عالم بالمدينة إلا يأتيني بعلمه و أوتى بما عند معيد بن المسيب" وعن مالك قال: كان عمر بن عبدالعزيز بقول: "ما كان عالم بالمدينة إلا يأتيني بعلمه و أوتى بيا عند معيد بن المديب".

صفة تصفوه ٢٠ ٢٨ ـ ٢٧٩٩ وفيات الأعيان ٢٠ ٨٢ ـ ٢٧ ـ ٢٢ ٢ شلوات قلمب ٢٠ ٢ ٠ ٢ ١٠ ١٠ الأعلام ٢٠ ٢٠ ١٠

- ١٣. مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٢٠
- ١٤. أو معيد العمن بن يسل المصري (٢١ ١١ / ٢٤ / ٢٢ / ٧٢ كان من مادات التابعين و جمع كل فن من علم و زهدو ورع و عادقه مولده و منداءه المدنية ثم مكن المصرة في عهد معلويد قال ابو عمرو بن العلام "ما رأيت أتصح من الحمن المصري و الحجاج بن يومف التفغي "فتيل له فأبهما أتصح"قال: "الحسن" و وقال ابن معد في طبقاته "كان حاما عالما رفعا فقيها حجه مامونا عابدا نامكا كثير اللعلم فضيحا حميلا".
  - - ١٥. مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٢
    - مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ١٤

### (۵۸)

### الباب: ٤

#### قاعدة: ٥٥

نظر الصوفي في <sup>(1)</sup> المعاملات أخص من نظر الفقيه إذ الفقيه يعتبر ما يسقط به الحرج، والصوفي ينظر فيما<sup>(٢)</sup> يحصل بـه الكمال. وأخص أيضاً من نظر الأصولي، لأن الأصولي يعتبر ما يصح به المعتقد، والمصوفي يسظر فيما يتقوى به اليقين. وأخص أيضا من نظر المفسر وصاحب فقه الحديث، لأن كلا منهما يعتبر<sup>(٣)</sup> الحكم والمعنى ليس إلا<sup>, (٤)</sup> و<sup>(٥)</sup> هو يزيد<sup>(1)</sup> بطلب<sup>(٧)</sup> الإشارة<sup>(٨)</sup> بعد إثبات ما أثبتاه<sup>(٩)</sup>. وإلا فهو باطني خارج عن الشريعة، فضلا عن المتصوفة<sup>(١)</sup>، والله أعلم.

#### قاعدة: ٥٦

تـنـوع الفرع بتنوع أصله. وقدتقدم أن أصل التصوف مقام لإحسان. وهو متنوع <sup>(١١)</sup> إلى نوعين. أحدَهما بدل من<sup>(١٢)</sup> الآخر. هما 'أن تعبد الله كأنك تراه، و إلا فإنه <sup>(١٢)</sup> يراك<sup>،(١٤)</sup>. فالأولى<sup>(١٠)</sup> رتبة العارف.

- ۱\_ في ساقط من **ز**\_
- ۲. في طه: ما .
- ۲\_ في **س**: <u>ن</u>فسر\_
- ٤ في ف: الإذاك، ذاكر اند بعد الإ.
  - <sup>م</sup> وساقط من <del>ب</del> .
  - ۱\_ في **عن**: <u>بريد</u>\_
  - ۷\_ في **عن** طلب\_
- ۸. في ق الانشاء و في هامشه مصححا: الاشلرق.
  - ٩. في ف و ب: البتناه و في ط: البتوه.
    - ١٠\_ في **عن: الصرفة**\_
    - 11\_ في **ق**: منبوع ـ
    - ١٢ في **ف**ر مس: <u>عن</u> ـ
      - ١٣\_ في **ف**ز فهر.
- ۱٤\_ صحيح مسلم، كتاب الإيمان، (١) باب الإيمان والإسلام والإحسان و وحوب
  - الإيمان بإلبات قلر الله مبحانه و تعالى، حديث رقم: ٩٣
    - ١٥\_ في **ط**: <u>فالاول</u>

والثانية<sup>(1)</sup> رتبة من دونه<sup>(۲)</sup>. وعلى الأولى<sup>(۲)</sup> يحوم<sup>(4)</sup> الشماذلية ومن نحا نحوهم. وعلى الثانية<sup>(0)</sup> يحوم الغزالي<sup>(1)</sup> ومن نحا نحوه. والأولى<sup>(۷)</sup> أقرب، لأن غرس شجرتها مشير لقصد ثمرتها ومبناها على الأصول التي يحصل<sup>(۸)</sup> لكل مؤمن وجو دها فالطباع مساعدة عليها، والشريعة قائمة فيها<sup>(1)</sup>، إذ مطلوبها تقوية اليقين و تحقيقه بأعمال المتقين، فافهم

#### قاعدة: ٥٧

في اختلاف المسالك راحة للسالك و إعانة <sup>(١١)</sup> له على ما أراد من بلوغ الأرب والتوصل بالمراد <sup>(١١)</sup>. فلذلك اختلفت <sup>(١٢)</sup> طرق القوم ووجوه سلوكهم. فمن ناسك يؤثر الفضائل بكل حال. ومن عابديت مسك بصحيح الأعمال. ومن زاهد يفر من الخلائق. ومن عارف يتعلق بالحقائق. ومن ورع يحقق المقام بالاحتياط. ومن متمسك يتعلق بالقوم في كل مناط. ومن مريد يقوم بمعاملة البساط. والكل في دائرة الحق بإقامة حق الشريعة والفرار من كل فعيمة و شنيعة

- في ط: الثاني.
- ۲. في **عن**: رتبة العارف من هو دونه.
  - ٣\_ في **من** <u>الاولى ـ</u>
  - \$\_ في **عن** تحرم\_\_
- ٥\_ في ٩ و عن: الثانيه و في النسخ الأخرى: الثاني ـ
- ۲. أبو حامدزين الدين محمد بن محمد بن محمد الترالي الطومي

الشافعاني (٥٥٠ ـ ٥٠٥ / ١٨، ١١، ١١١١) أحد الأعلام تليمذ لأمام

الحرمين. والاه نطاع الدلك تدريس مدرسته بنداد. وا عراج له أصحاب وصنف التصانيف. منه "إنجاء علوم الدين ---ط" وا"تهافت لفلاسفه --- ط" و "الاقتصاد في الإعتقاد ال-- ط" وا" سفاصد الفلاسفه --- ط" وا" لمنفذ من الضلال" و غير هولاء من ذلك.

- ۲۲ شلوات قلق، ۲۲:۵۰ و ۲۲:۵۰ فلقات قفاقية (۲۰۱۰ فلغارات ۴۲:۲۰ و ۲۲:۲۰ فلغان)
  - ۷\_ في طه: الاول\_
  - ۸. في **ز، ق، ف ، مى رب**: <u>قد يحصل</u>.
  - ٩\_ في ق: عليها و في هامشه مصححا: فيها \_
    - ۱۰\_ في **ق**: اطنه ـ
    - 11 في ف مع و ب: للمرادر.
    - ١٢ في **ب ر ط**: <u>التقلع ا</u>

# (1.)

#### قاعدة: ٥٨

اتباع الأحسن أبلا محبوب طبعا، مطلوب شرعا: "الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولئك الذين هداهم <sup>(1)</sup> الله وأولئك هم أولو <sup>(٢)</sup> الألباب". <sup>(٣)</sup> "إن الله يحب معالى الأمور ويكره سفسافها"<sup>(1)</sup>، "إن الله جميل يحب الجمال". <sup>(°)</sup> ولذا<sup>(1)</sup> بني التصوف على اتباع الأحسن، حتى قال ابن العريف <sup>(٧)</sup> رحمه الله تعالىٰ<sup>(A)</sup>: "السر الأعظم في طريق الإرادة". <sup>(٩)</sup> "الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه". <sup>(11)</sup> والاستحسان يختلف باختلاف نظر المستحسن <sup>(11)</sup>. والله أعلم.

#### قاعدة: ٥٩

تعددوجوه الحسن، يقضي بتعدد<sup>(١٢)</sup> الاستحسان. وحصول الحسن لكل مستحسن. فمن ثم كان لكل فريق طريق. فللعامي تصوف حوته<sup>(١٢)</sup> كتب المحاسبي<sup>(١٤)</sup>، ومن نحانحوه. وللفقيه تصوف رامه ابن

- 1\_ في **ف:** هدام
- ۲ـ في ق و فف: <u>اولوا</u>ـ
- ۳\_ الفرآن، الزمر: ۱۸، ۳۹
- ٤. رواه الطيراني بالفط: عن حسين بن على قال قال رسول الله تظليم: إن الله بحب عالي الأمور وأشرافها ويكره سفسافها.
  - ۲۲ المعجم الكبر العابراني، حديث رفم: ۲۲، ۲۰۱۲، ۱۳۱۰
  - هـ 👘 صحيح مسلم، كتاب الإيمان، (المعجم ٣٩) باب تحريم الكبر و بيانه، (التحفة ٣٨)، حديث, قم: ١٤٩
    - ٦. في ب: والأل
    - ٧. مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٢٩
      - ۸\_ تعالیٰ ساقط من ق **ر ف ۔**
- ٩. قال ابن العريف في محاسن المحالي: "الإرادة حليه العوام وهي تحريد القصد إلى الله و حزم النيه و الحد في الطلب لم و ذلك طريق النحواص نقص و تفرق و رجوع إلى الأسباب و النفس فان از ادة العبد عن حطه وهو رامن الدعوى و وإنسا الحسم و الوجود فيما يراد بالعبد من الله لا فيما يريد قال الله تعالى: "وإن يردك بخير فلارة د لفضله" ـ فيكون مراده ما يراد به مما ورد الشرع بإرادته و اعتباره ما يختلر له بالشرع ـ و لا اعتبلز للعبد مع ربه و سيده و إرادة له مع إرادته فيما خرع". جه محمد في محمد في معهد من ١٩
  - ۴۲ محاسن قسم ۱۰ القرآن ، الزمر: ۱۸ ، ۳۹
  - 11. في ط: المحمن وفي ف ، عن و ب: المتحنين.
  - الد هنا في ف ، من و ب و حوه قبل الاستحسان زائد.
    - ۱۳ فی **ب**: حیوته
    - ١٤. ميف ترجيته أنظر فاعدة: ٤٢

#### (11)

الحاج<sup>(1)</sup> في مدخله. وللمحدث تصوف حام حوله ابن العربي<sup>(٢)</sup> في سراجه. وللعابد تصوف دار عليه الغزالي<sup>(٢)</sup> في منهاجه. وللمتريض تصوف نبه عليه القشيري<sup>(٤)</sup> في رسالته. وللناسك تصوف حواه القوت و الإحياء'. وللحكيم تصوف أدخله الحاتمي<sup>(٥)</sup>في كتبه. وللمنطقي<sup>(1)</sup>تصوف نحا إليه ابن سبعين<sup>(۷)</sup> في تواليفه<sup>(٨)</sup>. وللطبايعي<sup>(٩)</sup>تصوف جاء به<sup>(١٠)</sup> البوني<sup>(11)</sup> في أسراره.

- أبو عبدالله محمد بن محمد بن محمد بن الحاج العبلري المالكي الفامي لتلمساني (٧٣٧ / ١٣٣١) أحد لمشائخ المشهورين بالزهد. زيل مصر وتوفي بالفاهر معن نحو ٨٠ عاما. له "مديحل الشرع الشريع - - ط" و "نسوس الأنول و كموز الأمرار -- ط" و "بلوغ الفصد والمني في عواص أمماء لله الحميني -- ح". قبال ابن حجر بمديحانة "كثير الفوائد، كشف فيه عن معاوب وبدع يفعلها النامى و يتساهلون فيها وأكثرها مما ينكر و بعضها مما يحتمل".
   ٢٠ المر تكانته ٢٣٢: شجرة بالغافر في ٢٥ المالية المرابية (٢٢٢ م).
  - به الدر قداد، ۲۹،۹۲۲ مدر الدر المر عبد ۱۹،۹۹۹ عد. مبقت تر حديد أنظر قاعدة: ۲۷
    - ٢. مبقت ترجيته أنظر قاعدة: ٧٤
       ٣. مبقت ترجيته أنظر قاعدة: ٥٩
- ٤. أب والشامسم عبدالكريم بن هوازن القشيري الشافعي النيسابوري (٢٧٦ ٢١٥ / ٢٩٢ ٢١) علامه في الفقه والتفسير والحديث و الأدب و الشعر و الكتابة و علم التصوف حمع بين الشريعة و الطريفة. قال السخاوي: "هو لسان عصر هو ميد و قتم ميد لسم برمشل نفسه في كماله و براعته و جمع بين علمي الشريعته و الحقيقة". إقامته ووفاته بنيشابور.. من كتبه "التيسر في التفسير -- ح"و "الطائف الإضارات -- ط"و "الرماله -- ط".
  - ۲۲ شلوات اللعب ۲۲ ، ۲۱۹، ۳۱۹ ، وفيات الأعيان ۲۰، ۲۰ م. ۲ ، ۵۰ طبقات السبكي، ۲:۲۶ ۲۶ الأعلام ۲:۶ ۵ ۲
    - ٥. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٥٢
      - د. في ط: للمنطق ...
- ٧. أبو محمد قطب الدين عبدالحق بن إبراهيم بن محمد بن نصر ابن مبعين الأسبيلي السرمي الرقوطي (٦١٣-٦١١ / ٢١٦ - ١٢١٥) كمان درس العربية والآداب بالأسدلس شم انتشل إلى مبته وحج و انتهر أمره وقد أعذعن العراني و السوني. شمر حل إلى لمشرق وحج و ضاع ذكره قال اللحبي: "كان من زهاد الفلاسفة و من القاقلين بوحدة لوجود" قبال السطامي: "كان له ساوك عجب على طريق أهل لوحدة و له في علم الحرو ف و الأسماء أبد الطولي". و كفره كثير من النساسة منهم أمام الحرمين "أذا ذكر أبو جهل وهامان فهو ثالث الرحلين" وألف تصانيف منها "رسائل ابن سبعين --ط" و"الحكمة المشرقية -- غ" في دار الكب وغير ذلك.

شلوات للعب (٥) ٢٢٠ ٩٠٣٢٩ الأعلام ٢٢) و ٨

- ٨\_ في ط: تااليفه ـ
- ٩\_ في 📥: للطبائي\_
- ۱۰\_ في **ق**: <u>دا عليه</u> و في هامشه حاء <u>به</u> ـ
- 11 أبو العباس أحسدين علي الفرخي الموني (٦٦٢ / ٦٢٣) فاصل وماهر في علم الأعداد والحفر والحروف و متصوف متربي الأصل\_ نسبته إلى بونه مدينه في سواحل الافريقيد. و توفى بالفاهر قد له "نسم المعارف الكبرى -- ط" و يسمى نسمى المعلرف و لطائف العول ف، في علم الحروف و لمحواص و "خرج اسم الله الأعظم -- ط" و كماب "مواقف التابات في أسرل الرياضيات -- غ"ر ساله في الازهريد.
  - t vt: ۱۰ الأعلام، ۱۰، ۲۵ ۱۰ شجرة قلور قزكية ۲۰۲۱

وللأصولي تصوف قام (1) الشاذلي (٢) بتحقيقه. فليعتبر كل بأصله من محله، و بالله التوفيق.

#### قاعدة: ٦٠

لاحظ [للعامي] فيما<sup>(٢)</sup> سوى الحذر والإشفاق، والأخذ بأيسر المسالك وأبينها لليه. وذلك بالنزام التقوى في البلاية قبل وقوع اللذب، والاستدراك بالتوبة لما وقع منه مع<sup>(٤)</sup> تلقيق النظر في ذلك دون ما سواه<sup>(٥)</sup>. وقد اعتدى بللك المحاسبي<sup>(1)</sup>، وحرره أتم التحرير<sup>(٧)</sup>، إلا أنه شدد غاية من <sup>(٨)</sup> التشديد. وذلك<sup>(٩)</sup> في البلاية ويتعين<sup>(١٠)</sup> المقصد به عند النهاية، سيما رعايته و نصائحه<sup>(١١)</sup>. فقد قال أوحد زمانة، علما وعبادة، وأفضلهم ورعا و زهادة، سيدي أحمد بن عاشر<sup>(٢١)</sup> رضي الله عنه: "لا يعمل بما فيه<sup>(٢١)</sup>

- ٢. أبو الحسن علي بن عبدالله بن عبدالحبل الحسني الإتريسي الشاذلي (٩٩١-٩٥/ ١٩٩-١٢٨) ديخ لطائفه الشاذلود مولده بندار قو نشا بشاذله قوبه بافريقيه فاشتقل بالعلوم الشرعيد حتى أهفها وصل يناطر عليها ثم مع كونه ضرير ا شم سلك منهاج النصوف وحدو احتهد حتى ظهر صلاحد له تصانيف ورسائل منها "حزب الشاذلي -- ط" و "السر الحليل في عنواص حسبنا لله ونعم الوكيل -- ط" و النقي الدين ابن تسيد ردعلى حزبه و كان الشيخ تقى الدين بن دقيق العيد يقول: مار أيت أعرف بالله من الشيخ أبي الحسن الشاذلي.
  - 4 مليقات القعراني، ٢: ٤٤ دوة الأسرار و تحقة الأول، ٢٢ ١. الأعلام، ٤: ٥ ٢٢
    - ٣\_ في م: لا حط العامي فيما و في 🛥 ; حط ما العامي في ـ
      - هـ في**ز**: بعله
      - هـ في ب: سرى وفي ف: ما سوى الله ـ
        - ٦. مبقت ترجبته أنظر فاعدة ٢٠
          - ٧\_ في **ز**: تحرير\_
          - ۸. م<u>ن</u> ساقط من **ف**.
      - ٩. في ق: ذلك نافع، نافع زائد في ق و في هامشه: مشق.
        - ۱۰ في **ط**: تع<u>ين</u> ـ
        - في عن: نصحابه ـ
- 14. أبو العبان أحسدين عاشر (٧٦٥ / ١٣٦٢، ١٤) الأنداسي الأصل السلاوي المولدو لقرل انتصوف وأحد الأولياء
  - المعروفين بالكر امائد وأخذعنه لبن عباد الرندي وأبوالعباس القباب. و "تحفه الزائر ---- خ"ر ساله في مناقبه.
    - 18 : الأعلام، ١٠، ٢٢ : شجرة النور الركية ٢٢ ٢٢، الأعلام، ١٠، ٢٢ ٢٤
    - ١٣ في عن: لا يعمل بما فيهما و في ب: لا يعمل بما فيها و في ظه: لا يعمل به -

<sup>1</sup>\_ في **ف**: قام به\_

#### (٦٣)

الا ولي" أو كلام<sup>(1)</sup> هذا معناه. كذا نقله سيدي أبو عبدالله بن عباد<sup>(٢)</sup> في تنبيهه <sup>(٣)</sup> رضي الله عن جميعهم، بعنه.

#### قاعدة: ٦١

إنما يؤخذ علم<sup>(4)</sup> كل شيء من أربابه. فلا يعتمد صوفي في الفقه إلا أن يعرف قيامه عليه، ولا فقيه في التصوف إلا أن يعرف تحقيقه له. ولا محدث فيهما إلا أن يعلم قيامه بهما. فلزم طلب الفقه من<sup>(0)</sup> قبل الفقهاء لمريد<sup>(1)</sup> التصوف. وإندما يسرجع لأهل الطريقة فيما يختص بصلاح باطنه من ذلك، ومن غيره. ولذلك كان الشيخ أبو محمد المرجاني<sup>(V)</sup> رضي الله عنه يأمر أصحابه بالرجوع إلى الفقهاء<sup>(A)</sup> في مسائل الفقه، وإن كان عار فا به<sup>(P)</sup>، فافهم.

#### قاعدة: ٦٢

يعتبر اللفظ بمعناه ويؤخذ المعنى من اللفظ. فكل طالب اعتنى باللفظ أكثر من المعنى، فاته

- ا۔ في **ز ، ق، عن و ب**: کلاماً منصوبا۔
- ٢٠ ميف ترجينه أنظر قاعدة: ٢٠
  - ۲\_ في تنبيهه ساقط من ط.
    - t۔ علم ماق**ط من می**۔
    - <sup>م</sup>ي من ساقط من **عدي** ۔
- د. فى ق: لمن يربد و فى هامشه لمربد مصححا.
- ۷. (i) عن: ابو محمد المزجاجي و في ب: ابو حامد المرحاني ...

(ii) أبو محمد المرحاني عبدالله بن محمد بن عبدالملك (١٣٣- ١٩٩ / ١٢٢٠) صوفي، أصله من تونسى-ولد بالأسكندرية ومات بشونسي- له علم بالتفسير، أملى فيه دروما؛ حمعها ابن السكري من كلامه ومساها "الفتوحات الربانية في المواعيد المرحانية. خ) في اليمورية و "بهجه الشموس والأمرار في تاريخ هجرة المختار. خ" في مكيه علر ف حكمت ٥٥ تاريخ مصور في حامعة الرباضي- (القيلم ٨)

- ٢٢ شلرات اللغب، ٥٠، ٢ ه ٤٤ هدية العلوفين، ٢٢، ٢٤ ٤٤ الأعلام، ٤، ٥٢ ٢
  - ۸. في ق، ف ، من و ب: للفقهاء ...
    - ۹. في ف بها و في ب بهما .

تحصيل المعاني. وكل طالب أهمل اللفظ كان<sup>(1)</sup> المعنى بعيدا<sup>(٢)</sup> عنه. ومن اقتصر على فهم ما يؤ ديه اللفظ، من غير تعمق ولا تنبع، كان أقرب لإفادته و استفادته. فإن أضاف لفهم المعنى إجراء<sup>(٣)</sup> النظر في حقيقته<sup>(٤)</sup> بأصوله اهتدى للتحقيق<sup>(٥)</sup>. إذ العلوم، إن [لم تكن]<sup>(1)</sup> منك ومنها كنت بعيدًا عنها، فمنك بلامنها فساد و ضلال، ومنها بلامنك مجازفة و تقليد، ومنك و <sup>(٧)</sup>منها<sup>(٨)</sup> توقف و تحقيق، ولذا <sup>(٩)</sup> قيل: "قف حيث وقفوا ثم فسر"، والله أعلم.

## قاعدة: ٦٣

غاية أتباع التقوى<sup>(١١)</sup> التمسك بالورع، وهو تركما لا بأس به <sup>(١١)</sup>، مما يحيك <sup>(١١)</sup> في المصدر، حذرا مما بأس به <sup>(١١)</sup>، كما صح: 'لا يبلغ الرجل درجة المتقين حتى يترك<sup>(١1)</sup> ما حاك في الصدر <sup>(١٥)</sup>. و شك بلاعلامة <sup>(١١)</sup> وسوسة؛ وورع بلاسنة بدعة؛ ومنه التورع عن اليمين في الحق بالحق من غير إكثار.

- ۱\_ في **ط**ه; فان \_
- ۲ في 📥: بعبد ا
- ٢٠ في ف ديب وحد: اجزاء ـ
- ٤\_ في ماقط من عن و في ب: في الحقيقة.
  - ٥\_ في هامش ق: للتحقق.
- 1 في م و في: لم يكن و في النسخ الأخرى: لم تكن .
  - ۷\_ وماقطمن **س**۔
  - ۸. في**ز**: منها ومنك.
  - ٩. في ف و ط: لذلك.
- ۱۰ اتباع ساقط من على و بو و في هامش ق: غايد لنفو ى اتباع ـ
  - ۱۱\_ به ساقط من **می**\_
  - ١٢\_ في **ق**: يحبط\_
  - ١٣\_ في **م:** باس <u>به</u> و في النسخ الأحرى: به باس\_
- ۱۴ فې ق، ف و ب: بدع ولكن في هامش ف: بترك مصححا.
- ١٥] . ( و اه البخاري نحوه: قال ابن عسر رضي الله عنه: "لا بيلع العبد حقيقه التقوى حتى يدع ما حاك في الصلر".
  - 🛠 👘 محيم البخاري ( كتاب الإيدان ( ۱ ) داب قول الذي 🗱 "دى الإسلام على خسس" ـ

ورو اه انرمادي تحوه: عن عطيه السعدي قال: قال رسول الله ﷺ؛ لا يبلع العبد أن يكون من المنفين حتى بدع مالا باس به حذر السابه باس.

- ۲۴ الجامع للم ملى: أبواب صفة القيامة (المعجم ١٩) باب علامة القوى و دع مالا دام به حلوا، حديث رفع: ٢٤ ٥ .
  - 14\_ في **ق**: علامه\_

ف لا يصح قول من قال : "من الديانة أن لا تحلف <sup>(1)</sup> ب الله صادق او لا كاذبا" لما استفاض من آثار السلف وأحاديث النبي صلى الله عليه وسلم، بل قد <sup>(۲)</sup> قال عليه السلام <sup>(۲)</sup> : "إن الله يحب<sup>(٤)</sup> أن يحلف به فاحلفوا بالله و بروا واصلقوا"<sup>(°)</sup>. و نهى الله تعالى عن<sup>(1)</sup> أن يجعل عرضة للأيمان<sup>(۷)</sup>، فليتق<sup>(A)</sup> وقو عه غاية، ولا يجتنب بالكلية، و الله أعلم.

#### قاعدة: ٢٤

من كمال التقوى وجود الاستقامة، وهي حمل النفس على أخلاق القرآن والسنة، كقوله تعالى: "خذ العفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين<sup>(1)</sup>. وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هوناو إذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما"<sup>(11)</sup>، الآيات<sup>(11)</sup>. وقوله تعالى<sup>(11)</sup>: "أدفع بالتي هي أحسن السيئة" <sup>(11)</sup>، الآية إلى غير ذلك. ولا يتم أمرها إلا بشيخ <sup>(11)</sup> ناصبح أو أخ صالح يلل العبد على ما<sup>(10)</sup> الملاق به لصلاح حاله، إذ رب شخص ضره ما انتفع به غيره.

ويدل على ذلك. اختلاف[أحوال](11) الصحابة في أعمالهم، ووصايا رسول الله صلى الله عليه وسلم لهم.

- أي في المن الإيحادي.
- ۲. بلقد ماقط من طد.
- ٣. في **ب رط**: عليه الصلوة والسلام.
- ۔ ٤۔ ان الله بحب ساقط من طد
- ه\_ (i) في **ز**: ويرواويروي واصد قول
- - ۲۱۷:۷۰ حلیه الأوليان ۲۱۷:۷
    - ۱. عن ماقط من ط. .
  - ٢. خال تعالى: ولا تجعلوا الله عرضة لأيسانكم أن تبروا و تطوار ٢٢ (٢٠) القرآن ، قبقر ١٢ ٢٢ (٢
    - ۸\_ في هامش **ق ، ف رب**: <u>فلينقي</u>\_
      - ٩\_ القرآن ، الأعراف : ١٩٩ ، ٧
- ۱۰. (i) الفرآن، الفرقان: ۱۳٬۲۰ (ii) في م: وإذا عاطبهم الحاهلون قالو اسلاما، وهذا ساقط من النسخ الأعرى.
  - الـ في بوط: الايهـ
  - ۱۲\_ تعالى ساقط من **ز**.
  - ١٣- (أ) السبعة ساقط من ذراء قدام في عن وب (ii) الفرآن ، السومنون: ٩٦،٢٣
    - ۱٤ في ٥، بصحبه نبغ.
    - ١٥ في **عن:** ما هو و ما ساقط من **ب و ط**ه ـ
      - احوال ماقط من م.

(11)

و معاملته معهم <sup>(1)</sup>. فنهى [عبدالله بن عمرو]<sup>(1)</sup> عن سر د الصوم<sup>(1)</sup>، وأقر عليه <sup>(1)</sup> حمزة بن عمرو<sup>(°)</sup>. الأسلمي<sup>(1)</sup>. وقال في ابن عمر<sup>(۷)</sup>: "تعم الرجل<sup>(۸)</sup>، لو كان يقوم من الليل<sup>(1)</sup>. وأوصى أبا هريرة<sup>(- 1)</sup>

- 1\_ في **ف**: لهم و في هامشه معهم.
- ۲۔ (i) في **م وط**ة: عبدالله بن عسر۔

(ii) عبدالله بن عبدو بن العاص الفرني (٧ ق هج ١٩ / ٢١١ - ١٨٤) صحابي أسلم قبل أبيه و سكن مصر. و كمان بكتب الحديث دون الصحابة ولذلك قال أبو هروة: "ما كان أحد من أصحاب رسول الله صلى لله عليه و سلم أكتر مني حديثا إلا ما كان من عبدالله فإنه كان يكتب و لا أكتب" و كان كثير العبادة حتى قال له النبي صلى لله عليه و سلم: "إن لحسدك عليك حق وإن الروحك عليك حقا". و كان يشهد الحروب و المزوات. له ٢٠٠ حديث. \*\* الإسبعاب ٢١١١هـ ١٢٩٢ الأساب ٢١١٢٥ مته شلرات فلم ٢٠٠ ٢٢٢٢ الأعلى ٢١١١٢

- ٣. رواه مسلم: إذ عبدالله بن عمرو بن العاص قال: أعمر رسول الله تحلي أنه بقول: الأقومن الميل والا صومن النهار ما عشت، فقال رسول الله تحلي " أن عبدالله بن عمرو بن العاص قال: أعمر رسول الله تحلي أنه بقول: الأقومن الميل والا صومن النهار ما عشت، فقال واقطر، والم فتحلي "أن المدي تقول ذلك؟" فقلت له فقط، بار سول الله تحلي تلك، فصم والله التحلي بنايا المعنية من المدي تقول ذلك؟" فقلت له فقط، بار سول الله تحلي النهار ما عشت، فقال واقطر، وما والله النه بعل الله والله الفقال رسول الله تحلي " أن على تحليم ذلك، فصم والنه يحلو الله ( فقلت له: قد قلته، بار سول الله الفقال معنية " أن الله تحلي " المدي تقول ذلك؟" فقلت له: قد قلته بار سول الله ( فقال رسول الله تحلي " قال: قلت: فإني أطبق أنضل من ذلك قطر، والما وذلك مثل صبام الدهر بوما والنظر يوما، وذلك مثل من ذلك بار سول الله الله ( قال: الصباح الفريوما، وذلك من النهم الما والمالي المعام والله النه المعانية والمالي من الله المعانية المول، والما والمالي والما والمعلي والمان والما والمالي من الله المعانية والمان من النهم من النهم المالي الله، الله المعانية والمالي اله الله اله المان المعام والله الته الله الله الله الله المالي المعام والله الله المالي المول، والما والله والمان " قال: قلت فألي أطبق أنصل من ذلك بار سول الله الله الله يعلى المالي الله المالي الما صبام دار دعايه السلام. وهو أعدل الصوام" قال: قلت فأني أطبق أنصل من ذلك بار سول الله الله. المالي المالي الك".
  - 🛠 👘 🚽 صحيح مسلم؛ کتاب الصيام؛ (قىمىچم ٢٥) داب قنهى عن صوم قدهر قىن تصرر دە؛ (قاحقة ٢٥)، حديث رفىمۇ ٢٢٢ ٢
- ٤\_ رواه الترميذي تسجوه: عن عائشة ان حترة بن عمرو الأسلمي مال رمول الله صلى الله عبله وسلم عن الصوم في السفر و كان يسرد الصوم فقال رمول الله صلى الله عليه وسلم: "ان خت فصم و ان خت فافطر".
  - ٢٢ حامع قرَّ بلدي، قواب قصوم: (لسنجم ٢٩)، باب ماحا، في قرحصة في قصوم في قسقر (قحفة ١٩)، حديث رفم: ٢١١
    - ص في **ط**ة <u>حمزة بن عمر الاسلمي</u> ـ
- ٢- حمزة بن عمرو الأسلمي (١٠ اق هج. ٦١/ ٦١٢- ١٨٢) صحابي جايل كان كثير العادةو ضهدفت الزيفيد مع عمللَّه بن معد قال الواقدي: "وهوالذي بشر كتب بن مالك بنوبه الله عليه فاعظاه تُوبيد". روي له البخل ي و مسلم و غيرهما تسعه لحاقيت.
  - تلوات اللف (1۹:۱۰ بالإصلة ۲۰۱) و ۲۷۹ بالأعلام ۲: ۲۰، ۲۲۹ بال
- ٧. أبو عبدالمرحسن عبدالله بن عسر بن الخطاب العلوي (١٠١٠ هج ٧٧ / ١٦٣ ـ ١٩٢٢) صحابي من أعز يوتات قريش في
   الحافظيف نشاء في الإاسلام و هاجر إلى المدينة مع أبيد أننى الناس في الإسلام ستين سند له في كتب لحديث ٢٦٣٠ حديثا ـ
   ٢٦ الإصلة ت ٢٢٠٥ كالأعلام ٢٤ ما أعلام ٢٤ ما أي ما أننى الناس في الإسلام ستين سند له في كتب الحديث ٢٦٣٠ حديثا ـ
  - ٨\_ في **ز**: نعم الرحل عبدالله\_
- ٩\_ رواه مسلم بلقط: "تعم الرحل عبدالله لوكان بصلي من الليل" قال سالم: "فكان عبدالله بعد ذلك لا ينام إلا قلبلا".
  ٩- محي سلم، كتاب قسائل قسحانه، (تسمج ٢٠) باب من قسائل (عبداللم بن عمر رضي لله عنه قحنه ٢٢٢ محيث رفم ٢٢٢٠).
- ۱۰ أبو هر و تعبد الرحمن بن صغر الدوسي (۲۹ ق محمد ۹ / ۲۰۴ مال على و مالي كان أكثر الصحابة خططا للحديث ورولية لعر نشأ يتيسا ضعيفا في الحاهاية، قدم المدينة و رسول الله صلى الله عليه وسلم بغير، فاسلم منه ٧هجه و از مصحة الذي صلى الله عليه وسلمه فروي عنه ٢٧٤ ه حديثا و ولى لم ة المدينة مدة و لما صل ت الخلافة إلى عمر امتعداء على المحرين، ثم راه ابن العريكة مشغولا بالعبادة، فتزله وقر اده بعد زمن على العمل فايي. و كان أكثر مقامه في المدينة و توفي فيها.
  - ראשעקידואיד א

(٦٢)

بان لا ينام إلا على وتر <sup>(1)</sup>، وأمر ابا بكر <sup>(۲)</sup> برفع صوته في صلاته، وعمر <sup>(۲)</sup> بالإخفات <sup>(٤)</sup>، وتفقد علياً<sup>(°)</sup> و فاطمة <sup>(1)</sup> لصلاحهما من الليل<sup>(۷)</sup> و عائشة <sup>(٨)</sup> تعترض بين يديه اعتراض الجنازة، فلم يوقظها <sup>(٩)</sup>. وأعلم معاذا<sup>(١١)</sup> بأن<sup>(11)</sup> من قال: ''لا إله إلا الله، وجبت له الجنة<sup>(٢)»</sup> وأمره بإخفاء ذلك عن<sup>(١٢)</sup>

- ١. رواه أبو دلۇد نحوه: عن أبي هريرة قال: "لوصاني خليلي صلى الله عليه وسلم بثلاث، لا أدعهن في سفر ولا حضر: ركعني الضحي، وصوم ثلاثه أيام من الشهر وأن لا أنام إلا على وتر".
  - الله الله الله الله المار (المعجم ٢) باب في قوار فيل ألوم (التعليم ٢٤٢٦)، حديث رفيم ١٤٢٢
    - ٢. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٣٣
    - ٣. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٣٣
    - ٤\_ (أ) ظلك ذائد في ق بعد بالانتفاك وفي ط: بالانتفاء \_
- (ii) عن أي قاده: إن المبني تكلم عنرج لمبله فاذاه و بأبي بكر يصلي بعفض من صوته قال ومر بعمر بن الخطاب وهو يصلبي رافعا صوته قال ظما لتمنعا عند الني تكلد قال الني تكللا "با أبابكر مررت بك و أمن تصلي تحفض صوتك" قال: قد أسمعت من ناحيت با رسول الله - قال وقال لعمر: "مررت بك وأمن تصلي رافعا صوتك". قال: فقال: با رسول الله: أوقط لوستان والمرد الميطان. زاد الحسن في حديث فقال الني تكللا "با الكرلم من صوتك شياً" وقال لعمر: "بخضض موتك شياً".
  - لتن أبي داود، كتاب التطوع (السمجم ٢٤) باب رفع الصوت بالكر أذفي الصلاة الليل، حديث رفم: ١٣٢٩
    - مبف ترحمنه أنظر قاعدة: ٣٣
    - ٦. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٢ ه
- ٧. رواه مسلم عن علي ابن أبي طالب إن النبي تُكْلُّ طرقه و فاطعة نقال: "أ لاتصاون ؟" نقلت با رسول الله إنسا أنفسا ببدالله فإذا ناء أن يسخنا فا نصرف رسول الله تُكلُّ حين قلت له ذلك ثم ممته وهو مدير بضرب فحده بقول: "و كان الإنسان أكثر نبيء حدلا".
- الصحيح للسلم، كتاب صلاة للسلوين وفعرها، (لمعجم ٢٨) ماب لحث على صلاة قليل والدفك (الحفة ١٢٦)، حديث رفيز ١٨١٨
- ٨. عائشه بنت أبي بكر الصديق عبدالله بن عثمان (٥٩ ق.هم. ٨ / ١١٣. ١٧٨) من قريش، أقفه نساء المسلمين وأعلمهن باللعن والأدب. تزوجها النبي صلى الله عليه وسلم في السنه الثانية بعدالهجرة. روى عنها ٢٢١٠ أحاديث. ولبدر الدين الزركشي "كتاب الإحابة لما استار كنه عائشة على الصحابة".
  - ۲٤ ۲۰ الإصارة، كتاب الدساء، حد ۲ ۲۰ حلية الأولياء، ۲۰:۲۰ ٤٤ الأعلام، ۲: ۲۰ ٤٢
- ٩. رواه المسلم نحوه: عن عروة عن عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصلى من الليل ، وأنا معترضة بينه و بين الفيلة كاعتراض الحنلز قر
  - tt صحيح مسلم، كتاب الصلوة، (المعجم ٥١) باب الاعتراص، بين يدى السصلى (التحقة ٥١)، حديث رفم: ١١٤٠
- ١٠ أبو عبدالرحسن معاذين حبل بن عمرو بن أرس الأنصاري لخزر حي (٢٠ ق هج ٢٠ / ٢٠٣ ) ٢٠ ٢٩ عجابي حليل، كان أعلم الأمه بالحلال والحرام وهو أحد المنه الذين حمعوا الفرآن على عهد الذي يُظْيَد المام وهو فني، وآخي النبي تُظْيَني بنه و بين حعفر بن ابي طالب وضهد العقبه مع الأنصل السبعين وضهد بدر اوأحدا والخندى والمشاهد كلها مع رسول الله تُظُنَّ وبعثه رسول الله تُظُنَّ بعد غزوة تبوك قاضيا و مرتدا لأهل أبسن فيفي في ليمن إلى أن توفى النبي تظ وولي أبوبكر فعاد إلى المديند ثم كان مع أبي عبدة بن الحراح في غزو الشام ولما أصب أبو عبيدة (في طاعون عموامن) استخلف معاذ أوافره عمر فمات في ذلك العام.
  - - 11\_ في **ف:** فانه
    - ١٢\_ في **ز**: <u>دخل الحن</u>ه مكان وحبت الحند
      - ١٣\_ في **ط**ة على.

(1)

كل الناس<sup>(1)</sup>. وخص حليفة<sup>(1)</sup> بالسر<sup>(7)</sup>، وأسر لبعض الصحابة<sup>(٤)</sup> أذكارا مع ترغيبه في الغير<sup>(٥)</sup> عموما. وهذه كلها تربية منه صلى الله عليه وسلم في مقام الاستقامة، والله أعلم.

#### قاعدة: ٦٥

أخذ العلم والعمل عن المشايخ أتم من أخذه دونهم؛ 'بل هو آيات بينات<sup>(1)</sup> في صدور الذين أوتوا العلم"<sup>(۷)</sup>، و"اتبع سبيل من أناب إلي"<sup>(٨)</sup>. فلزمت المشيخة <sup>(٩)</sup>، سيما والصحابة أخذوا عنه عليه السلام<sup>(٠1)</sup>، وقد أخذ<sup>(11)</sup> عن جبريل، واتبع إشارته في أن يكون عبداً نبياً،<sup>(٢١)</sup> وأخذ التابعون عن الصحابة. فكان<sup>(١٣)</sup>

٢. أبو عبدالله حذيفة بن حسل بن حابر العبسي (٢١ / ٢٥٢) صحابي، من الولاة الشحعان الفاتجين. كان صاحب مر النبي صلى الله عابه وسلم في المناقبين. لم يعلمهم أحدغير ه ولما ولي عمر سأله: "أ في عمالي أحد من المناقبين؟ فقال نعم واحد قال: من هو؟ قال: لا أذكره و حدث حذيفة بهذا الحديث بعد حين فقال: "و قدعزله عمر كأنما دل عابه". وله في كتب الحديث ٢٢٥ حديثا.

tt حلية الأوليان ( ; ) به الأعلام، ( ; ) به ا

- ٣. صحبح ابخاري، كتاب فضائل أصحاب الني صلى الله عليه و ملم، (٢٠) باب مناقب عمار و حذيفة رضي الله عنهما، حديث رقم: ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢
  - غ\_ في **عن:** الناس\_
  - هـ في ف: الخبر و في ط: العبادة ـ
  - ۲۔ بیناٹ ساقط من طد۔
  - ٧\_ (i) هنا العبارة ليست و اضحه في بعد
    - (ii) القرآن ، العنکبوت: ٤٩،٢٩
      - ۸\_ (i) في **ق**: الب**-**\_
      - (ii) القرآن ، لقسان: ۱۰، ۳۱
        - ٩\_ في **س:** المثبغة \_
- ۱۰ في ط: عليه الصلوة والسلام وهنا هذه العبلرة ساقطة من ب: والصحابة اعلو اعنه عليه السلام و بعد هذه العبارة: والنبي عليه الصلوة والسلام ( الدفيها ـ
  - 11\_ في **ط**ة التذهر\_
  - ١٢ في زورت ف معن و ب: نيبا عبد الانبيا ملكا ...

(ii) روى الطبر قسي بلغط: كان ابن عباس بحدث أن الله أرسل إلى النبي تكل ملكا من الملائكة مع الملك حبريل عساب المسلام، فقال عليه المسلام، فقالت حبريل عليه السلام، فقال المالك: با محمد إن الله تعلم عليه السلام، فقال مول الله تكلم "بل محبوبل كالمالينيا عبدا".

- ۲۸ المجم للطيراني، حديث رفم: ۲۸۸ ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۸۸
  - ١٣\_ في **ب**: فكل.

ا ـ ـ ـ رواه مسلم الأحاديث في هذا معناه: صحيح مسلم، كتاب الإيسان (السعندم ، ١) باب الليل على أن من مات على التوحيد دخل الحذة قطعا (التحفة ١١)، حديث رقم: ٢ ٢ ١) و ٢ ١ و ٢ ١ / ١٩ ١

لكل أتباع يختصون به كابن <sup>(1)</sup> سيرين <sup>(۲)</sup> وابن المسيب <sup>(۲)</sup> والأعرج <sup>(٢)</sup> في أبي هريرة <sup>(٥)</sup> وطاووس <sup>(1)</sup> ووهب<sup>(۷)</sup> و مجاهد<sup>(٨)</sup> لابن عباس<sup>(1)</sup>، إلى غير ذلك. فـأمـا العلم والعمل فأخذه جلى<sup>(١٠)</sup> فيما [ذكر كما ذكر]<sup>(11)</sup>. وأمـا الإفادة بالهمة والحال

- ٢. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٤٠
- ٢. ميف ترجيته أنظر قاعدة: ١٠
- ٤. أبو داؤد عبدالرحمن بن هرمز ( ١١١٧ / ٧٣٥) من موالى بنى هانسم، عرف بالاعرج، حافظ، قاري من اهل المديند. أبرك أبا هريرة وأعذعته، وهو أول من يرز فني الفرآن والسنن و كان عبيرا بانساب العرب، وافز العلم، تفه، رابط بشتر الأسكندريه مرة، مات بها. و في اسم أبيه علاف.
  - ۲٤، (۲) الأصلام: ۲٤، ۲۲
  - هـ، وأبي هريرة و في طه: لابي هريرة .
    - (ii) مبقت ترجمته. أنظر قاعدة: ١٤
- ۲. أموعبدالمرحسين طاوو من يمن كسيان المحمولاتي الهسداني (۲۳- ۲۰۱/ ۲۰۲۲ ) من أكابر التابعين، أمام في الدين والحديث و وعظ الخافاء و الملوك، أصله من الفرس ومولده ومنشاه في البسي. توفى حاجا بالمزطفة أو بمني. قال اين عينه: "متحموا السلطان ثلاثة أبو ذر و طاؤس والثوري".
  - ۲۴ تهليب أنهليب،٥٥، ٨ مفتة أصفوة، ٢: ١٠٦٠ حلية الأولياء، ٢٢٤ الأعلام، ٢٢٤ ٢٢
    - ۷\_ (i) في **عن**ي: زيادة ابن منبه بعد <u>رهب</u> \_

(ii) أبو عبدالله وهب بن منبه الأبناوي الصنعاني (٢٤ ـ ٢١ ٤ - ٢٧٢) مؤرخ، كثير الإعبل عن الكب القديمة، عالم بأساطير الأولين، و لا سيسا الإسر الذلبات يعد في لماجين ـ أصله من أبناء الفرس الذين بعث بهم كسرى إلى أبسن، وأمه من حسور و لدومات بصنعاء و ولاء عمر بن عبدلعزيز تضاءها من كبه "ذكر لسلوك المتوحد من حسور وأعبارهم و قصصهم و قبورهم وأشعارهم"رآه لمن علكان في محلد واحد، و قال: "هو من الكب المفيدة" وله "قصص الأسياء خ" و "قصصهم الأعبار" ذكرهما صاحب كشف الطنون.

المربعة الإسلام لللعبي (a: ١٤ - ١ المشلرات قلمت () ، a ( وفيات الأعيان () ، ما () الأعلام (م: a ٢ ( ـ ١ ٢ ـ ١

- ٨. أبوالحجاج محاهد بن حبير لمكي مولى بنى مخزوم (٢١- ٤٠ / ٢٤٢ ٢٢٧) تابعي، مفسر من أهل مكد قال اللحي: نبيخ القراء والمفسرين أخذ النفسير عن ابن عباس، قرأه عليه ثلاث مرات بقع كل آيه يسأله فيم زلت و كيف كانت؟ و تسقيل في الأسفار واستقر في الكوفة. وكان لا يسمع بأعجوبه إلا ذهب فتطر إليها: ذهب إلى بتر يرهوت بحضر موت، و ذهب إلى بابل، يسحث عن هاروت و ماروت.
  - t ۲۸، صفة الصفوة، ۲۰۱۱، جلية الأوليانة: ۲۹، ۱۹۲ تأخلام، ۲۰، ۲۸
    - ٩\_ مبقت ترجينه أنظر قاعدة: ٢ ه
      - ۱۰\_ في **ف**ز <u>علم</u>۔

۱\_ في **عن**: کان ابن \_

## (<sup>(</sup>')

فقد أشار إليها أنس <sup>(1)</sup> بقوله: "ما نفضنا التراب عن أيدينا من دفنه عليه السلام<sup>(1)</sup>، حتى أنكرنا قلوبنا"<sup>(")</sup>. فأبان أن رؤية شخصه الكريم، كان نافعا <sup>(1)</sup> لهم في قلوبهم<sup>(°)</sup>، والعلماء ورثة الانبياء حالا ومنالا <sup>(1)</sup> وان لم يوا زنوا <sup>(۷)</sup> المنزلة<sup>(A)</sup> وهو الاصل في طلب <sup>(P)</sup> القرب من أهل الله في الجملة إذ من تحقق بحالة، لم يخل حاضروه منها. فلذلك أمر بصحبة الصالحين، و نهى عن صحبة الفاسقين<sup>(° 1)</sup>.

- أبو تسمامه أو أبو حمزة، أنس بن مالك بن انتشر العزر حي الأنصاري (٥١٠ ٥ ٢٩ ٢/ ٢١٢) ٢ صاحب رسول الله تُظلق و تسادمه. روي عشه رحال الحديث ٢٢٨٦ حديثاً. مولده بالمدينة و أسلم صغيراً و خدم النبي تُظلق إلى أن قبض. ثم رحل إلى دمشق، ومنها إلى البصرة، فمات فيها. وهو آخر من مات بالبصرة من الصحابة.
  - th طبقات ابن سعد ۲۰ · ۱۰ صفة الصفو ته ۲۰ م ۲۰ الأعلام ۲۰:۲۰ م
    - ۲. في ف و من: عليه الصلوة و السلام.
- ٢. رواد ابن ماحدهكذا: عن أنس قال: "لما كان أبوم لذي دخل فيه رمول الله صلى الله عليه وسلم المدينة، أضاء منها كل ضيء. قلما كان البوم الذي مات فيه أظلم منها كل ضيء و ما نفضنا عن النبي صلى الله عليه وسلم الإبدي حتى أنكرنا قلوبنا".
  - ۲۲ سنن ابن ماحد، أبواب ماحاء في الجنالة ، (المعجم 10) باب ذكر وفاقه و ففه (التحقة 10)، حديث رفم: ١٦٢١
    - ٤ في ط: كانت نافعة \_

\_**1** 

- هنا هذا لعبل ة ساقطه من طح: و العلماء ورئه .......... في الحملة ..
  - (i) في **س**: <u>مالا</u>ـ
- (ii) رواه الترمذي هكذا: "إن العلما ورئه الأنبياء، إن الأنبياء لم يو رئوا دينارا و لا دوهما، إنما ورئو اللعلم".
  - ۲۱ من قدملي، أبواب قطم، (المعجم ۱۹) داب ماحاء في فصل قلقه على قدادة (التحقة ۱۹) حديث رفم: ۲۱۸۲ (
    - ٧\_ في ع: لم يو (نواو في ف: لم يدانواو في انسخ الأخرى: لم يواوو ...
      - ۸\_ في ف و من: المنزله \_
        - ۹۔ طلب سائط من **س**۔
      - ۱۰ في زراق عند معن وحد فافهم زائد في هذ المقام.

## (۲۱)

# الباب: ٤

## قاعدة: ٦٦

ضبط النفس بأصل يرجع<sup>(1)</sup> إليه في العلم والعمل، لازم لمنع<sup>(1)</sup> التشعب والتشغب<sup>(1)</sup>. فلزم الاقتداء بشيخ قد تحقق اتباعه للسنة<sup>(3)</sup>، و تمكنه من<sup>(2)</sup> المعرفة، ليرجع إليه فيما ير د<sup>(1)</sup> أو يراد، مع<sup>(2)</sup> القاط الفوائد الراجعة لأصله من خارج. إذ الحكمة ضالة المؤمن، وهو كالتحلة ترعى<sup>(A)</sup> كل طيب، ثم لا تبيت في غير جبحها<sup>(1)</sup>، وإلا لم ينتفع بعسلها<sup>(11)</sup>. وقد تشاجر فقراء<sup>(11)</sup> الأندلس <sup>(11)</sup> من المتأخرين، في الاكتفاء<sup>(11)</sup>، بالكتب عن المشايخ، ثم كبوا للبلاد، فكل أجاب على حسب فحه. و جملة<sup>(11)</sup> الأجوبة دائرة على ثلاث: أولها: النظر للمشايخ<sup>(21)</sup> فشيخ التعليم تكفي عنه الكتب للبيب حاذق يعرف موارد العلم. و شيخ كل<sup>(11)</sup> ذلكي عنه الصحبة لدين<sup>(11)</sup> عاقل ناصح. وشيخ الترقية يكفي عنه اللقاء والتبرك، و <sup>(11)</sup> أخذ كل<sup>(11)</sup> ذلكي<sup>(11)</sup> من وجد واحد أتم<sup>(11)</sup>.

- ا\_ في **عن**: <u>تر</u>يحع ـ
- ۲\_ في ف: يستع\_
- ۲. في ط: التشعب والتشعث و في عن: التشغب و التشعب التفرق و التباعد .
  - ء\_ للسنة ماقط من **عن \_** 
    - <sup>م</sup> في **ف**ز فين.
      - ٦. في **ب**: <u>براد</u>.
      - ٧\_ في **س: من**-
  - ۸. في **ط**: <u>ترعى من</u> م<u>ن</u> (اندفيها.
    - ٩\_ في **ب**: <mark>حنحها</mark>\_
    - ۱۰\_ بع<u>لها</u> ماقط من **ب**ر
      - ۱۱\_ في **ق:** فقهاء\_
      - ۱۲\_ في <del>ب:</del> اندلس\_
    - ۱۳\_ ف<u>ي الاكتفاء</u> ساقط من **ص**\_
      - tړ\_ في **عس**∷ سطه \_
  - - ۱۹\_ في **ط**: لذي دين\_
    - ۱۷\_ رِمانط من **ق**\_
    - ۱۸\_ کل ساقط من **ز** ـ
    - ۱۹\_ نلك ساقط من ق، ص و ب
      - ۲۰ في 🗨 ٿم.

الشاني: النظر بحال <sup>(1)</sup> الطالب: فالبليدلا بملله من شيخ يربيه، واللبيب تكفي الكتب <sup>(٢)</sup> في ترقية<sup>(٢)</sup>، لكنه لا يسلم من رعونة نفسه، وإن وصل، لابتلاء العبد برؤية نفسه<sup>(٤)</sup>. الشالث: النظر للمجاهدات: فالتقوى لا تحتاج إلى شيخ، ليبانها وعمومها؛ والاستقامة تحتاج<sup>(٥)</sup> إلى شيخ<sup>(1)</sup> في تميز الأصلح منها، و قد يكتفي دونه اللبيب <sup>(٧)</sup> بالكتب، ومجاهدة الكشف. والترقية لا بد فيها من شيخ يرجع إليه في فتوحها <sup>(٨)</sup>؛ كرجوعه<sup>(٩)</sup> عليه السلام<sup>(١٠)</sup> للعرض على ورقة<sup>(11)</sup> لعلمه بأخبار النبوة ومبادي ظهورها <sup>(٢1)</sup> حين فاجاة الحق<sup>(١٢)</sup>. وهذه الطريقة قريبة<sup>(١+)</sup> من الأولى، والسنة معهما<sup>(٥+)</sup>، والله أعلم

#### قاعدة: ٦٧

الفقيمه يعتبر الحكم بأصله ومعناه و قاعدة بابه إلا لنص<sup>(١٦)</sup> في عينه، بنفي<sup>(١٧)</sup> أو ثبوت. فهو يأخذ بما<sup>(١٨)</sup> قبلته القواعد، و إن لم<sup>(١٩)</sup> يصح متنه، ما لم يكن له معارض. فمن ثم قبل

- ا في **ز ، ف ر من:** <u>لحال ا</u>
- ۲. في 📥: يكفى لكتاب.
- ۲\_ في **ب رط: <u>ترقب</u> \_**
- ٤. في ق: مبيه ثم كتب فرقه نفي ايضاً و في عن: مبيه.
  - ه في **ف**: بختاج۔
  - في زرق: للنبخ رفي ف ، عن رب: النبخ.
    - ۷\_ في (; الليب درنه).
    - ٨\_ في م: فترحها و في هامنه ترجهها ـ
      - ٩\_ في **عن**: <u>لرحوعه</u> \_
    - ۱۰ في ف و ب: عليه الصلوة والسلام.
- 11 \_ ورقدين نوفل بن أسدين عبدالعرى (نحو ١٢ ق هج ١١٢) من قريش: حكيم حاهلي، اعتز ال الأولنان قبل الأسلام ـ وامتنع من أكل زبائحها و تنصر، و قرأ كتب الأديان و كان يكتب المنة لعربية بالحرف العبر اني ـ أنزك أوائل عصر النبوة ولا يدرك اللتحوة ـ وهو ابن عم حديجة أم لسؤ منين ـ أن النبي ستل عن ورقه، فقال: "بيعت يوم القيامه أمة واحدة".
  - ۲۱ (Yakyin) th
  - ۱۲ لعلمه باعبلر النبوة و مبادى طهورها ماقط من ط .
  - ١٣ أنظر لتفصيله: صحيح البخاري، كتاب بدء الوحي، (١) باب: كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله، حديث رقم: ٢
    - 14\_ في **عن**ي: <u>قرينه</u>\_
    - اه في **ق، ف ، ص ر ب: المها .** 
      - 11\_ في **ب**: <u>النص</u>\_
      - ۱۷\_ <u>بنفی</u> ساقط من **س**۔
      - ۱۸\_ بیامانط من 🖶 ـ
      - 1۹۔ لم ساقط من <del>ط</del>ار

## (۳۳)

ابن حبيب<sup>(1)</sup> وغيره من الأئمة، مالمه أصل من الملين في الجملة، ولا معارض له ولا تناقض<sup>(1)</sup>، كسائر الفضائل<sup>(٣)</sup> المندوبة والرغائب<sup>(4)</sup>، التي ليس<sup>(°)</sup> فيها زيادة كيفية، ولا معارضة أصل، ولا إشعار [بالابتلاع]<sup>(1)</sup>، كصوم<sup>(٣)</sup> الأيام السبعة، والقراة عند رأس الميت بسورة<sup>(A)</sup> يس، وتفاضل الجماعات<sup>(٩)</sup> بالكثرة، و نحو ذلك مما رغب في أصله في الجملة<sup>(٢)</sup>، و ضعف الترغيب في عينه، و نحوه، لإبن العربي <sup>(11)</sup> في الأذكار، والله أعلم.

## قاعدة: ٦٨

المحمد يعتبر الحكم بنصه و بمفهومه <sup>(۲۱)</sup>، إن صح نقله؛ فهو يقف عندما انتهى (<sup>۱۲)</sup> إليه، صحيحا أو (<sup>11)</sup> حسنا، أو ضعيفا، إن تساهل، لامو ضوعا، وإن اقتضنه (<sup>۱۰)</sup> القواعد. بل (<sup>۱۱)</sup>قال البلالي <sup>(۱۱)</sup> رحمه الله:

- أبو مرو ان عبدالملك بن حبب بن سابمان بن هارون السلمي الفرطبي (٢٢٤ ٢٢ ٣٧ ٥٨)، إمام في الحديث والفقه و النحو - ألف كتبا كثيرة في الفقه و الأتب و اشار بغ - قبل: "تزيد على ألف" - منها: "حروب الإسلام" و "طبقات الفقهاء و التاجين"، و كتاب في فضل الصحابة و اعر في خرح الموطا -
- - ۲. في ز ، ق ر ط: ناقض ر في ف ، س ر ب: مناقض.
    - ٢. في 📥: الفرائض من المنفوية \_
      - ٤ في عن: ارعائب.
      - ہ۔ لیں سائط من طلا۔
      - **⊥** في**م**:بلا ابتداع ـ
      - ۷\_ في **عن**: <u>لصرم</u>\_
      - ٨\_ في طه: سورة\_
      - ٩. في ز: الحناعة.
      - ، ۱۰ فى الحدلة ماقط من **عن \_**
    - مبقت ترجمته أنظر القاعدة: ٤٧
      - ۱۲ فې **ز وق:** مفهومه ـ
      - ۱۳\_ في هامش **ق**: <u>انسي</u>-
        - ۱۴ في **عن**: <u>۲</u> ـ
        - ۱۵ في **ط**: <u>انتصبت</u>د
      - بل ساقط من طور
- ١٧. أبو عبدالله نسم لدين محمد بن علي بن معفر العحلوني الفاهري المعروف بالبلالي (٥ ٥٧-٨١٩) ١٧٩-١٠٤٢) فقيه خافعي، نسبه إلي بلاله من أعمال عحلون. نشاءهناك و مسع الحديث والنفقل بالعلم وسلك طريق الصوفيه وصحب أبابكر الموصلي ثم قدم المفاهرة فامتوطنها بضعا و ثلالين منه وامتفر في مثيخه سعد السعداء مدة متطاو له مع التواضع الحالي كالكامل و صنع "مختصراً مسال طريق المعوفية و حماية الحالية و المنفر في مثيخه معد المعاد، من أعمال عحلون. تشاءهناك و مسع الحديث والنفقل بالعلم و سلك طريق الصوفية و صحب أبابكر الموصلي ثم قدم المفاهرة فامتوطنها بضعا و ثلالين منه وامتفر في مثيخه سعد السعداء مدة متطاو له مع التواضع الكامل و صنع "مختصراً مع طريق المعرفية المعام و أماني مثله معامل و منع معد المعاد، منه معالم من أعمال معلمون متفلون، توفي في مثيخه معرف و معنه المعام و منه منه معامل معالي مثل في مثيبة مع مدة المعام و منه المعام و منه معامل و منع منه معد معامل المعام و أماني مثله معامل و منع منه معد معام و أماية معام و أماية معامل معالي و أماية مع المعام و منه و أماية مع المعام و أماية منه و أماية منه معد معد معد معامل معالي معد و أماية منه و أماية منه معد معد أماية و أماية مع المعد و أماية معام و منع معد و أماية معام و أماية معام و أماية معام معام و أماية معام و أماية معمون معلمون و معضون معتقلون معمون معتقلون معمون معتم و أماية و في رابع ضول و معنه و أماية معام و أماية معد و أماية معون معلم و أماية و أماية معام و أماية معام و أماية معون و أماية معون معتقلون معتقلون معام و أماية معون معلم و أماية معلمون و معلم معالية معام معام و أماية معام و أماية معام و أماية معلمون و معتقلون معتقلون معتقلون معلمون معتقلون أماي في رابع ضول وقد حاوز السبعين.
  - th ۲،۹۲:۵۰ کلوات اللغان ۲،۹۲:۹۰ الأعلام ۲،۹۲:۵۰

#### (۲٤)

"تحرم رواية الموضوع، مع العلم به إلا مبينا، والعمل به مطلقا"، ومنه صلاة الرغائب، والأسبوع وما يروى عن أبي بن كعب<sup>(1)</sup> في فضائل السور، سورة سورة، وأخطأ من ذكره من المفسرين. وبالمنع في صلاة الرغائب أقتى النووي<sup>(۲)</sup>، وابن عبدالسلام<sup>(۳)</sup> و غيرهما من الشافعية، والطرطوشي<sup>(1)</sup> من أهل مذهب مالك،

- 1. أبتوالسنيلر ابني ابن كتب بن قين بن عبيد (١٤٢/٢١) من بنى النظر من الخزرج صحابي، كان قبل الإسلام حيرا من أخبار اليهود، مطلعا على الكتاب القديمة، ولما أسلم كان من كتاب الوحي. و شهد بدر اوأحد والخندى والمشاهد كلها مع رسول الله و كان يفتي على عهده مات بالمديند. وله في الصحيحين و غيرهما ١٦٤ حديث.
  - ቱ በየשלקור: דא
- ٢. أبو زكريا محي لدين يحي بن شرف بن مرى الحزامي لحوراني لذو ي الشافعي (٢١٦ ـ ١٢٣ / ١٢٣ ١ ـ ١٧٧ ) أحد الأصلام النزاوي ـ كان ولد بنوا (من قرى حوران ، بسوريه ) و تعلم في دمشق و لازم كمال الدين المقربي ، و برع في العلوم وصل منفقا حافظا للحديث علر فا بانو اعبر له مصنفات كثيرة منها "تهذيب الاسماء و اللغات -- ط" و "منهاج الطالبين -- ط" و "لفقريب و التبسير -- ط" في مصطلح الحديث ، و حليه الأبرل -- ط" و غيرهم ـ
- ٢. أبو محمد عزالدين عبدالعزير بن عبدالسلام بن أبي القسم بن الحسن السلمي الدمن في المصري الشافعي (٧٧ م. ١٦ / والفسم بن عبدالعزير بن عبدالسلام بن أبي القسم بن الحسن السلمي الدمن في وسمع من عبداللطيف بن أبي معد والفسم بن عساكر و حماعدو تفقه على فعز الدين بن عساكر و الفاضي حمال الدين بن الحرمتاني و قرأ الاصول على الآمدي و برع في الفقه و الأصول و العزيدو فاى الاقرآن و حمع بين فنون العلم من الفسير و الحديث و الفقه و اعتلاف قوال الناس وماعذهم وبلغ رتبة الاحتهاد و رحل أبه الطلبة من مائز البلاد وصنع التعانيف و روي عنه لدمياطي و عزج له ال بعين حديثا و ابن دقيق العيدوهو الذي لفيه سلطان العلماء و على غيرهما. كان فوض الصالح أبوب اليه قضاء مصر مع عطابة حامع مصر فاقام بالمنصب اتم قيام و تسكن من الأمر بالمعروف و النهي عن المذكر ثم عزل نفسه من لفضاء وارم بيته يشتغل الناس وبدرس. من كنيه: "الفسير الكير"، و ٣لالمام في أداد الأحكام"، و "قواعد الشريعة" و شرغيب أهل الإسلام في حكن الشام"، و "مسائل الطريفة في التصوف" و غيرها.
  - ۲۹ شلوات اللغان (۵۰) ۲۰۱۰ ۲۰۱۰ فوات الوفيات (۲۰۱۰ کالاعلام) ۲۱:۱۶ ۲۹ شلوات اللغان (۲۰۱۰ ۲۰۱۰ کالفوات الوفيات (۲۰۱۰ کالاعلام)
    - ٤. (i) في عن الطرسوسي و في ف: الطرطوسي.

(ii) أمويكر محمد بن الوليد بن محمد القرني الفهري الأنللي الطرطوني المعروف بابن أبي زيدة محم إبا الوليد (ii) المويكر محمد بن الوليد بن محمد القرني الفهري الأنللي الطرطوني المعروف بابن أبي زيدة محم إبا الوليد (ا معروف بابن أبي زيد صحب أبا الوليد المحمد بن معروف بابن أبي زيد صحب أبا الوليد وعند ابن العماد الحنباي هو معروف بابن أبي زيد صحب أبا الوليد والمحمد بن قدم المالكيد وعند ابن العماد الحنباي هو معروف بابن أبي زيد صحب أبا الوليد () معن فقهاء المالكيد وعند ابن العماد الحنباي هو معروف بابن أبي زيد صحب أبا الوليد (ا معروف بابن أبي زيد صحب أبا الوليد والمحمد بن قدم المالكيد وعند ابن العماد والحاز له و و الألوب على أبي محمد ابن حرم بدينة المعروبي بمدينة مرقطة وأعذعته مسائل الخلاف و سمع منه وأحاز له و و أ أخبيليه، و تفقه على أبي بكر محمد بن أحمد الشاخي المستطهري وعلي أبي أحمد الحرحاني، ومكن الشام مدة و درس مع أبي أحمد المالوك -- ط" و مع عليه وأني المعرماني، و مكن أماما عالماز العد وورعا متقدتها متقللار اضيا باليمر". من كتبه "سراج الملوك -- ط" و "لمعلي في الي الحليفي، حو أبي أبيد المالي المالي المالية والوليد من المالي المالية المالية المالي المعلية، و علي أبي أحمد الحرحاني، و مكن الشام مدة و درس "لمعيد بن أحمد الشاخي المستطهري وعلي أبي أحمد الحرحاني، و مكن الشام مدة و درس "لمعيد في أبي أحمد المالية اليد وراعا متقدتها متقللار اضيا باليمر". من كتبه "سراج الملوك -- ط" و "لمعلي في أبي أبيلي المعيون" و "المعن" و "الحوادت و الدع -- ط" و "لمعلي محمد من أبي أحد العلي ي -- ح" و "لمعالي المعلي في أبيلوالي المعلي المعلي المالية المالية الي المعن" و "المعن" و الدع -- ط" و "لمعلي معلي أبيلوالي المالي "لمعالية المعالي إلى المعن" و "الفن" و "المن" و الدع -- ط" و أبيلوالي المالية و المالية المالية المالية المعلي المعلي المعلي المالية المالية المالية المالية المالية المالية المولية المالية المالية المولي و "الفن" و "الفن" و "المالية المالية المالية المالية المالية المالية المولية المالية المولية ال "لمعالية مالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المولية المولية المولية المولية المولية المولية و "المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية الموليية المولية المولية المولية المولية المولية

(Yo)

وصرح به ابن العربي (1)، وهو مقتضي المذهب، على ما قاله (٢) ابن الحاج (٢)، وغيره، والله أعلم.

#### قاعدة: ٦٩

الرياضة <sup>(٤)</sup> تمرين النفس لإثبات حسن<sup>(°)</sup> الأخلاق، و دفع سيتها و بهذا<sup>(1)</sup> الوجه <sup>(٧)</sup> اختصاص عمل التصوف. وأخذه من كتب السلمي<sup>(٨)</sup> أقرب لتحريره<sup>(٩)</sup> و تحقيقه و تحصيله، لرومه تقرير<sup>(٢ ١)</sup> تأصيله،

- مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٧ ٤
- ٢. كتب ابن الحاج بصلاة ارغاب تفصيلا و ذكر فيه آراء علماء المالكيد والادلة اشرعيد قال: "و قد تقدم بالدايل اواضع أن صلاة الرغائب ليست بثابته، و أنها لا تدخل في عموم الأمر بمطلق الصلوة كلها وصفاتها لا تعلقي إلا من بيان الرمول صلوات الله عليه و سلامه، و قد بينها عليه الصلوة و السلام و أعدات عنه وإذا كنان ذلك كذلك، فلا أصل لها كما إدعاد و أما قوله ظهرت فلا بيارم من ظهور ما حدث أن بلحق بالمشروع كما تقدم و أما قوله و كثرت الرغائب فيها. فالرغبات لا تعلق أما أن بيريد بهما رغبات العلماء أو غيرهم فلا عبرة برغباتهم و قد قال الإمام أبو المعالي رحمه الله: "لو اعتماد الأحكام بما عندار في يريد بهما رغبات العلماء أو غيرهم فلا عبرة برغباتهم و قد قال الإمام أبو المعالي رحمه الله: "لو اعتلف الأحكام بما عندار في الحول العصر لا نحل العلماء أو غيرهم فلا عبرة برغباتهم ما من لا علم عنده فيما بحدثونه في كل عصر و اوان؟ و قد حفظ لله الشريعة بالعلماء و الحمد لله..... مع أن الشيخ الأمام أبا محمد بن عبدالعربز عبدالسلام بن القامم السلمي الشاخين رحمه الله قد تقدم في أو دعلي من قال بهذا الصرة أو فعلها.
  - th الندخل، ٤٤٤.٤٤٧: الندخل
  - ٣. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٩ ه
- ٤\_ ذكر في هامش عن الرياضة وهو: الرياضة الزلة الشماس عن النفس بقطع ما بوظتها ورفع عاداتها و مخالفة هواها و مراداتها و أعظم أركان الرياضة دوام الملاژ مدعلي الذكر...
  - ا<sup>ي</sup> في **ف**: لحسن ـ
  - ۲. في مس و بين: لهذا ...
  - ۷. الوحه ماقط من ظد.
- - ۲۶ قاريخ مغداد، ۲: ۸۶ ۲۶ الأصلام، ۲: ۹۹
    - ٩\_ في ط: لتحديده\_
  - ۱۰ في عن: أروية تقرير وفي طه: للومه، تقدير...

والإيماء لتفصيله بخلاف رسالة القشيري<sup>(1)</sup>، فإن ذلك منها متعذر، لأن مدارها على الحكايات، وما خف من الأحكام، من غير تأصيل. وكل<sup>(٢)</sup> منهما متعذر السلوك، تحقيقا لثلاثة أوجه: أحدها : عدم الانضباط لها<sup>(٢)</sup>، لتلفت<sup>(٤)</sup> النفس وعدم انضباطها لفقد<sup>(°)</sup> تحقيق الأصل. الثاني: أنه <sup>(1)</sup> يحتاج في سلوكها لمميز <sup>(٧)</sup> من أخ<sup>(٨)</sup> بصير صالح، أو شيخ محقق ناصح، يبصر<sup>(٤)</sup> بالعيوب، وينبه<sup>(- 1)</sup> على موارد الغلط واللبس. الشالت : إن وقعت السلامة فيها، فالسلامة من الدعوى معها متعذرة، لنظر صاحبها لنفسه فيما دفع

أو جلب، و هو أمر لا يمكن دفعه إلا بشيخ، فلللك اشترط أهلها وجوده فيها، والله أعلم.

## قاعدة: ٧٠

النسك: الأخذ بكل ممكن من الفضائل، من غير مواعاة <sup>(11)</sup> بغير <sup>(11)</sup> ذلك. فإن رام التحقيق<sup>(11)</sup> في ذلك، فهو العابد. وإن مال للأخذ <sup>(11)</sup> بالأحوط، فهو الورع. وإن آثر جانب الترك طلبا لسلامة <sup>(10)</sup>، فهو الزاهد. وإن أرسل نفسه مع مراد الحق، فهو العارف. فإن<sup>(11)</sup> أخذ بالتخلق<sup>(12)</sup> والتعلق، فهو المريد.

- ۱. ميف ترجينه أنظر قاعدة: ۹۹
  - ۲\_ في طه: کان \_
  - ۲. لها ساقط من ف و ص .
    - ٤\_ في ف: لتفليك.
      - ه\_ في 📥: تفقد ـ
    - ۱۰ انه ساقط من طه .
    - ٧\_ في **عن ري:** المبز\_
      - ٨\_ في **ب:** اج-
- ٩. في ق: بص<u>بر</u> و لكن في هامشه مصححا: <u>يصر</u> و في **ب**: <u>يصر و</u>
  - ١٠\_ في **ق**: منبه و في هامشه: ينبه.
    - ١١\_ في **ف**: <u>مراعام</u>
    - ۱۲ في ف ، عن و ها: لغير.
      - ١٣\_ في **ق**: التحقق ـ
  - ۱٤ في ق: ماله للاحد و في طه: رام الاحد \_
    - ١٥. في **ب**: للسلامة.
    - ١٦ في **ف**ار ب: <u>ران</u>.
    - ١٧\_ في **ف**: <u>بالتحلق</u>\_

وكل هذه، قد توجه الكلام <sup>(1)</sup> عليها في 'القوت' و 'الإحياء'. فباعتبار <sup>(1)</sup> الأول، اعتمدا<sup>(1)</sup> نقل الفضائل جملة و تفصيلا، باي وجه أمكن، و كيف امكن <sup>(4)</sup>، ما لم تعارض <sup>(0)</sup> سنة، أو تنقض <sup>(1)</sup> قاعدة، أو تقيم<sup>(V)</sup> بدعة، أو تدفع <sup>(A)</sup> أصلا، أو ترفع <sup>(P)</sup> حكما، حتى قالا بكثير من الموضوعات والأحاديث الباطل إسنادها، كصلاة الرغائب والأسبوع، والأدعية <sup>(11)</sup>، وأذكار لا أصل لها، كأذكار الأعضاء في الوضو، و نحوه. وباعتبار الكل، رغبوا و رهبوا بنحو<sup>(11)</sup> ذلك، ولهم فيه أدلة معلومة، والله أعلم.

#### قاعدة: ٧١

الحكيم ينظر في الوجود من حيث حقائقه، ويتطلب حقائقه من حيث انتهى إليه فهو قائم بالتتبع. و ذلك محل ب الاتباع إلا في حق ذي فطر ة <sup>(١٢)</sup> س ليمة، و أحوال مستقيمة و فكرة <sup>(١٢)</sup> قويمة، فيتعذر السلوك عليه لعوام الخلق <sup>(١٤)</sup>. و المنطقى يشير <sup>(١°)</sup> لأصله، إذ يروم تحقيق المعقولات، فيحجب <sup>(١١)</sup> بالمقولات تفريطا أو<sup>(١٢)</sup> إفراطا. فليجتنب كل<sup>(١٨)</sup> منهما لبعد أصله في العموم، ولا ينظر كلامه إلا لتحقيق ما عند غيره، بإرجاع ما يؤخذ منه لغيره، لا الغير إليه<sup>(١٩)</sup>، وإلا فلاسلامة. نسال <sup>(٢٠)</sup> الله العافية.

- ال في ز ، س ر ب: للكلام ...
- ۲\_ في ب: فالاعتبار ...
- ۲\_ في **ط**: ا<sup>عتبر</sup> ـ
- و كيف امكن ماقط من عن و هد.
  - ٥\_ في **مى**: يعلرض\_
    - ٦\_ في **س**: يناقص\_
- ٧ ـ في ف ، ب و ط: تقم و في عن: يقيم ـ
  - ٨\_ في **س:** يلغع\_
  - ۹۔ في **ف رس**: يرقع۔
  - ا. في ق اف و ب: التعود.
    - 11\_ في **ز**: *ونجو*\_
    - ۱۲\_ في هامش **ق:** فطنه\_
    - ١٣\_ في **س**ى: فطرة \_
    - 14 في **ق**: <u>العوام لخلق ـ</u>
    - ۱۰\_ في **س**: <u>يسبر</u> ـ ۱۱\_ فی **ب**: فيحيد
    - ۱۹۔ في**ب**: *فيحيد* ۱۷۔ في**ب**: اِ۔
    - -۱۸\_ فی **ق**رطہ:کلا\_
  - ۱۹ لا الغير البه ساقط من ب.
    - ۲۰ فې **ق**نسابدون ل.

# (۲۸)

#### قاعدة: ٧٢

اعتبار الطبيعي، ما في النفوس، أصلا، وإدخال ما يقتضى تقويتها <sup>(1)</sup> من الخواص، فرعا، يحتاج <sup>(٢)</sup> لغوص عظيم، وبصيرة نافذة<sup>(٢)</sup>، وعلم جم. إذ منها ما يخص و يعم، وما هو أخص من الأخص. فلابد من شيخ كامل في هذه. فمن ثم قيل: "باين <sup>(٢)</sup> البوني<sup>(°)</sup> وأشكاله، ووافق خير النساج<sup>(1)</sup> وأمثاله". ما ذاك<sup>(۲)</sup> إلا لما فيها من الخطر، والله أعلم.

#### قاعدة: ٧٣

مدار الأصولي على تحلية الإيمان بالإيقان و تحقيق اليقين، حتى يكون في معد العيان، بأن ينشأ عن تحققه، تمكن الحقيقة من نفسه، حتى يقدم و يحجم، لما قام به من <sup>(٨)</sup> الحقيقة، من غير توقف لا عن تكلف <sup>(٩)</sup> و يكون سلوكه فيما تحقق <sup>(١٠)</sup> لما تحقق<sup>(١١)</sup>. ولذلك<sup>(٢١)</sup> ينشر ح صدره أولا و آخرا فيصل في أقرب مدة، إذ من سار <sup>(٢٢)</sup> إلى الله من حيث طبعه<sup>(٢١)</sup>، كان الوصول أقرب اليه <sup>(١٥)</sup> من طبعه ومن سار إلى الله بالبعد

- (\_ في**ق**: <u>ت</u>فريتها \_
- ٤. في ف و عن: يحتاج البه.
  - ۲\_ في طح; ناقدة\_
- ع. في **ب**: بابن و في **ط**: تحدب.
- مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٩٩
- ٢. تعبر بمن عبدالله الندساج (٢، ٢، ٢، ٢ ٢ ٢ / ٢ ٢ ٨، ٩٣٣) منصوف، معمر من كبار الزهاد أصله من مر من راكد و كان أمو داو حج قلما أتى الكوفة أعذه رجل و قبال: أنت عبدي واسمك عبر فانقاد معه فامتعمله منين في نسج الغز، ثم أطلقه. نزل ببغداد وصحب الحنيد والخواض و السهل و كثيرين. ثم كان أمتاذ الحماعة. أعباره كثيرة وله كلمات ماثورة ،
  - זיזיזיז 11 איזעיזיז
    - ۷\_ فې ف و مې: ذلك ـ
      - ٨\_ في **ب**: عن\_
  - ۹\_ لاعن تکلف ساقط من ط \_
    - ۱۰\_ في **ز**: فِساكان يحقق\_
  - 11\_ في ذ: بما تحقق (الدقبل لما تحقق وفي ف وعن: لما يتحقق وهذا ساقط من عله ...
    - ١٢ فې **ژانۍ ، ف ، س ر ب:** بذلك.
      - ١٣\_ في **ڪ**; <u>صار</u> \_
    - ٤. \_\_\_\_\_كان الوصول اترب البه من طبعه ومن سار الى الله بالبعد من طبعه ساقط من طر.
      - ۱۵ فې **ف می و بې: ا**به اترب.

## (۲۹)

من(1) طبعه کان و صوله على [قدر](٢) بعده عن(٣) طبعه.

ومن هذا الوجه قال في "التاج": "لا تأخذ من الأذكار إلا ما تعينك القوى النفسانية عليه بحبه". <sup>(\*)</sup> وقال الشيخ أبو الحسن<sup>(\*)</sup> رضي الله عنه: "الشيخ من دلك، على راحتك، لا على تعبك". <sup>(1)</sup> وقال الشيخ أبو محمد عبدالسلام بن مشيش <sup>(V)</sup> رضي الله عنه، لما سأله الشيخ أبو الحسن، عن قوله عليه السلام<sup>(A)</sup>: "يسروا ولا تعسروا". <sup>(1)</sup> يعنى: "دلوهم على الله، ولا تدلوهم على غيره، فإن من دلك على الدنيا، فقد غشك؛ ومن دلك على العمل، فقد اتعبك؛ ومن دلك على الله فقد نصحك".<sup>(1)</sup>، انتهى<sup>(11)</sup>.

- ا۔ فې**ز رفت**: <u>عن</u>۔
  - ۲\_ في**م**: قر<u>ب</u>\_
  - ۳\_ في **ز**: <u>من</u>\_
- ه في **ب**: <u>لحبه</u>
- مبفت ترجمنه أنظر قاعدة: ٩٩
  - 1. لطائف المنن، ١٦٤.
- ٧. أبو محمد عبدالسلام بن منبئ الحمني (٢٦٢ / ٢٢٣ ) من كبار الصوفية في عصره. وهو أنتهر برسالة له تدعى "الصلوة المثبنية"، شرحها كثيرون، وأحد شروحها مطبوع. ولد في حيل العلم بنثر تطوان وقتل فيه نهيدا، قلم محاعة بعثهم رحل بدئتى ابن أبي الطواحن الكتامي (ماحر منبي) و دفن بفنه العبل المذكور. ولأبي محمد عبدالله بن محمد الوراق "رساله في مناقب ابن مثبش -- خ" في عزانه الرباط. و كان أبو الحسن الشائلي مريده و طريفته الشائليه تنسب اليد
  - 🗚 👘 الطائف البنن، ١٦٨٣ (١٦٤ طبقات الشاذلية، ٨ ه؛ الطبقات الكبير للشعراني، ٢٠:٢؛ الأعلام، ٩:٤
    - ٨. في **ب**: <u>عليه الصلوة و السلام.</u>
- - ١٠\_ الطائف الننن، ٢٥٤، ٢٥٤\_
    - ۱۱\_ انتھ<u>ی</u> ساقط من **س** ۔

## (۸۰)

و تفصيل هذه الطريق (1) في كتب <sup>(٢)</sup> ابن عطاء الله<sup>(٣)</sup>، ومن نحا نحوه، و الله اعلم<sup>(٤)</sup> .

## قاعدة: ٢٤

تشعب الأصل قاض بالتشعب في الفرع. و<sup>(°)</sup> كل طريق للقوم لم يرجعوا بها لأصل واحد، بل لأصول <sup>(1)</sup> غير الشاذلية<sup>(۷)</sup>، فإنهم بنوها على أصل واحد: هو إسقاط التدبير مع الحق، فيما دبره من القهريات والأمريات. ففرو عهم راجعة لاتباع <sup>(٨)</sup> الكتاب والسنة<sup>(٩)</sup>، و شهو دالمنة<sup>(٠1)</sup>، والتسليم للحكم بملاحظة الحكمة. وهذه <sup>(11)</sup> نكتة مذاهب القوم، وحولها يحومون، لكنهم لم يصرحوا بوجوهها <sup>(٢1)</sup>، كهذه<sup>(٢1)</sup> الطائفة. ومن ثم قال ابن عباد<sup>(11)</sup> رضي الله عنه: "في 'التنوير'، ما في كتب الصوفية المطولة والمختصر ق<sup>(٣1)</sup> مع زيادة البيان واختصار الألفاظ، قال: و والمسلك الذي يسلك<sup>(11)</sup> فيه، مسلك

- ۲۔ في**ز**:کتاب۔
- ٢. أبو الفضل تاج الدين أحدد بن محدد بن عبدالكريم بن عطاء الله الأسكندري المالكي المناذلي ( ٩٠ ٩ / ٩٠٩) صحب الشيخ أبا العباس المرسي صاحب الشاذلي. قال الذهبي: "كانت له حلاله عطيمة ووقع في النفوس ومشل كه في الفضائل و كنان يتكلم بالحامع الأرهر فوى كرسى بكلام بروح النفوس ومزج كلام الفوم بالإلل السلف و فنون العلم فكر اتباعه". قال ابن حجر: "وهو ممن قام على الشيخ تفي الدين بن تبعية فبالع في ذلك. له تصانيف منها "الحكم العطائية -- ط" في الصوف ، و "تاج العروس -- ط" في الوصابا والعطات، و "لطائف المنن" في مناقب المرسي وأبي الحسن -- ط" توفى بالقاهرة.
  - ۲۲ شلرات اللغت، ۲: ۱۹۰۹، الأعلام، ۲: ۲۲ ۱۰۱ ۲۲ ۲۲
    - ٤\_ في م: والله اعلم و هذا ساقط من النسخ الأخرى.
      - م\_ وساقط من **ص**\_
      - د. في من و ب: للاصول.
      - ٧\_ في ق: طريق الشاذلية.
      - ۸\_ في **ف ، ص رب: الى ا**تباع ـ
  - ٩. في **ف**: <u>المن</u>ه تصحيفا و في **ه**: لاتباع المنه <u>والكتاب</u> ماقط منها.
    - 14ء في **ف**ر النه
    - 11\_ <u>وهذه</u> ساقط من **عن** \_
      - ١٢\_ في ط: برحهها \_
      - ١٣\_ في **ب**: لهذا۔
    - t ۱ (i) في ط: <u>ابن عطا</u>م
    - (ii) مبقت ترجمنه انظر قاعدة: ۳۰
      - ١٥\_ في**ق**: <u>المختصره</u>\_
      - 11\_ في **س**: <u>سلكوا</u>\_

٤٥ في طهـ: الطريقة\_

#### (۸۱)

توحيدي، لا يسع أحدا<sup>(1)</sup> إنكار فولا الطعن فيه، ولا يدع للمتصف به صفة حميدة إلا أكسبه إياها، ولا صفة نعيمة إلا أزالها عنه و طهره منها''، انتهى<sup>(1)</sup>. [و كانه كما]<sup>(1)</sup> قال رضي الله عنه ورحمه.

#### قاعدة: ٧٥

اتساع الكلام و تشعبه في الأصل والفرع، مفيد<sup>(1)</sup> لمن له أصل يرجع إليه به، وإن كان مشوشا لغيره. فنظر المتسعات<sup>(0)</sup>، <sup>(2)</sup> القوت<sup>1</sup> و 'الإحياء<sup>2</sup> و نحوهما، نافع لمن له طريق يقتفيها <sup>(1)</sup> بعلم، أو عمل، أو حال، فيما هو به. سيما وهما مليان<sup>(٧)</sup>، بتعرف<sup>(٨)</sup> النفوس، و مشاكل إشكالها. وما هي عليه، مع تدقيق النظر في نوازل المعاملات، والإشارة<sup>(٩)</sup> لوجوه المواصلات، و تحقيق ما وقع، و بيان النافع والأنفع فهما، و إن لم يحن فيهما للمريد ولا للعالم طريق، مفيد من<sup>(١)</sup> التحقق والتحقيق <sup>(11)</sup>. والأول في 'القوت<sup>11</sup> أكثر منه في 'الإحياء'، والشاني في 'الإحياء' أكثر منه في 'القوت<sup>1</sup>. فلذلك قال الشيخ أبو الحسن الشاذلي <sup>(٢١)</sup> رضي الله عنه: "كتاب قوت القلوب<sup>(11)</sup> يورثك النور<sup>(٤ 1)</sup>، و كتاب إحياء علوم اللين يورثك العلم، انتهى<sup>(٥)</sup>.

- ا. في **عن رطہ:** احداد
- ۲\_ انتھی ساقط من **عی** ۔
- ر وي زروق هذا القول من رسائل ابن عباد في كتابه: عدة المريد الصادق: ٣٣
  - ٣. في 🖶: وكانه كما و في النسخ الأخرى: وانه لكما.
    - t\_ في **ف:** مقبد\_
    - هـ في **ب**: السقعان.
    - د. في عن: يفتنيها و في ب: يفتضيها ...
      - ٧. في ك: مسلمان و في ب: ملمان.
    - ٨. في ف و عن: بنعرف و في ط: بنعزية.
      - ٩. في **ز و ف**: الاشارات.
    - ۱۰ فې **ژوق:** <u>نفېدان و **ف**و می: مفېدان</u> ـ
      - في ق رف: التحقيق و التحقيق.
      - ١٢ مبقت ترجيته أنظر قاعدة: ٥٩
      - ١٣. 👘 كتاب الفوت ساقط من على و 👥
    - 18. النور ساقط من بور هنا في هامشه: لعله يورثك العمل.
      - ١٥\_ كتاب لطائف البنن، ١٨٠، ١٧٩\_
        - ١٦\_ في **ط**: فهما\_

## (87)

## الباب: ٦

## قاعدة: ٧٦

العلم إما أن يفيد بحثا على الطلب <sup>(1)</sup> و حشا عليه، وإما أن يفيد كيفية العمل ووجهه، وإما أن يفيد أمرا وراء ذلك خبريا يهدي إليه. فالأول<sup>(٢)</sup> من علوم القوم: علم الوعظ والتذكير . والثاني : علم المعاملة<sup>(٢)</sup> والعبودية. والثالث : علم المكاشفة<sup>(1)</sup> .

فالأول<sup>(2)</sup>، دائر على قوله تعالى: "ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة و جادلهم بالتي هي أحسن<sup>(1)</sup>. هذه لقوم، وهذه لقوم و هذه لقوم <sup>(٧)</sup> كل على حسب قبوله. والثاني: دائر على قوله تعالى: "وما آت اكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا<sup>((1)</sup>. والثالث: راجع لقوله تعالى: "واتقوا الله و يعلمكم الله<sup>((1)</sup>. و "من عمل بما علم<sup>(11)</sup>، ورثه الله علم ما لم يعلم".<sup>((11)</sup> و إن كان "إنما العلم بالتعلم"<sup>(11)</sup> ففي الأصل، لا في الفرع.

- ۲. هنا في هامش ف: وهن الأنسام الثلاثة كأنسام الأبر بالمعروف في ضعف الإابسان و كماله و وسطع؛ فالمحادلة أعلى، و الموعظة وسط، و المحكمة أدنى.
  - ٣. في 👍: التعاملات.
- ٤. (i) هذا كتب في هامش ف بتعريف المكاففة: وهو نور يظهر في الفلب فيشاهد به النيب وهو متحقق مورد إذا دخل النور في الفلب انشرح ، أنها عابق النيب. والنفتح، أي: احتمل البلاء و حفظ السر.

(ii) و كتب في هامش عن نعريف المسكلنفة: وهو عبارة عن نور طبر في الفلب عند تطهيره و تركيته من صفاته المذمومة، تمنكشف من ذلك النور أمور كثيرة. كان يسمع من قبل اسماها؛ فيتوهم الها معان مصداه غير منتضحه فيتضع إذ ذلك حتى تحصل المعرفة الحقيقة بذات الله تعالى وصفاته و أتعاله و منعن انبوة و النبي و الوحي ومعنى انفظ الملائكة و الشياطين إلى غير ذلك.

- <sup>م</sup>ـ في **من**: <u>و الاول</u> ـ
- القرآن، النحل: ١٢، ١٢، ١٢
- ٧\_ في **ز و ط**ه: <u>هذه لفوم</u> مرتان\_
  - ٨. القرآن ، الحشر: ٩ ٥، ٧
  - ٩\_ القرآن، البقرة: ٢٨٢،٢
- ٤٥ في ب: ومن علم بداعدل.
   ١١. أنظر لتفصيله، قاعدة: ٢٣
- ۱۱ أنظر لتفصيله، قاعدة: ۲۳
   ۱۲ في ب: بالتعليم
- ١ ـ (i) في **ب**: <u>بالتعليم.</u> (ii) رو البخلري بلفط: قال انسي صلى الله عليه وسلم: "من ير دالله به حبر ايفقهه في الدين" و "بشيا العلم بالتعلم".
  - مى 14 مىجىح البخارى، كتاب قىلم، (١٠) باب: قىلمغبل القول وقىمل ـ

۱\_ في **ق**: الطالب\_

(۸۳)

ومن ثم قال أبو سليمان <sup>(1)</sup>: "إذا اعتقدت <sup>(٢)</sup> النفوس ترك الآثام، جالت في الملكوت، ورجعت إلى صاحبها بطرائف <sup>(٢)</sup> الحكمة، من غير أن يؤ دي إليها عالم علما<sup>، (٢)</sup>، انتهى <sup>(٥)</sup>.

#### قاعدة: ٧٧

أصل كل أصل من علوم الدنيا والآخرة مأخوذ<sup>(1)</sup> من الكتاب والسنة، مدحا للممدوح، وذما للمذوم، ووصفا للمأموربه. ثم للناس في أخذها<sup>(٧)</sup> ثلاث<sup>(٨)</sup> مسالك:

أولها: قـوم تعلقوا بالظاهر <sup>(٩)</sup> مـع قـطـع الـنظر عن المعنى جملة، وهؤلاء أهل الجحود <sup>(١٠)</sup> من الظاهرية لا عبر قبهم <sup>(١١)</sup>.

الثاني: قوم نظروا لنفس المعنى، جمعا <sup>(١٢)</sup> بين الحقائق، فتأولوا ما يتأول <sup>(٢٢)</sup>، و عولوا ما يعول<sup>(٢٤)</sup>.

وهؤلاء أهل التحقيق من أصحاب المعاني والفقهاء.

الشالث: قوم أثبتوا المعاني، و حققوا المباني، و أخذوا الإشارة من ظاهر <sup>(١٠)</sup> اللفظ أو <sup>(١١)</sup> من <sup>(١٧)</sup> باطن

- 1\_ (i) في <del>ب</del>: <u>ابو مليمان الداراني</u>.
- (ii) مبقت ترجبته. أنظر قاعدة: ٢٣
  - ۲- في عن: اعتادت و في ب: اعتاد -
    - ۲\_ في ف: بطريق\_
    - ٤. أنظر لنفصيله، قاعدة: ٢٣
    - ە. انتھى ساقط من **ز ر ب** .
      - ٦\_ في **ق**:ما خودة \_
        - في **ز**: اخلصا۔

\_v

- ۸. فى **زىق ، ف ، مى رىب**: ئلامە \_
- ۹. في ق: الطواهر و في هامشه: الطاهر.
  - ١٠ في **عن رب: الح**مود.
  - 11\_ في **ب**: ف<u>بهم</u>\_
    - ۱۲\_ في **س:** حمعيا \_
  - ١٣. في **زرط**: <u>يۇرل</u>.
- ۱٤ في ق ، ف و عن: عولوا على ما يعول و في ط: عللوا ما يعدل.
- ١٥. همنا هذه العبل قز اللذة في هامش في مشال قول تعالى: "و حزّ اميده ميده مثلها" فالمعنى الفسيري أنه إذا قال له: "أعرك الله" في حيب: "التنفاذ لله". فاعلم أن الناس على للاله أقسام، عام و عاص واعص الخواص. فالعام الذي يحازي السيعة بالسعة مشال على مدين المعام الذي يحازي السيعة بالسعة مثلها، فا ما قال له: "أعرك المعاد الله" في حيب: "التنفاذ لله". فاعلم أن الناس على للالة أقسام، عام و عاص واعص الخواص. فالعام الذي يحازي السيعة بالسعة مثل في على تعار أن عاص واعص الخواص. فالعام الذي يحازي السيعة بالسعة مثلها، والخاص الذي لا يحازي بل يصر ويحمل عنه. واعص الخواص الذي يحازي المعاد المعاد و الخاص الذي لا يحازي بل يصر ويحمل عنه. واعص الخواص الذي يحازي الحسنة، بالسعة مثلها، والخاص الذي لا يحازي بل يصر ويحمل عنه. والعم أن الناس على ثلالة الله، واعص الخواص الذي لا يحازي بل يصر ويحمل عنه. والعم الذي لا يحازي بل يصر ويحمل عنه. والعم المعان الذي لا يحازي الحسنة، والعم أن الناس على ثلالة الحالم الذي لا يحازي بل يصر ويحمل عنه. والعم أن الناس على ثلالة المعان الذي لا يحازي بل يصر ويحمل عنه. والعم أن الناس على ثلالة الله، واعم الخواص الذي لا يحازي الحسنة، واحم من الذي لا يحازي الحسنة، والمع أن يحمل ويحازي الحسنة، والد يعلم أن يحمل ويحمل عنه. والعم أن الناس على ثلاثة المعام الغام الذي لا يحازي الحسنة، والم تعن الأم المعان المعان والمالمية كانها ميته بالنسبة. أي: حرم الو أب العفو والاحر عن الله تعالي. وأيضا كسا قبل: "حسنات الأبرال ميتات المقرين". فاعذوا هذا أخل قول مل الخواص الخليفة". "المعان المعان المعان والمالمية العالم المعان المعام المعان المعان والمالمية والمائة المعان المعان المعان والمالمية المعان المالمية المعان المعان الحمان المعان المعان المعان المالمية النالة والمائة المعان المعان الذي لا معان المعان المعان المعان المعان والمالمية منان المعان والمالمية المعان والمالمية والمالمية المعان الم معال معال معلى المحالة المعان المعال المعان المعان المعان المعان المعان المعان المعان المعان المعان المعالمان المعان المعان المعان المعان المعان المعان المع
  - 11 في **ط**ة و ـ
  - ۱۷ من سائط من **زارس ، ب ر ط** ا

المعنى، وهو لاء <sup>(1)</sup> الصوفية المحققون، والأئمة المدققون. لا <sup>(٢)</sup> الباطنية <sup>(٣)</sup>، الذين <sup>(٤)</sup> حملوا الكل على الإشارة، فهم لم يثبتوا <sup>(٥)</sup>معنى <sup>(1)</sup> ولا عبارة <sup>(٧)</sup>؛ فخر جوا عن الملة، ورفضوا الدين كله، نسأل الله<sup>(٨)</sup> العافية<sup>(٩)</sup> بمنه.

## قاعدة: ٨٧

الصروري: ما لا يؤمن الهلاك بفقده. والحاجي: ما أدى فقده لخلل غير مستهلك. والتكميلي: ما كان وجو ده أولى من فقده<sup>(١١)</sup>؛ وذلك يجري في كل شيء يكتسب، فوجبت مراعاة المراتب على ترتيبها، بتقديم كل، على ما بعده. فضروري العلم، ما لا يؤ من الهلاك مع جهله، وهذا هو المتعين بالوجوب عـلى صاحبه. و حاجيه ما كان فقده نقصا لصاحبه<sup>(١١)</sup>، و هـو فرض الكفاية منه. و تكميليه<sup>(١٢)</sup> ما كان<sup>(١٢)</sup> و جو ده زيادة في فضيلته كمنطق، وفصاحة، و شعر، و نحوها. وواجب العبادات ضروري، و مستونها حاجي، و مندويها تكميلي. ولكل رتب في <sup>(١٤)</sup> أنفسها، فافهم.

- أو في النسخ الأخرى: هم.
  - ٢\_ في ب: الا\_
    - ٣\_ في **ف**: الباطنيه\_
    - t\_ في طح: الذي \_
  - ٥\_ في عن: لا يشترا.
  - ٤. في ط: النعنى ـ
  - ٧\_ في **ق**:عبادة\_
  - ٨\_ في 🛶: الله تعالى ــ
- ٩. في ٢: في الدنيا والاحرة زائد بعد العافيف
- ۱۰ في **ف: عدمه و** في هامشه فقله و في **على و ب: علمه** .
  - ۱۱ في زارق اف وسن: بصاحبه.
    - ١٢\_ في**ف**: التكميلة\_
    - ۱۳\_ ما کان ساقط من ط ۔
      - ۱۴ فې **ف**ې کې د مخ

## (۸۰)

## قاعدة: ٧٩

لا يجوز لأحد أن يقدم على أمر حتى يعلم حكم الله <sup>(1)</sup> فيه. قال الشافعي، <sup>(٢)</sup> إجماعا لقوله عليه السلام: "العلم إمام العمل، والعمل تابعه" <sup>(٢)</sup>. فلزم كل أحد تعلم <sup>(٢)</sup> عـلم حاله حسب وسعه بوجه إجمالي، يبريُه <sup>(٥)</sup> من الـجهل بأصل حكمه؛ إذ لا يلزمه <sup>(١)</sup> تتبع مسائله، بل عندالنازلة والحالة <sup>(٧)</sup> ما يتعلق بها. وما و راء ذلك من فروض الـكفاية الذي يحمله من قام به. و لا تخلو الأرض من قائم لله بحجة <sup>(٨)</sup>، فلا عذر في طلبه<sup>(٩)</sup>، فافهم.

## قاعدة: ٨٠

إتيان الشيء من بابه أمكن لتحصيله. فمن ثم قيل: "العامي يسئل ليعمل <sup>(١٠٠)</sup> فحقه أن يذكر النازلة؛ والطالب يسأل ليعلم فحقه أن يسأل عن مسئله بمسلَّة أحرى؛ وعلى العالم، أن يبين بيانا يمنع السائل<sup>،، (١٠)</sup>. قلت: "وسؤال الطالب كما <sup>(١٢)</sup> في الحديث <sup>1</sup>أن عائشة<sup>(١٢)</sup> كانت لا تسمع شيئا لا تعرفه إلا راجعت فيه

- ۱ فې 🛶: الله تعاليٰ۔
- ٢. مبقت ترجبته. أنظر قاعدة: ٤٢
- ٣. الترغيب والترهيب للمنذري، كتاب العلم، الترغيب في العلم وطلبه وتعليمه و ماحاء في فضل العلماء والمتعلمين، ١:٤ ه
  - ٤\_ في ب: يعلم.
  - في ط: يرأبه\_
  - ٦. في هامش **ق**: <u>بازم</u>.
  - ٧\_ في ف: النازله والحاله و في عن: النازلة و الحال.
    - ۸ـ في ق: بحج و في ف: بحج ـ
      - ٩\_ في طلبه ساقط من طد.
  - 11. في زان، ف، عن رب: من التاريل. زائد بعد السائل.
    - ١٢\_ في **ق**: کما حام
    - ١٣\_ (أ) في قد وهمه: <u>حائث فرضي الله عنها</u>-
    - (ii) مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ١٤

حتى تعرفه"؛ وأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "من حوسب عذب" <sup>(1)</sup>؛ فقالت عائشة رضي الله عنها: أو ليس يقول الله <sup>(1)</sup> تعالى<sup>(7)</sup>: "فسوف يحاسب حساباً يسيراً"<sup>(1)</sup>؛ وإجابة العالم <sup>(0)</sup> مشل قوله عليه السلام<sup>(1)</sup> في جوابها: "إنما<sup>(V)</sup> ذلك العرض، ولكن من نوقش في <sup>(A)</sup> الحساب يهذك" <sup>(9)</sup>. وحقق النووي <sup>(-(1)</sup> أنه عليه السلام إنما عاب على الخطيب الذى قال: "ومن يعصهما"<sup>(11)</sup> اختصاره في محل التعليم، لا الجمع بالكتابة، إذ قدو رد<sup>(11)</sup> كثيرا، والله أعلم.

## قاعدة: ٨١

لا يقبل في باب الاعتقاد موهم ولا مبهم؛ ولا يسلم لأحد فيه ما وقع منه دون كلام فيه؛ بل ير د في نفسه بما<sup>(١٣)</sup> يصح رد ظاهره به ثم ان حضر<sup>(١+)</sup> قائله تكلم معه في معناه وحكمه في نفسه وذكره. و إن عدم

- صحيح البخاري، كتاب العلم، (٣٦) باب من منع شيأ فراجع حتى يعرفه، حديث رقم: ١٠٣
  - ۲\_ في ب: الله يقول\_

\_t

- ۲. في م و ق: تعالى و في ط: عز وحل و هذا ساقط من النسخ الاعرى.
  - (i) <u>يىبرا</u> ماقط من <del>ب</del> ـ
  - (ii) القرآن ، الانشقاق: ٨ ، ٨
  - ٥. في ز: إحابة العلم و في ف: إحابة العالم.
    - د. في ب: صلى الله عليه وسلم.
      - ۷\_ اندا ساقط من **عن** \_
    - ۸. في ساقط من ز، ق، ف و بد.
- ٩. روى أثر مذى نحوه: عن عائشه قالت: ممعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "من نوقش الحساب هلك": قلت: با رسول الله أن الله تعالى يقول: "قاما من أوتى كتبه يسينه فسوف بحاسب حسابا يسيرل قال: "ظلت العرض".
- ۲۶ حامع قدمان، أنواب صفة قلبارة، (المعجم ٥) إذاب ما حاء في الله حر] داب ت [من نوفنل هلك] (الدخلة ٢٠)، حديث رفم: ٢٤ ٢٢
  - ۱۰ میفت ترجینه انظر قاعدة: ۱۸
  - ۱۱\_ (i) في **عن**: *ر*من يعصهما فقد غوي.

(ii) هذه إندلرة إلى حديث، رواه مسلم عن عدى بن حاتم أن رحلًا خطب عندانيي ﷺ قال: من يطع الله ورسوله فقد رضد ومن يعصهما فقد غوى قال رسول الله ﷺ "بس الخطيب أن، قل: ومن يعص الله ورسوله" ـ قال ابن نمبر: نقد غوى ـ

- t+ محيح سلم، كتاب الجنعة (المجم ١٢) باب تخليف العلوة والخطبة (الحلة ١٢٨) بحديث رفم ٢٠١٠
  - ۲۸ معلاصة الأحكام للنووي؛ كتاب صلاة الجمعة، باب صفة الخطبة و تقصيرها، حديث رفم: ۲۸۱۲ ۲
    - ۱۲\_ في ج: وقع ولكن كتب فوقه ورد مصححا و في ط: وقع\_
- ا ١٣ الذي في بنا صح و بنا يصحر د ظاهره به ثم ان حضر قائله تكلم معه في معناه و حكمه في نفسه ساقط من 🕰 ـ
  - tt\_ في **عن**: <u>حصر</u> ـ

(۸۷)

حكم تأول <sup>(1)</sup> بسما ير ده لأصل الحق إن وافق أصلا شرعيا في إطلاقه، وثبتت <sup>(٢)</sup> إمامة قائله <sup>(٣)</sup> كما في رسالة ابن أبي زيد رحمه الله<sup>(٤)</sup>، في مسألة الاستواء وغيره.

وليس صوفي بأولى من فقيه، ولا فقيه بأولى من صوفي، في<sup>(\*)</sup> ذلك و نمحوه؛ بل الصوفي ربما كان أعذر لضيق العبارة عن مقاصده، وقصر ما تكلم فيه على نوعه، ورومه التحقيق بإشارته. فإن سوغ<sup>(1)</sup> التأويل في أحدهما لزم<sup>(\*)</sup> في الآخر. وإن قيل: "لا يتأول إلا كلام المعصوم'، فتأويل الأئمة كلام مثلهم ناقض له، أو هي مردودة عليهم، أو لكل اجتهاده. إذ الخلاف في المسألة موجود <sup>(٨)</sup> كل ذلك، بعد رد<sup>(1)</sup> ما لا يحتمل<sup>(-1)</sup> الحق بوجه<sup>(11)</sup>، والله سبحانه <sup>(٢)</sup> أعلم.

## قاعدة: ٨٢

لا يجوز لأحد أن يتعدى<sup>(١٣)</sup> ما انتهى إليه من العلم الصحيح بالوجه الواضح لما لا علم له به. 'ولا تقف ما ليس لك به علم<sup>، (١٤)</sup>. فالمنكر لعلم <sup>(١٥)</sup> [كلا آخذ]<sup>(١١)</sup> بـه، والمتعصب بالباطل كالمنكر لما هو به جاهل. فقد أنكر موسى عليه السلام، على الخضر عليه السلام<sup>(١٧)</sup>، ولم يكن منكرا في حق واحدمنهما،

- في ج: حكم تاول وفي النسخ الأخرى: تاول فقط.
  - ٢\_ في طه: ألبتت \_
- ۲. في هامش ق و ب : امانه قائله و في عن: امامنه .
- أنظر لترجمته و تفصيل مسئلة الاستواء: قاعدة: •
  - ه\_ في ساقط من **عن \_** 
    - ٦. في **ف**: <u>سرع</u>.
    - ٧. في ط: لزمير.

٨\_

- في **ڪ**: <u>بو</u>حود
- ٩\_ في طح: بعدد\_
- ١٠\_ في **ب**: <u>لم يحسل</u>.
- 11\_ في <del>ب</del>: بوحه الله\_
- ۱۴ في **ط**ة <u>مبحانه تعالى ـ</u>
- ١٣. في **عن**: يتعدى الخلاف، الخلاف زائد.
  - ۲۹،۱۷ الفرآن، الإسراء: ۳۹،۱۷
- ١٥ في **زارق ، ف وب:** يعلم و في **من:** يعلم -
- 11 في ط: كلا الحذوفي النسخ الأحرى: كالاحذ.
  - ۱۷ عليه السلام ساقط من ف. .

(^^)

إذ كل على حكمة<sup>(1)</sup>, فلذلك قال شيخنا أبو العباس الحضرمي<sup>(٢)</sup> رضي الله عنه بعد كلام ذكرة : "والجاحد لمن يوحى إليه شيء من هذا الكلام، وما يفهمه هو معذور مسلم له حاله <sup>(٢)</sup> من باب الضعف والتقصير والسلامة، وهو مؤمن إيمان الخائفين. ومن يفهم شيئا من ذلك فهو لقوة إيمان معه، و اتساع دائرة، ومشهده مشهد واسع، سواء كان معه نور أو ظلمة، بحسب ما في القوالب من الودائع الموضوعة، على أي صفة كانت، وهذا شيء معرو ف مفهوم"، انتهى.

## قاعدة: ٨٣

ثبوت المزية لا يقضي<sup>(1)</sup> برفع الأحكام<sup>(°)</sup>، ولزوم الأحكام الشرعية لا يرفع خصوصية <sup>(1)</sup> المزية؛ فمن ثبت عليه <sup>(۷)</sup> أو لز مه حد وقع <sup>(٨)</sup> عليه مع حفظ حرمته الإيمانية أصلا، فلا يمتهن عرضه إلا بحقه على قـدر الـحق المسوغ له. وإن ثبتت <sup>(٩)</sup> مزية دينية لم ترتفع <sup>(١٠)</sup> إلا بـمـوجب رفعها. فالو لي ولي وإن أتى حدا أو <sup>(١١)</sup> أقيم عليه<sup>(١٢)</sup>، ما لم يخرج لحد الفسق بإصرار و إدمان ينفى ظاهر الحكم عنه<sup>(١٣)</sup> بالولاية، <sup>الا</sup> تلعنه

٢. أبو العباس أحمد بن عقبه العضرمي المعنى لشائلي (٢ ٨٩ - ٢ ٢ / ٢ ٢ ٢ ٢ ٩ ٢) مولده يلاد حضر موت و قدم مصر قدامت وطنها، و أخذ الطريقه، و تلقى أنو ل الحقيقة عن نبخه أبو السيادات يحي القادري بن و فا ـ وهو كان نبيخ زروى في التصوف بالمشرى و حكى عنه أنه كان غير راض على أهل مصر لأنهم لم يتبعوه ولم ياخذوا عنه طريقته ولذلك كان يعمل عملى نشر طريقته خارج مصر ـ قال الكوهن: "كان رضي الله عنه حامعا بين الشريعة و الحقيقة و كان من أهل الكشف الكبير ولـ و قائم عطيمة و حواق عنادات حسيمة وكمان من أهمل السر المصون و كنان في زمنه غواً متصرفا في حميع الموجودات".و له مؤلفات منها "صور القرتيب".

۲۲ المسور الأسع، ۲: ٥٩ طبقات الشافلية، ١٠٢٠، ١٩٩، ١٤ بنيل الأنتهاج، ٥٨

- ۲. في **ب**: حاله
- هـ في**ف**: <u>تقضي</u>ـ
- ٥. في أو ق: الشرعية زائد بعد الاحكام.
  - د. في ز: احرام.
  - ۷\_ في (: عليه زائد بعد الشرعية).
    - ۸ في **ڪ**: <u>خصوص ـ</u>
- ٩. في في: حدر اند بعد عليه و في ق، ص و ب: حقرز اند بعد عليه .
  - ۱۰ في **ق**: <u>ارقع</u> ـ
  - 11 في **عن**: <u>ثبت له و في **ب**: ثبت ـ</u>
    - ۱۲ في **زومون: ر**\_
    - ١٣\_ في **ق**حد زائد بعد عليه \_
      - ۱۴ فې **ز رس**: <u>عليه</u> ـ

في ف ، من: على حكمه وفي ط: حكمة.

فإنه يحب الله و رسوله<sup>، (1)</sup>، <sup>ا</sup>لو سرقت فاطمة <sup>(٢)</sup>، وقد<sup>(٢)</sup> أعا ذها الله من ذلك، <sup>،</sup>ولا تأخذكم بهما رأفة في دين الله<sup>، (٤)</sup>. فمن ثم أفتى الشبلي <sup>(°)</sup> بقتل الحلاج <sup>(1)</sup>، والجريري <sup>(٧)</sup> بيضربه وإطالة سجنه، وقال هو في <sup>(٨)</sup> نفسه: <sup>«</sup>ما على المسلمين أهم من قتله نصحاً للدين من دعاوي الزندقة، <sup>(٩)</sup> لا إقر ارا<sup>(- ۱)</sup> على نفسه وإعانة على قتله، بما علم براء ته <sup>(11)</sup> من حقيقته"، والله أعلم.

- 1. رواه البخيل با نحوه: عن عمر بن الخطاب: "أن رحلا على عهد النبي صلى الله عليه وسلم كان اسمه عبدالله وكان يلقب حسارال وكنان يتضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان النبي صلى الله عليه وسلم قد حلده في الشراب فأتي به يوما ظامره به فحلد، قال رحل من القوم: "اللهم ألعنه ما أكثر ما يوتي به". فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "لا تلعنوه، فوالله ما علمت أنه يحب الله و رسوله".
  - ۲۲ محمد الجارى، كتاب قحدود، (٥) باب ما يكر ، من قمن شارب قحمر وقه ليس بخارج قبله، حديث رفم: ٦٢٨٠
    - ۲. (i) هنا هذه العبار قز اندة في طح: بنت محمد لقطعت بناها ...
      - (ii) مبقت ترجينه أنظر قاعدة: ٢٢

    - - ۲\_ قدساقط من <del>ب</del> \_
      - ٤. القرآن النور: ٢ ، ٢
      - مبقت ترجيته أنظر قاعدة: ٣٣
      - ٤. (i) فى ق: ان لم يتبز اند بعد الحلاج.

(ii) أبو منبث الحمين بن منصور الفارسي الحلاج (٢٠٩ / ٢٢٩) متصوف فيلموف بقدتارة في كبار والمتعمدين والزهاد، و تارة في زمرة الملحدين أصله من بيضاء فارس و نشاء بواسط العراق او تستر و انتقل إلى البصرة و حج و دخل بغداد و عاد إلى المستر و صحب مهل بن عبدالله المسترى ثم قدم بغداد نصحب الحنيد و انورى و تعبد و بالع في المحاهدة و المرقب والمشائخ في أمره مختلفون، رده أكثر المشائخ و نفوه وأبو اأن يكون له قدم في التصوف ل له أو بعون كتابا وصفت لويس مسينيون كتابا في الحلاج و طريفته و مذهب تقل بشداد منه ٢٠٩هم.

- 🛠 طبقات للصوفية. ٢٠٢٤ طبقات للعم التي ١١٠٨، ١٠٩ طبقات الأوكيك ١٨٨١٨، تشلوات للدهب. ٢٠٢ ما ١٢٢ ما ١٢٤ الأعلام ٢٠٢٠ ٢
- ٧. (i) في ف و هـ: الحريري و في ب: للحرير و في انسخ الأخرى: الحريري. (ii) سبقت ترحنده أنظر قاعدة: ٤٥
  - ۸\_ في ساقط من **ز** ـ
  - ۹. في ق ، ف ، س و ب: از نادقه.
    - ۱۰ في **ف**: <u>الرار</u>
    - ۱۱\_ في **ف**: <u>براي</u>م

## (٩٠)

#### قاعدة: ٤٨

تحقق العلم بالمزية<sup>(1)</sup>، لا يبيح<sup>(٢)</sup> السكوت عند تعين<sup>(٢)</sup> الحق إلا عندالعلم بحقيقة ماعليه الفاعل من غير<sup>(٤)</sup> شك. ثم إن وقع إنكار<sup>(٢)</sup> فليس بقادح في واحد منهما، إذ كل على علم علمه الله إياه، كما قال المحضر لموسى عليهما السلام<sup>(1)</sup> في أول أمرهما. وسكوت الثالث لأن الحكم لغيره، مع عدم تعين الموجب لدخوله من إقامة [حد أو]<sup>(٢)</sup> غيره مع احتمال التأويل لما وقع منه أن يكون قد أبيح لعلته التي أبداها في آخر أمره. فلو أتى بأمر لا يباح بوجه فلا<sup>(٨)</sup> تأويل إلا عصيانه أو فسقه <sup>(٢)</sup>. وما لا يباح بوجه هو اللواط، أو<sup>(٢ 1)</sup> الزنا بمعينة، أو إدمان شرب خمر و نحوه، لا قتل، وأخذ مال و نحوه<sup>(11)</sup> مما<sup>(٢1)</sup> له وجه في الإباحة عند حصول شرطه. وإنما التوقف عند الاحتمال باطنا<sup>(٢٢)</sup>، ولا توقف في الحكم الظاهر عند تعينه بوجه صحيح، والله أعلم.

## قاعدة: ٥٨

التوقف في محل الاشتباه مطلوب، كلمه (١٤<sup>)</sup> فيما تبين وجهه، من خير أو شر ومبنى الطريق <sup>(١٥)</sup>

في **ف**: بالتزيد \_) في **تن:** لا يتبع\_ ۲\_ في **ب**: <u>تغير</u>۔ \_٣ غ<u>بر</u> ساقط من **ص** ۔ \_t في 🛃: انکار هـ \_0 افي **ف ، ص ر ب:** عليه السلام . ٦. و في **م**: <u>حلو و في ص: حدار ـ</u> (i) \_v هنا الإخارة إلى هذه الأية: الكهف: ٨ ٧٧/١ (ii) في **عن: <u>ر لا</u> ـ** \_A في **س**: انكر عليه قطعا زائد بعد ف<u>سقه</u>. \_٩ في **ف**زو\_\_ 11. في **ق:** نحرهما ـ \_11 \_13 في **ھي**: بنا۔ فی طہ: طنا ہے \_17 في ظه: كعدمه و في هي: كذمة. \_) t في ب: الطريقة. \_10

على ترجيح المظن الحسن عند موجبه، وإن ظهر معارض. حتى قال ابن فورك<sup>(1)</sup> رحمه الله: "الغلط في إدخال ألف كافر بشبهة إسلامه <sup>(۲)</sup>، ولا الخلط في إخراج مؤمن واحد بشبهة ظهرت منه". وستل مالك<sup>(۲)</sup> عن أهل الأهواء: أكفار هم؟ قال : "من الكفر هربوا". وأشار عليه السلام<sup>(٤)</sup> بالتوقف<sup>(°)</sup> في الخوارج بقوله: "[فيتمارى]<sup>(1)</sup> في [الفوقة]"<sup>(۷)</sup> و قال قوم: "ما أدى إليه الاجتهاد جزم به. ثم أمر الباطن إلى الله".

- 1. أبو بكر محمد بن الحمن بن فورك الأنصل ي الأصبهاني (٢٠ ٤ / ١٠ ١ ٩) متكلم، نفهى و واعظ قام بالعراق مدة يدرس شمور دنيشابور؛ فينى له بها مدر مدو أخواء الله تعالى به أتواعا من العلوم بلنت مصفاته في أصول الفقه والدين ومعاني الفرآن قرياً من مائه مصنف دعمي إلى مدينه غزنه و مرحاله بها مناظرات كثير قام عاد إلى نيشابور فسم في الطريق فمات هناك ونفل ابن حزم ان السلطان محمود بن مبككين قله "لفوله أن نينا صلى الله عليه وسلم ليس هو رسول الله الموم لكته كان رسول الله". من كتبه "مشكل الحديث وغريه --- ط" و "التفسير --- خ" الحز الثالث منه، في عز انه فيض الله، باستنبول، الرقم، ٥- وغير ذلك.
  - tt وفيات الأعيان ٢٠٢ (٢٠٢ ٢٠ شلرات فلمب ٢٠ ٢ ٢٠٢ الأعلام ٢٠٤ ع
  - ۲. في ق و ط: بشبهه اسلامه وفي ف و ب: بشبهه اسلام و في عن: شبهه في اسلام.
    - ٢. (i) في عن: رحمه الله زائد بعد مالك.
    - (ii) مبقت ترجبته انظر قاعدة: ٨٥
      - ٤. في ب: عليه الصلوة و السلام.
      - هـ فې **ق، ف ، س رب**: <u>للترقع ـ</u>
    - ٦- في **م و ڼ**: <u>وتسارى</u> و في **ق ، ص و ب**: <u>و يسارى</u> وفي **ط** : <u>فيسلرى</u> ـ
      - ٧\_ (i) في م: الفرق وفي ف وب: الفرق.

(ii) روى مسلم عن أبي سعد يقول: سمعت رمول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "يخرج في هذه الأمد و لم يقل: "منها"\_ قوم تحقرون صلاتكم مع صلاتهم فقرأون القرآن لا يحاوز حلقومهم او حناحزهم\_ يبرقون من الدين مرو ق السهم من الرميد فينظر الرامي إلى سهمه إلى نصله إلى رصافه فيُسارى في الفوقة، هل علق بها من الدم شيء"\_.

۲٤٥٥ محيح مسلم، كتاب الأكوة، (معجم ٢٤) باب ذكر الخواج وصفاقهم (التحفة ٤٨)، حديث رفم: ٢٤٥٥

#### (97)

فمن ثم اختلف في جماعة من الصوفية كابن الفارض (1)، وابن أحلا<sup>(٢)</sup>، والعفيف التلمساني (<sup>٣)</sup>، وابن ذي سكين (<sup>٤)</sup>

- 1. أبو حفض وأبو القاسم عمر بن أبي الحسن على بن المرحد الحموي الأصل، المصري المولد و الماز و الوفاة، المعروف بابن القارض (٥٩٦ / ٢١٢ / ١٨١١ - ١٢٢٥) من شهير المنصوفين. أعد الحديث و برع ثم حبب إليه الخلا و ساوك طرين الصوفية فترهد و تحرد وله "ديوان خعر --- ط" وأسلويه فيه رائع طريق ينحو منحى طريقة الفقراء. وله قصيدة مقدل متسالة بيت على اصطلاحهم ومنهجهم و في خعره فلسفة تتصل بما يسمى "وحدة الوحود". قال اللغمي: "كان سيد الشعر إمام معرود و خيخ الاتحادية" قال المناوي: "اعتلف في ضانه كشان ابن عربي و العفيف الملساني و لفونوي، و ابن هود و ابن سيعين و تلميذه الششتري و ابن مظفر و اصفار ، من الكفر إلى القطبانية. و كثرت التصانيف من الفريقين في هذه الفضية". جه الوغيان الأخيان: ٥ هـ ٢٠ هـ ١٥ مـ ٢٠ ما الخلم، ١٥ ما ما ٢٠ ما ٢٠ ما الغمين من الفريقين في هذه الفضية".
- ٢- محمد بن علي بن أحلا ( ١٤٩ / ١٤ ) من أمراء الأندلي- تامر في "لورقة" متفلا من المراسة إلى الرياسة. وكان من عملناء الكلام، وله فيه تاليف ولما انتقل الروم مرسية. (منه ١٤ (هج) قاومهم ابن أحلا ، فقصدوه بالشر فسالمهم و توفى في مقر أمارتد.
  - የ በጀምረት የእ
- ٣. عفيف الدين سليمان بن علي بن عبدالله الكومي التلسماني (١٦٠ ٢- ١٣/ ٢١ ٢ ١- ١٢٢) داعر، كومي الأصل، من قيما له كومة تنقل في بلاد الروم وسكن دمشق قال المناوي: "أنى عليه ابن سبعين و فضله على نيخه القونوي ذالوا قدم من سبحين الما قدم نيخه القونوي ذالوا الما من المقرب و كان التلسماني مع نيخه القونوي ذالوا الابن سبعين : "كوم و المقرب و كان التلسماني مع نيخه القونوي ذالوا الابن سبعين الما قدم من المقرب و كان التلسماني مع نيخة القونوي ذالوا الما وي ذال الما وي الألى عليه ابن سبعين و فضله على نيخه القونوي ذالوا العرب المواجون الما والالي مصر التمنع به ابن سبعين لما قدم من المقرب و كان التلسماني مع نيخة القونوي ذالوا الابن سبعين: "كوم و حملته يعني في علم الوحيث القام من المقرب و كان التلسماني مع نيخة القونوي ذال الابن سبعين: "كوم و حملته يعني في علم الوحيث فقال: "أنه من المقفين، لكن معه شاب أحذى منه؛ و هوالعفيف الابن سبعين الما عنه الموري في علم الوحيث القونوي الموادي القاني مع شبعة القونوي في قالوا الابن سبعين المورة و العفوي مع العالمان عليم ني بنا قدم من المقوني أو تقال الابن مع شبعة القونوي العليم في علم الوحيث في علم الوحيث في نقال: "أنه من المحقفين، لكن معه شاب أحذى منه؛ وهو العفيفي الابن سبعين النا في مع مالوم الوحيث و حملته والوحيث و القالية بالوحدة المطلقة له تصانيع كثيره منها " شرح مواقت الفزي" و "شرح مناز الموري القلوري العربي" و "شرح المواقي الفري " و "شرح مناز ال السائرين للهروي --- خ" و "ديو ان" شعره.
- ٤. (i) في 5: اين دو مكين و في 5، ص و ب: اين دو امكين و في ف: اين ذو امكين و في طه: اين ذى مكن. (ii) لعمل المراد منه أبو علي سعيد بن عثمان بن سعيد بن سكن المتدادي، نزيل مصر (٢٩ ٤-٢٥٣/ ٩٨ ٧-٩٠ ٩) صاحب التصانيف وأحدالأنمه مسم بالعراق و الشامو الحزيرة و حرامان وماور اء النهر من أبي القاسم المغوى وطبقه كالنزيري و اين حوصاروي عنه اين مندة وعبدالمتي بن سعيد و كان نقه حجد
  - ۲۹ خلرات قلعت ۱۲:۲۰

و أبي إسحق التجيبي<sup>(1)</sup>، والششتري<sup>(۲)</sup>، وابن سبعين<sup>(۲)</sup>، والمحاتمي<sup>(٤)</sup>، و غيرهم. وقد سئل شيخنا أبو عبدالله القوري<sup>(°)</sup>، وأنما أسمع، فقيل له: ما تقول في ابن عربي الحاتمي<sup>(1)</sup>؟ فقال: "أعر ف بكل فن من أهل كل فن". قيل له: ما سألناك عن هذا؟ قال<sup>(۷)</sup>: "اختلف فيه من الكفر إلى القطبانية". قيل له: فما ترجح؟ قال: "التسليم".

قىلت: "لأن في التكفير <sup>(٨)</sup> خطرا (<sup>٩)</sup>، و تعظيمه ربما عاد على <sup>(١٠)</sup> صاحبه بالضرر من جهة اتباع السامع لمبهماته وموهماته"، والله أعلم.

في ف: إبر اسحق التحيي و في عن: التحيي.

(ii) أبو عشمان معدين أحمدين أبراهوم بن لون التعيبي (١٨٠- ١٧٠ / ١٣٤١) من علماء الأندلس. ولد بالمريد و نشماً بهما و توفي فيها ضهدا بالطاعون. له أكثر من مائه مصنف منها "الأنالة العلمية" اعتصر به رساله في أحوال فقراء الصوفية استحددين لعلي بن عبدالله الششتري، وصحح بعض مافيه من الأحاديث و فسر المبهم من معانيه و "تصافح الأحباب" و "صحافح الأدب" و غير ظلك.

- 17 نفس العليات ٢٠: ٩٨ ١٢ الأعلام ٢٠: ٣٨
  - ×۔ (i) في ਦ: النسترى۔

\_1

(ii) أبوالحسن علي بن عبدالله النبري الششتري (١٠ ٦١، ١٢١٣ ـ ١٢١٩) متصوف فاصل أندلسي. تعته صاحب نفع الطب بعروس الفقهاء. من أهل نشتر (من عمل وادي آش) تنقل في البلاد، وكان يتبعه في أسفارها ينيع عملي أربعمائه فقير يخدمونه و توفي بقرب "تعباط" ودفن فيها. من كتبه: "العروة الوثقي" و "المقاليد الوجوديه في أسرار الصوفيه -- خ"وله "ديوان نحر -- ط".

- ۲۰ نفس ألعلي، ۲۰۱۱، ۲۰۱۶ الأعلام، ۲۰۱۵، ۳۰
  - ٣. مبقت ترجمنه. أنظر قاعدة: ٥٩
  - مبقت ترحمنه أنظر قاعدة: ٢٥
- هـ في ف و عن: الغوري و في ب: العقدي.
- (ii) في **ز ، ق** و **من**: رحمه الله زائد بعد <u>الفوري</u> ـ
  - (iii) مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٧
  - ٤. في ق و ف: إبن العربي و الحاتمي ساقط من ف.
    - ٧\_ في **مى**: <u>فقال</u>\_
    - ۸. في ف من و ب: لكفر ...
      - ٩. في ف و ب خطر.
        - ۱۰ فې **مې: الي** ـ

## (95)

# الباب: ٧ قاعدة: ٨٦

كمال العبادة بحفظها والمحافظة (1) عليها، وذلك بإقامة حدو دها الظاهر ة والباطنة (1) من غير غلو ولا تفريط. فالمفرط <sup>(٣)</sup> مضيع، والغالى <sup>(\*)</sup> مبتمدع، سيمما إن اعتقد القربة في زيادته، فمن ثم قيل: الوسوسة بدعة، وأصلها جهل بالسنة، ا و (°) خبال في العقل، يدفعها (1) دوام ذكر 'سبحان الملك الخلاق' ، 'إن يشأ يذهبكم ويأت بخلق جديد. وما ذلك على الله بعزيز ، (٧) مع كل ورد. والتزام (٨) التلهي، والأخذ بالرخص من أقوال العلماء النافية لها؛ لا تتبع الرخص [فإنها] (٩) ضالال بإجماع (١٠)، فافهم.

## قاعدة: ٧٨

أصل كل خير و شر<sup>(11)</sup> اللقمة والخلطة <sup>(11)</sup>، فكل ما شئت فمثله تفعل، واصحب من شئت فأنت على دينه. قيل: "وما أكل بالغفلة، استعمل فيها، فاستحبوا لذلك أن يسمى على كل لقمة، و يحمد على بلعها ("١"). قال ابن الحاج<sup>(١)</sup>: "وهذا حسن<sup>(١)</sup>، ولكن السنة<sup>(١٦)</sup> التسمية أولا<sup>(١٧)</sup>، والحمدلة<sup>(١٨)</sup> آخرا، من غير

- في **ق** : الحافظة. \_) (
- في **ف**: الظاهر مو الباطنه. ۲\_
  - في ط: والنفرط. ٢
- في م: الغالي مكرراً و في ق: المغالي ـ \_t
- في **ڪ**زر ۽
  - \_0 ٦.
- في **ز. تف، ص و ب:** يلفعه و في هامش ق: ما يلفع الوسوسة. القرآن ، فاطر : ۱۶ ، ۱۹ \_v

  - في م: استازم و في هامشه مصححا: التزام. \_٨
    - فى **م**: فانه، فى **ق ر ط**: فانها. \_9
      - باحداع ماقط من ط ـ 1.
  - افي **ف**: عبر او شر و <u>و شر</u> ساقط من **عن و ط**د \_00
    - في **هن**: الخله\_ \_18
    - في **ف ، ص و ب : ب**لعها ـ \_17
    - ميقت ترجيته أنظر قاعدة: ٥٩ \_) t
      - فی **ب**: احسن۔ \_10
      - السنة ساقط من 🕹 ـ \_11
- عن عمر بن أبي سلمه قال: حدثنا أبي عن ليه إن رسول الله تظلُّه تعاه إلى طعام، فقال: "تعالى يا بني، كل بيمينك والذكر اسم الله عليه". \_) v
  - صحيح ابن حياد ، كتاب الأطعنة (داب أ داب الأكل (حديث رفم: ١٢ ٢ ٥ ŵ \_) A
    - في ف: الحمد لله وفي بو ط: الحمدله. (i)
- عن إلى ليوب: عن رسول الله تُظُّله أنه كان إذا أكل أو شرب قال: الحمد الله الذي أطعم و سفى وسوغه وحعل له مخرحك (ii)
  - صحيح الن حبال اكتاب الأطعمة اداب آداب الأكل احديث رفم: ١٢٢٠، وأنظر الصاً حديث رفم: ٢١٩، ٢١٨، ٢٢، ٢٢، Û

زائد، والسنة أحسن <sup>(1)</sup>. فلذكرت ذلك لبعض أهل الخير فقبله و بقي في نفسه شيء منه <sup>(۲)</sup>، فرددت <sup>(۲)</sup> الكلام معه فيه، وقلت : "هو <sup>(ع)</sup> معارض <sup>(0)</sup>لسنة<sup>(1)</sup> الحديث على الطعام". فقال : "هذا إن كان معه أحد"، فقبلت بحثه <sup>(۲)</sup>، ثم بدأ لي فرجعت عن قبوله توقفا مع السنة وإجرائها <sup>(۸)</sup> الحكم على الاعتياد في حق كل إحد على<sup>(1)</sup> كل حال، والله أعلم<sup>(۲۱)</sup>.

## قاعدة: ٨٨

تكليف ما ليس في الوسع جائز عقلا، غير وارد شرعا، إذ<sup>(11)</sup> لا يكلف الله نفسا إلا ما آتاها<sup>، (١<sup>٢)</sup>. وقد أمر كل مؤمن بطلب الحلال، فوجوده <sup>(١٢)</sup> ممكن للكل<sup>(١)</sup>، في كل عصر وقطر، [لوجود]<sup>(١٥)</sup> أصوله<sup>(١٦)</sup> عموما؛ ولأن الأرض لا تخلو من ولى وصالح، و هو قوتهم. ولا يكلفنا الله بما في علمه إنما يكلفنا<sup>(١٧)</sup> بما نعلم من حيث نعلم؛ فمن لا يعلم<sup>(٨١)</sup> بيده حراما، ولا يغلب على ظنه<sup>(١٩)</sup> دخوله في ما له بعلامة</sup>

- ٤\_ في هز هو و في ٢; هذا ولكنه في هامشه هو مصححا و في النسخ الأخرى: و هو \_
  - ه\_ في **ط**ه: معارضا \_
  - ۲. في ف ، ص رب: بسنه.
  - ۷\_ 🕹 ئىم بدالى ..... كل حال ماقط من 🖶 \_
    - ٨\_ في **ف**: <u>احرا</u>ها\_
    - ۹۔ کل احدعلی ساقط من **س**۔
      - والله اعلم ساقط من بور.
        - ۱۱\_ اذسائط من **عن**\_
      - ۲۰،۱۰ القرآن، الطلاق: ۱۰، ۷
        - ١٣\_ في **ق**: <del>فرحوه</del> ـ
        - 1ء في **مى ريب: <u>لكل</u> ـ** 
          - 10\_ في**م:**لوحوده\_
  - ۱۱. في : اصله ولكن في هامنه اصوله مصححا و في عن: اصله و في ب: وصوله.
    - ١٧\_ في **س**: كلفنا ـ
    - ١٨\_ في **عن**: <u>لا تعلم</u>
    - ۱۹\_ في **عن**: طنتا\_

أنظر لفصيلة المدخل لابن الحاج، ١٦٠/١٦١)

۲. في **ف ، ص ر ب**: منه شي.

۲\_ في **عن**: <u>فر</u>دد\_

(97)

صحيحة، فلا وجه لاعتقاد الحرام ولا الشبهة فيه (1). بل قد قيل: "المال كالماء، خلق الله هذا حلالا كما خلق الله هذا طهورا (\*)، هـذا لا ينجسه إلا ما غير، وهذا لا يحرمه إلا ما غير. و تفصيل ذلك في كتاب (\*) الحلال والحرام من الإحياء؛ وغيره. ولذلك (٢) أجمعوا على وجوده، كما ذكره السهروردي (°)، والله أعلم.

#### قاعدة: ٨٩

حفظ النظام واجب، و مراعاة المصلحة العامة لازم. فلللك <sup>(1)</sup> أجمعوا على تحريم الخروج على <sup>(٧)</sup> الإمام، بـقول أو فعل، حتى انجر في <sup>(٨)</sup> إجماعهم <sup>(٩)</sup> الـصـلاة خلف كل بر وفاجر من الولاة و غيرهم، ما لم يكن فسقه في عين (<sup>(1)</sup> المصلاة. وكذا يرون الجها دمع كل أمير من المسلمين (<sup>(11)</sup>، وإن كان فاجرا لا غيره<sup>(١٢)</sup>. وزعمابن مجاهد<sup>(١٢)</sup> إجماع المسلمين<sup>(١٢)</sup> وأنكره ابن حزم<sup>(١٥)</sup>، وفيه كلام لهما.

- فبه ساقط من **عن ۔** \_)
- في **ف**: طهور لُ ۲\_
- في هيء بار ها: كتب. ٣\_
- في **ف ر عن: لذا ـ** \_t
- ميقت ترجيته أنظر قاعدة: ٥٠ \_0 ٦.
  - في **ق ، ف ، ص ر ب**: فلذا ـ
    - \_v في ط: عن۔
      - في ط: الي\_ \_٨
- في **ڪ**: عليز اندبعد احماعهم ـ \_9
  - 1. في **ف**: ع<u>بر</u>۔
- في ذرق، هي و ب: للمسلمين و في ف: مع امير المسلمين. \_11
  - في ط: غيرهـ \_1 Y
- ابوعبدالله محمدين أحمدين محمدين يعقوب بن محاهد المتكلم صاحب أبي الحمن الأشعري من أهل البصرة ومكن -۱۳ بتداد وعليه ترس القاضي أبوبكر الباقلاني الكلام وله كتب حسان في الأصول. وكان مالكي المذهب، إماما فيه تم غلب عاليه عالم الكلام والأصول وله كتاب في أصول الفقه على مذهب مالك وارسالته المشهورة في الاعتفاد واكتاب هداية المستبصر وامعونه المستنصر واتاليف أعربالم أقف على وفاته ولكن استحاز الشيخ أبا محمدين أبي زيدفي كتاب المختصر والنوادر برسالة منه ١٨ محجري
  - اللويغ بغداد، حا ٦٦ (٢٠١٠ / ٢٢٩ الديناج السلامت، ٨ م (٢٠ شجرة التور الزكية، ٢٠٤٠ ٢ Ĥ
    - في 🐌: على ذلك زائد بعد المسلمين\_ \_1 t
- أبو محسدعلي بن أحدد بن سعيد بن حزم الطاهري (٢٨٤ ٢٥ / ٢٠٦٤ ٢٠١ ) عالم الأندلس في عصره اصله من \_10 فارس وحده علف أول من دعل الأندلي من آبائها. كان حافظا عالما بعلوم الحديث و قده مستنبطا للأحكام من الكتاب والسنة بعدأن كبان شافعني المنقص، فانتقل إلى مذهب الطاهر. وجمع من الكتب في علوم الحديث والمصنفات والمستدات دياً كثيرا. منها "الفصل في الملل و الأهواء والنحل -- ط" و "المحلي -- ط" و "حمهرة الأنساب -- ط" و "النامخ والمنسوخ -- ط" و "حجه الوداع -- ط" و "الإحكام في أصول الأحكام -- ط".
  - الوفيات الأعيان، ٣٢٠ و٣٢٠ و٣٢ الأعلام، ٤: ٥٥ م ٢ ٤ ٥٠ Ĥ

(٩٧)

والمعول عليه<sup>(1)</sup> المنع بكل حال، فلقد قال عليه السلام<sup>(<sup>1)</sup></sup>: "ما سب قوم أميرهم إلا حرموا خيره"<sup>(<sup>7)</sup></sup>. وقال عليه السلام<sup>(\$)</sup>: "المؤمن لا يذل نفسه"<sup>(°)</sup> قال ابن عباس : <sup>(1)</sup> "يتعرض للسلطان وليس له منه النصف"<sup>(٧)</sup>. وفي الترمذي: "ما مشى قوم إلى السلطان شبرا ليذلوه، إلا أذلهم الله تعالى"<sup>(<sup>A)</sup></sup> إلى غير ذلك مما يطول ذكره. ويجمعه قوله عليه السلام<sup>(<sup>1)</sup></sup>: "من<sup>(11)</sup> حسن إسلام المرءتر كه ما لا يعنيه"<sup>(11)</sup>. والقوم أهرب الناس<sup>(11)</sup> مما لا يعنى، والله سبحانه أعلم.

- ۱. علبه ساقط من **ز، ق، ف، ص ر ب.** 
  - ٢. في 🗨 عليه الصلوة و السلام ..
- ٢. التمهيد لما في الموطا من المعاني و الأسانيد، ٢٨٧،٢١
  - ٤\_ في ب: عليه الصلوة و السلام \_
- د. روى اشرمانى هكذا: عن حذيفة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا ينبقي للمومن أن يذل نفسه". قالوا: وكيف يذل نفسه؟ قال: "يتعرض من البلاء لما لا يطنيق".
  - ۲۴ حامع قرمذى، أبواب قفتن، (المعجم ١٢) باب لا يعرص من البلاء لدا لا يطيق (التحقة ١٢) ، حديث رغم: ٢٢٥٤
    - مبفت ترجمند أنظر قاعدة: ٥٢
- ٧\_ رواه مسلم نحوه: عن ابن عباس عن رسول الله فظه: "من كره من أميره ذنباً، فليصبر عليه.. فانه ليس أحد من الناس يخرج من السلطان شيرا، فمات عليه، الإ مات مينه حاهايه"
- الله منجيح مسلم، كتاب الأسلرة، (المحجم ١٢) داب وحوب ملازمة حماعة المسلمين عند ظهور اللغن، او في كل حال . و تحريم
  - الحروج من الطاعةو مقارفة الجماعة، (الحضة 11) حديث رفيز ٤٧٩١
  - ٨. ﴿ رَوَى المَرْمَدَي نَجَوَهُ: مِنْ أَهَانَ سَاطَانَ اللَّهُ فِي الأَرْضَ إِهَانَهُ اللَّهُ.
  - ۲۲ الجامع قرملي، أواب الفنن، (المعجم ٤٢) داب كرافية أمقة السلطان (التحقة ٤٤)، حديث رفم: ٢٢٢٤
- و لكن أعرجه عبدالرز اق بـلفط: عن حذيفه قال: "ما مشي قوم إلى ملطان الله في الأرض لبذلوه إلا أذلهم الله قبل أن
  - يموتوا"\_
  - المستاف عبدائرزال (ماب کتاب الکلم) ماب من أذل السلطان (حدیث رقم: ۲۰۲۱۵
    - ٩. في ب: علبه الصلوة والسلام.
      - ۱۰ <u>من</u> ساقط من **عد** ۔
- ا ۱۱ ـ المحامع الترمذي، أبواب الزهد (المعضم ۱۱)، باب [حديث: من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه ] (المحفه ۱۱)، حديث رقيز ۲۳۱۷، ۲۳۱۸
  - ۱۲\_ الناس ساقط من **علی۔**

## (٩٨)

#### قاعدة: ٩٠

العبادة: إقامة ما طلب شرعا من الأعمال الخارجة عن العادة<sup>(1)</sup>، أو<sup>(1)</sup> الماخلة فيها<sup>(1)</sup>، سواء كانت<sup>(3)</sup> رخصة أو عزيمة؛ إذ أمر الله فيهما واحد. فليس الوضو بأولى من التيمم في محله، ولا الصوم بأولى من الإفطار في محله<sup>(0)</sup>، ولا الإكمال بأولى من القصر في موضعه. و عليه يتنزل<sup>(1)</sup> قوله عليه السلام<sup>(1)</sup>: "إن الله يحب أن تؤتي رخصه<sup>(A)</sup> كما يكره أن تترك عزائمه<sup>، (1)</sup>. لا على الرخصة المختلف في حكمها، إذ الورع مطلوب في كل مشكوك الحكم، بخلاف المحقق؛ فإن تركه تنطع، وعلى هذا الأخير يتنزل<sup>(1)</sup> كلام القوم في ذم الرخص والتأويلات، والله أعلم.

#### قاعدة: ۹۱

المقصود موافقة الحق وإن كان موافقا للهوى، حتى قال عمر بن عبدالعزيز (11) رضى الله عنه :

- في م ، بور ط: العبادة و لكن في هامش م: العادة مصححات
  - ۲. في **ف می رب: ر**. ۲
  - ۲. فبها ماقط من ف، می، ب و ط. .
    - ٤. في ق، ف، ب رط: كان .
  - م. في محله ساقط من **ز** ، ف و عن .
- ٧. في ب: صلى الله عليه وسلم و في ط: عليه الصلوة و السلام.
- - -- مي <del>-</del>. <u>-----</u>-
- ٩. \_\_\_\_\_رواه الطيراني نحوه: عن ابن عباس قال: قال رسول الله فظَّة: "إن الله بحب أن توتى رخصه كما بحب أن توتي عز المه".
  - ۲۰۱۱،۱۱۰،۱۰، المجم الكبر الي، حديث رقم: ۲۰۱۱،۱۱۰،۲۰۲۰ ۲۵
    - ۱۰ ـ (i) فې **س:** <u>بترل</u> ـ
- (ii) هنا في هامش **عن**: كقول ابن عقيف: "لِس الشي ء أضر بـالـريد من مــامحة لنفس في ركوب الرحص أي [ تكابها و قبول الناويلات الـفضية إلى الراحات و ابطالات.
- 11. أبو حضض عسر بن عبدالتريز بن مرو ان الأموي لفرشي (٢١- ١٠١ / ٢٨٠ ٢٧) من ملوك الدور لده الأموية بـالشـام - ولد و نشا بالـدينة و حفظ الفرآن في صغر ه و بعثه أبو من مصر إلى الـدينة فنفقه بها حتى بلع مرتبة الاحتهاد . و قـدروى عن خان كثير من كبار التابعين كسعيد بن السبب وعبدالله بن إبر اهيم و سالم و أبي سلمه وعرو قو عبيدالله بن عبدالله و حدارحة بين زيد و عامر بن سعد بن أبي و قاص و الزهري و الفرطي و غيرهم. قال سفيان لثور كي الحلفاء حسمة أبو بـكر وعسر و عثمان و علي و عمر بن عبدالتريز ". و خلافه ستين و سنه أشهر و أبام. و لابن الحوزي "سيسرة عمر بن عبدالعزي -- ط " و لعبدالله بن عبدالحكم "سيرة عمر بن عبدالتريز -- ط".
  - ۲۹ شلوات قلمت،۱:۱۰،۱۰،۱۹،۱۹،مفه قصفوة،۲۱،۸۲،۱۹،فوات قوفات، ۲:۵۰،۱۹،الأعلام،۵:۰۵

"إذا وافق الحق الهوى فللك الشهد<sup>(1)</sup> [بالزبد]<sup>(1)</sup>. وقد أغرق قوم في مخالفة النفس<sup>(7)</sup>، حتى خالفوا المحق في طي ذلك". ومنه استئذائهم في الواجب والضروري الذي لا يمكن انفكاكه، وتركهم جملة من السنن، لألفها<sup>(1)</sup>، مع ترك ما ألف<sup>(0)</sup> منها. وهذا وإن كان مؤثر ا في النفس، فهو مثير للباطل؛ وصائر بصاحبه لعكس القصد، نسأل الله العافية<sup>(1)</sup>.

#### قاعدة: ۹۲

الأجر على قدرالاتباع لا على قدر المشقة، لفضل الإيمان والمعرفة والذكر والتلاوة، على ما هو أشق منها بكثير من الحركات الجسمانية. و قوله عليه السلام <sup>(٧)</sup>: "أجرك على قدر نصبك"<sup>(٨)</sup>، إخبار خاص في خاص، لا يلزم عمومه، سيما: 'وما خير في أمرين<sup>(٩)</sup> إلا اختار أيسر هم"<sup>(١٠)</sup>، مع قوله: 'إن أعلمكم بالله وأتقاكم لله أنا<sup>،(١١)</sup>

- ۱\_ في**ق**: الشهرد\_
- ۲. في ج: و ازبد و في ب: في ازبد.
  - ٢\_ في ط: الفرس\_
  - ٤\_ في طه: الا بعينها \_
  - م\_ في ط: الفرا\_
- (ii) في ف معنى و ب: والله اعلم زائد في انتهاء الفاعدة.
  - ٧\_ في ق و ط : عليه الصلوة ولسلام.
  - ۸۔ (i) احرك على قلر نصبك ساقط من **عن .**
- (ii) صحيح مسلم، كتاب العبرة، باب أمر العبرة على قدر التصب، حديث رقم: ١٧٨٧ فرض الفدير، ٢، ٧، ٧٠٠ ٥،
  - ۹\_ في **ط**ه: <u>امر</u> \_
- ١٠ ـ (وادمسلم بلفيط: عن عائدة قالت: "مما عبر رمول الله حلى الله عليه وسلم بين أمرين، أحلحنا أيسر من الأعر، إلا اعتل أيسرهما."
- ۲۴ صحبح سبلم، کتاب الفصائل، (قىمچىم ۲۰) داب باعدله للأنام و اختيار من البياح أسهله، (التحقة ۲۰)، حديث رفم: ۸۶، ۲۰
  - ۱۱\_ (i) للهُ سائط من **ق**د
- (ii) رواه البخيل ي و مسلم بالفظ: "أما والله إني لأتفاكم الله وأعناكم له"\_صحيح البخل ي، كتاب النكاح (١)، باب الترغيب في النكاح، حديث رفم: ١٣٠ ٥

صحيح مسلم، كتاب الصيام، (المعندم ١١) باب أن القبلة في لصوم ليست محرمة على من لم تحركَ شهو ته، حديث رقم ٢٥٨٨ ٢

# (\..)

و كذا<sup>(1)</sup> جاء: 'خير دينكم أيسره'<sup>(٢)</sup> إلى غير ذلك، والله أعلم.

#### قاعدة: ٩٣

التشديد في العبادة، منهي عنه كالتراخي عنها. والتوسط: أخذ بالطرفين، فهو أحسن الأمور كما جاء: 'خير الأمور أوساطها<sup>، (٢)</sup>، 'والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا<sup>، (٢)</sup>، الآية، 'ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت<sup>(٢)</sup> بها،<sup>(1)</sup>، الآية، و<sup>(٧)</sup> قال عليه السلام<sup>(٨)</sup>: 'أما أنا فاقوم وأنام، وأصوم وأفطر<sup>، (٩)</sup>، الحديث. وكان يقوم من الليل نصفه و ثلثه الى ثلثيه <sup>(٢)</sup>، وهو الوسط، باعتبار من يأتى على كله، أو لا يقو منه إلا البسير. وكذلك<sup>(11)</sup> رد [عبدالله بن عمر و]<sup>(٢1)</sup> للوسط بصيام نصف الدهر و قيام نصف الليل<sup>(٢1)</sup>، و ختم القرآن في سبح، إلى غير ذلك.

فى **س**: كذلك. \_) ر واه أحسد نيجوه: عن أبي قنادة عن الأعرابي الذي سيع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إن عبر دينكم أيسره وإن ۲\_ حبر دينكم أيسرم مسند الإمام أحمد من حنبل ٢٠ : ٢٩ ٤ فلمعهم الكبير للطيراني، حديث رفعة ٢٢ ٥ ، ٢٠ "٢٠ tt في ط: اوسطها \_ (i) -٣ فتح البلزي شرح صحيح البخبلري، كتاب الطب، (٢) باب الثرك و السحر من الموبقات، باب أن من البران (ii) محرل القرآن ، الفرقان: ۲۰ ۲۷ \_t فی **ب**: تخفافند \_0 القرآن، الأسراء: ١١٠، ١٧ ٦. و ساقط من طه ـ \_V افي ب: عليه الصلوة والسلام. ٨\_ رواه البخلري بلفظ: "أما والله إني أخشاكم لله وأتقاكم له لكني أصوم وأفطر، وأصلى ولرقد وأتروج النساء، فمن رغب \_9 عن سنتي فليس مني"۔ صحيح البحاري، كتاب الكاح: (١) إناب الترقيب في الكاح: حديث رقم: ٦٢ - ٥ û

و رو ادابو داود نحو « منه این داود، او ل کتاب احدو در (استخم ) باب الحکم قِمَن از قد (الحفه ۱)، حدیث رقم: ۲۰۵۰ و رو ادابو داود نحو « منه این داود، او ل کتاب احدو در (استخم ۱) باب الحکم قِمن از قد (الحفه ۱)، حدیث رقم: ۲۰۰۶

- ٤. في عن: ثلثه الى ثلثة و في ط: ثلثه و ثلثيه.
  - ١١\_ في ق رب: <u>لللك</u>\_
  - ۱۲\_ (i) في**م**:عبدالله بن عسر \_
- (ii) مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ١٤
- ۱۳ صحيح البخاري، كتاب الصوم (٥٥)، باب حق الحسم في الصوم، حديث رقم: ١٩٧٥.

# $(1 \cdot 1)$

فلزم التوسط في كل مكتسب، لأنه أرفق بالنفس (1)، وأبقى للعبادة. (۲)

# قاعدة: ٤٩

ت حديد ما لم يرد في الشرع تحديده <sup>(۲)</sup>، و<sup>(2)</sup>لا أشارت إليه النصوص الشرعية بأمر لا يمكن<sup>(°)</sup> ترك ما حدد منه <sup>(1)</sup>، ابتداع في الدين؛ لا سيما<sup>(۷)</sup> إن عارض أصلا شرعيا كصيام يومه لفوات ورد ليلته الذي لم يجعل<sup>(A)</sup> له الشارع كفارة إلا الإتيان به قبل صلاة الصبح أو<sup>(P)</sup> زوال اليوم<sup>(11)</sup>. وكذا قرأة الفاتحة قبل الصلاة، و توقيت ورد الصلاة و نحوه<sup>(11)</sup> مما لم ير دمن الشارع نص فيه. لا<sup>(11)</sup> ما ورد فيه نص أو إشارة إليه<sup>(11)</sup>، كصلاة الرواتب وأذكار ما بعد الصلاة، و قراءة القرآن، وصيام النفل و نحوه مما<sup>(11)</sup> يكره ترك معتاده و يمنع الاعتداء فيه، فافهم.

# في **نو**: للنفس \_

\_) .

- ۲. في ق والله اعلم زائد في هذا المقام.
  - ۲. تحدیدہ ساقط من **ب**ر
- ٤. (i) فى ب: المرقـ
- (ii) ولاائلرت ..... منه ماقط من ط ـ
  - ٥\_ في عن: بالامريسكن \_
    - ٦. فې**ق**: حدومته.
    - ٧\_ في م و طه: لامينا
    - ۸\_ في**ف**:مايحعل.
      - ۹\_ فى **مەن** ر\_
- ١٠. المن الزملي، أبواب اوتر (لمعهم ١١) باب ما حاء في ارجل نيام عن اوتر أو ينسى، (الحفه ٢٢٥)، حديث رقم: ٤٦٥، ٤٦٩
  - المن الدلومي، كتاب الصلوة «ماب إذا مام عن حزب من الليل « ص ٢٤ ٢ ٢ ج ٢
    - ۴۲ أنظر تفصيله افيض قلدير للسالوي، حديث رغم: ٢٢٠: ٦٠٩٠ ٢٢
      - ۱۱ في زورت علم وجد: تحرها و في عن تحوهما.
        - ١٢\_ في **ف**: <u>الا</u>\_
      - ١٣ في **ذ ، ق، ص وب:** إضار البه و في ط: إضارة و
      - ۱٤\_\_\_\_\_ مما يكره ترك ..... الاعتدافيه ماقط من طور

# (1.1)

# قاعدة: ٥٩

استخراج الشي ءمن محلهبإ دخال الضدعليه أبدا. فإن تعدد تعدد، وإن إتحد إتحد حسب سنة الله، لا لزوما في النظر، وإن اقتضاه العقل . فلهذا أمروا المريد في ابتدائه بتعدد <sup>(1)</sup> الأوراد، وإكثارها نفيا لما في نفسه من آثارها. وعند توسطه بإفراد الور دلإفراد <sup>(٢)</sup> الهم وإفراد الحقيقة. وكل هذا بعد حفظ الور د الشرعي ذكرا أو<sup>(٢)</sup> غيره حسب ما ورد عموما، والله أعلم.

- ا\_ في **ق:** بتعديد\_
- ۲. فې **ژاق دف می وب:** لانفراد.
  - ۲. فې ق، عس ريب: <u>ر</u>.

# (1.4)

# الباب: ٨

# قاعدة: ٩٦

ما ركب <sup>(1)</sup> في الطباع معين <sup>(٢)</sup> للنفوس على ما تريده <sup>(٣)</sup> حسب قواها. فلذا <sup>(٤)</sup> قيل: "إذا علم الصغير ما تميل إليه نفسه <sup>(٣)</sup> من المباحات خرج إماما فيها". وإذا انتحل المريد ما [ترجحة]<sup>(1)</sup> حقيقته من الأذكار والأوراد<sup>(٧)</sup>، كان معينا له على مقصده بدوامه. فإنه ما قصر جسد <sup>(٨)</sup> عن همته، و يعين الله العبد على قدر نيته <sup>(٩)</sup>. وما دخل بانبساط<sup>(١)</sup>، كان أدعى للدوام. وقد أشار لهذه<sup>(11)</sup> الجملة في "تا جالعروس<sup>،</sup> وتكلم عليه <sup>(٢1)</sup> الشيخ ابن أبي جمرة <sup>(٢1)</sup>. في حليث حذيفة <sup>(٤1)</sup> إذقال: "كان الناس يسألون رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الخير<sup>(10)</sup> الحديث، والله أعلم<sup>(11)</sup>.

\_)

A صحيح مسلم، كتاب الأطرة، (قىمجم ١٢٣) الناس وحوب ملازمة حماقة التسليمي عد ظهور قلين، (قنحلة ٢٢). و رواه أبو نعيم نحوه: يقول (حليفه بن البدان) كان الناس يسألون رسول الله صلى الله عليه و سلم عن العير و كنت أساله، عن الشر [ فعرفت أن الغير لم يسبقنى قلت: يا رسول الله أبعد هذا الغير شر ـ قال: "يا حليفة تعلم كتاب الله و قدم ما فه تسلاح قال: قلت بارسول الله هل بعد هذا الغير شر ، قال: فنه و شر ـ وقال أبو دلاؤد: هدنه على دعني قال: يارسول الله ما الهدنه على دعن؟ قال: "لا ترجع قلوب أقوام إلى ما كانت عليه "م قال رسول الله صلى الله صلى الله عليه و سلم: "لم تكون فنه عمياء صماء دعاته ضلافة" أو قال: "دعاته النار" فلان تعض على حذل نحوة عني لك من أن تنبع أخذا منهم.

في طه: تركب

۲\_ فې **ق**: معن<u>ى</u> -

۲\_ في طح: تريد\_

t\_ في **ق**: فلهذا \_

۲. في م: يرجحه و في النسخ الأخرى: ترجحه.

٧\_ في عن و ب: الاورادو الاذكار\_

٨\_ في **ط**ه; <u>احد</u>\_

٩. في ؤ: همته ولكن في هامنه نبته مصححا.

۱۰\_ في**ز**: <u>بالانب⊣ط</u>\_

<sup>11</sup> في **ف من و ب: ال**ي هذه

١٢ في **ق ، ف ، م و ب**: <u>عليما</u> .

۱۳\_ مبقت ترجبته الطر قاعدة: ۹۱

مبقت ترجيته أنظر قاعدة: ١٤

١٥- رواه مسلم: حليفه اين البدان يقول: كان الناس يسألون رسول الله تحطي عن المعر، وكنت أساله عن الشر، فحاء نا الله بهذا الخبر، فهل بعدهذا الخبر شر؟ قال: "نعم" فقلت: هل بعد ذلك الشر من عبر؟ قال: "نعم وفيه دعمن" قال: قلت: وما دعنه؟ قال: "توم يستنون بغير سنتي و بهتلون بغير هدي تعرف منهم و تنكر"..... إلى أعتره

۲۲ حلية الأوليان «حليفه من اليدلوروز» ، ۲۲۹، ۳٤ - ۲۲۹، ۳۲

ا1. والله اعلم ساقط من بد.

# (۱۰٤)

### قاعدة: ٩٧

طلب الشيء يوجه<sup>(1)</sup> واحد<sup>(٢)</sup> مع الإلحاح أقرب لنواله، و أدعى لدوام سببه<sup>(٣)</sup> المطلوب في نفسه لإفراد الحقيقة له. فلزم النزام ورد لا ينتقل<sup>(٤)</sup> عنه حتى تحصل نتائجه، وإلا فالمنتقل قبل الفتح كحافر بنر لا يدوم على محل واحد، وكالمقطر قطرة على كل محل يريد تأثير المحل بالقطر<sup>(°)</sup> اثرا،<sup>(1)</sup> يظهر لعمله مع ذلك أثر. قيل<sup>(۷)</sup>: "والدوام على<sup>(٨)</sup> الشيء، زيادة فيه، باعتبار العمر، لا باعتبار العدد<sup>،(٩)</sup>. ومن استوى يوماه هو الذي لم يعمل فيهما شيئا<sup>(١)</sup>. ومن احتموى أمسه على خلاف يومه فهو المحروم، لانه<sup>(11)</sup> ليس عنده إلا عمل أمسه، والله أعلم.

# قاعدة: ٩٨

دوام الشيء بمدوام ما رتب عليه؛ وثوابه على قدر نيته، و رتبته <sup>(١٢)</sup> على قدر التقرب به. والله <sup>(١٢)</sup> دائم الربوبية؛ فأحكام عبو ديتمه دائمة على خلقه، لا ترتفع عنهم. وأجل العبادة عنده من عبده لأنه أهل للعبادة، مع رجائه والخوف منه، او<sup>(١٢)</sup> الهيبة، أو<sup>(١٥)</sup> الحياء و نحوه، فافهم<sup>(١٦)</sup>.

- ۱ فې **ز**ه من وحد
- ۲ـ في **س**: <u>بر احد</u>ـ
- ٢\_ في ق: لدوامه لسبه\_
  - ٤\_ في ط، لاتتفل\_
    - م في**ز**: <u>بالفطرة</u>
- ۲ في في ف من و ب: اترى و في ق: الأترى -
  - ۷\_ قبل ساقط من 🖵 ـ
  - ٨. في **م**: <u>على و</u> في **ا**نسخ الأعرى: في.
    - ٩\_ في طه: العود\_
  - ۱۰ فې **ق دف** ن<u>سي</u> و فې **ب** ز<u>بندي .</u>
    - في ط: فانه.
    - ١٢ في **عن**: <u>رتبنه و رتبنه -</u>
  - ١٣\_ في **ق ،ف ،مى رب: الله تعالى**\_
    - 14ء في **ب ر ط: ر**۔
    - ۱۰ في **ب**ز<u>ر</u>۔
  - ١٦\_ والله اعلم بعد فافهم زائد في عن \_\_\_\_

# (1.0)

#### قاعدة: ٩٩

العائدة على قدر الفائدة، وهي معتبرة<sup>(()</sup> بأنفسها و مقاصلها، لا أعلادها؛ إذ رب فضل أدى لفضول<sup>(٢)</sup> كثيرة. فصار المحمود في الجملة ملعوما بالنسبة كنتيع الفضائل. والعمل في المنافع<sup>(٢)</sup> العامة مؤ دلأعظم الضرر بحسب الزمان والعقول؛ فلولا الأول ما طلب الفقير شيئا<sup>(٤)</sup> من ترهات البطالين، كالكنوز والكيمياء و نحوهما<sup>(٥)</sup> مما لا يطلبه إلا من قل دينه <sup>(1)</sup> وعقله ومروته و فلاحه. أما قلة دينه، فلأنه <sup>(٢)</sup> ليخلو في الطلب والعمل والتصريف<sup>(٢)</sup> عما <sup>(٢)</sup> محرم أقله عدم البيان أو الدلسة. وأما قلة دينه، فلأنه <sup>(٢)</sup> ليخلو في الطلب يدركه <sup>(11)</sup> غالبا عن محقق أو مظنون لا يفوت <sup>(٢1)</sup> هي الأسباب العادية. وأما قلة مروءته <sup>(٢1)</sup> فلأنه <sup>(٤ 1)</sup> ينسب للملسة والخيانة والسحر إن ظهر عليه. و في طلب منافع العامة ما لا يخفى من التعرض للأذى والرمي بالقيام ونحوه<sup>(٥)</sup>. والله أعلم.

# قاعدة: ١٠٠

إقامة الأسباب ملحوظ<sup>(11)</sup> في الأصل بحكمة إقامة العالم لاستقامة وجو ده<sup>(11)</sup>. فلذلك ذم ما خالف وجو د حفظ النظام، ووقع مستغربا في الوجو دمن الأسباب و غيرها وأكمته الغيرة الإلهية بلزوم

ا\_ في <del>ب:</del> معتبر\_

- ٣\_ في **ب**: <u>المناقب</u>د
- ٤\_ خباً ماقط من عن د ب
- ه\_ في **ف**: <u>و نحوها</u>\_
- د. هنا هذه العبارة ساقطه من ب: و عقله و مروته و فلاحه اماقله دینه.
  - في **ط**: فانع

\_V

\_٩

- ٨\_ في **ق**: <u>النصرف</u> \_
- في **ط**ة: من\_
- ۱۰\_ في**ف**: <u>لنتوهم</u>\_
- الـ في قُمَّ: الإيلرك ـ
   الـ في قُمَّ: الإيقوت غ
- في ق: لا يقوت غالباً و في ف ، ص ، ب و ط: لا يفوته.
- ۱۳\_ هنا في هامش عن عبارة: وأما قله فلاحه فلفوت ما خلق هو من أحله عليه و بيعه انفامه النفيمه بهذه الأسان البخيمه.
  - ۱۵ في **پ**ز <u>فانم</u>
  - ۱۵ <u>و نحوه</u>ماقط من <del>ط</del>ار
  - ١٦\_ البها بعد ملحوظ زائد في **ص**\_
- ۱۷\_ في عن: إصل للدين الوضع لحكمه أقامه العالم والالانتشل وحوده و في ب: الاصل لحكمه أقامه العالم والا استقل وحوده.

۲۔ في**ز**: <u>فضول</u>۔

نقيض المقصود<sup>(1)</sup>، كالفقر في<sup>(٢)</sup> الكيمياء، والذل في طلب السيمياء، وميتة <sup>(٢)</sup> السوء في<sup>(٤)</sup> علم النجوم. لأن الكل خروج عن حكمة الأسباب، ومعاندة لحكم<sup>(٥)</sup> الحق، ومقاومة <sup>(1)</sup> له في طلب الأكمل بالمتوهم<sup>(٧)</sup>. ويزيد الأخير <sup>(٨)</sup> بالتجسيس<sup>(٩)</sup> على مملكة الله سبحانه كما أشار إليه في <sup>1</sup>لتنوير ولكل نصيب مما لصاحبه<sup>(٢)</sup>، وإن اختلف البساط، والله أعلم.

#### قاعدة: ۱۰۱

إقامة رسم الحكمة لازم، كالاستسلام للقدرة. فلزم إقامة العبد حيث أقيم من غير التفات لغيره، وإن كمان الغير أتم في نظره، ما لم يختل شرط <sup>(١١)</sup> الإقامة [بتخلف] <sup>(١٢)</sup> الفائدة العادية <sup>(٢١)</sup> أو عدم إمكان إقامة<sup>(١٢)</sup> الحقوق الشرعية<sup>(٣٠)</sup>. فيتعين الانتقال للمثل<sup>(١١)</sup>، الموافق لمروة أشكاله<sup>(١٢)</sup> حتى إذا تعذر الكل،

- دي ق، ف و ب: المقصد و في عن: القصد.
  - ٤. في ف عن و ب: طلب الكيمياء.
  - ٢. في ف ريد البيد.
  - ٤\_ في عن و ب: طلب علم النحرم.
  - هـ في **ز**: <u>الحكم و في **س** و ب: لحكم</u>.
    - د و في عن: معارضه و في طه: مقامه.
- ٧. في \$ ، عن و ب: الموضع و في \$ و ف: بالموهوم.
  - ٨\_ في **ق**: <u>الضبر</u>\_
- ٩. في في التحرير. ٩. من و ها: بالتحسي و في هو: بالتحرير.
  - ۱۰\_ في **س**: <u>ساحب</u>
  - ١١\_ في **عن**: لم يخل بشرط\_
  - ۱۲ في م: فتحلف و في النسخ الأخرى: بتحلف.
    - ۱۳\_ العادية ساقط من 🖶 \_
  - ۱٤ وفي ب: عدم قامه وفي ه: عدم قامه امكان.
- ۱۰ الموافق لصورة المكال بعد الحقوق الشرعية زائد في ف ، عن و ب ...
  - ۱۱. وفي عن: للشكل وفي ب: المشكل.
  - ۱۷ \_\_\_\_\_\_ الموافق لمروة ان كاله ماقط من ف، عن، ب و طه \_\_\_\_\_

جاز الانتقال للتجريد<sup>(1)</sup>، بل لزم<sup>(1)</sup>، فقد أقر عليه السلام<sup>(۲)</sup> على التجريد أهل الصفة، و أمر بالتسبب حكيم بن حزام<sup>(2)</sup> لما تعلقت نفسه بالعطاء<sup>(0)</sup>. فمن ثم قال الخواص<sup>(1)</sup> رضي الله عنه: "ما دامت الأسباب في النفس قائمة فالتسبب أولى، والأكل بكسب<sup>(۷)</sup> أحل له <sup>(A)</sup>، لأن القعود لا يصلح<sup>(P)</sup> لمن لم يستغن عن التكلف"، انتهى، وهو<sup>(1)</sup> فصل الخطاب في بابه<sup>(11)</sup>.

- ال فى أراد معن وحاد التحريد.
- ۲. قال السهرور دي: "قد تعارضت الأعبار و نسائلت الألل في فضيله المحريد و التزويج "نم ذكر الأحاديث و الألاء منهم: عن أسامه بن زيدرضي الله عنهما قال: قال رسول الله تحظين "ما تركت بعدي فنده أضر على ارحال من النساء" ـ قال رسول الله تحظين "ما تركت بعدي فنده أضر على ارحال من النساء" ـ قال رسول الله تحظين الحل معني الحاديث و الألماء منهما عن مول الله تحظين الما من النساء" ـ قال رسول الله تحظين الما من النساء" ـ قال رسول الله تحظين الحاديث و الألماء منهما على أوحال من النساء" ـ قال رسول الله تحظين المام بن زيدرضي الله عنهما قال: قال رسول الله تحظين الما تركت بعدي فنده أضر على ارحال من النساء" ـ قال رسول الله تحظين المام بن عربي منه منهما قال: قال رسول الله تحلين المام بن منهما قال: قال رسول الله تحظين المام بن عنور منهما قال: قال رسول عنهما قال: عن منهما قال: قال رسول الله تحلين المام منهما منهما قال: قال منهما قال: قال رسول الله تحلين المام بن منهما قال: قال رسول الله تحلين المام منهما قال: قال رسول الله تحلين المام بن علي أم مول الله و الولد" و قال رسول الله تحلين المام منهما قال: قال منهما قال: قال رسول الله تحلين المام منهما قال: قال منهما قال: قال منهما قال: عنهما قال المام منهما قال: عنهما قال: و منهم قال المام منهما منهما م و قال رسول الله تحظين المام بن المنط ع منكم الماءة قابزوج و من لم يستطع قليصم قان الصوم له و حاء".
  - ۲ في ب: عليه الصلوة و السلام. ۲. في ب: عليه الصلوة و السلام.
- ٤\_ أبو تسالد حكيم بن حزام بن عويلد بن أسد لقرني الأسدى (٢٧٤/٥٤) صحابي قريشي و هو ابن أعني الخديحة أم السومنين. و عن عروة "إن حكيم بن حزام أعنق في الحافلية ما ته رقيه، و في الإسلام ما تدرقيه، و حمل على ما ته بصير". كان أسلم يوم الفتح وعاش متين منه في الحافلية، و متين منه في الإسلام، و دفن في داره بالمدينة.
- ۲۰ منه تعملونه: ۲۱ د ۲۷ شارات قلمت، ۲۰ ۱۹ نهليت تعليف ۲۰۱۶ (مانه منه ۲۰۱۶) (منه ۵۰ ۲۵ ۱۹۷۰ (مانه ۲۱ ۲۵ ۲۰۰۰) م. عن حكيم بن حرام قال: سالت اندي نظام فاعطاني ثم مالت فاعطاني ثم مالته فاعطاني ثم قال: "أن هذا المال حضرة حلوة فمن أحذه بطب نفس بورك له نجه، و من أحذه بأشراف نفس لم يبارك له نجه و كان كالذي يا كل و لا يشيع، و ابد العلبا حي من البد السفلي".
- ٢. أبو اسحق إبراهيم بن أحدد بن إسساعيل (٢٩١ /٢٩ ) من الصوفيه لكبلر في عصر مو كان من أهل سرمن رأى ومات في حامع الري وهو مشهور انو كلبو كثرة الأسفار إلى مكدو غيرها والخواص بائع لمعوص وهو ورى النخل، او احدة (عوصه). عن المرغاني أنه قال: "كان إسراهيم لمعراص محردا في انو كل يدفن فيد و كان لايفارته إبرة وعبوط وركوة و مغراض فقيل لديا أبا إسحزه لم تحمل هذا و أنت تمنع من كل شي ٤٠ فقال: "مثل هذا لا ينقض لمو كل لأن لله مبحانه علينا فرائض و لفقير لا يكون عليه ولا ثواب واحد فرسا يعترى أو معان كل شي ٤٠ فقال: "مثل هذا لا ينقض لمو كل لأن لله مبحانه علينا فرائض و لفقير لا يكون عليه ولا ثواب واحد فرسا يعترى أو معان ألم يكن معه إبر قو حتيوط قدو عورة فضد عليه صلاته وإذا لم يكن معهر كوة تفسد عليه طهارة و إذار أبت لفقر بلا ركوة ولا إبرة ولا عبوط فاتهمه في صلاته". قال العطيب ابغذادي: "له كتب مصفه".
  - ۲۸: الأعلام، ۲:۸۱ الأعلام، ۲:۸۱ مرادی ۲۰۱۰
  - ٧\_ في **ق**: <u>بسعى</u> ولكن في هامشه: <u>يكسب</u>\_
    - ٨\_ في **ب**: <u>اتم و احل له</u>\_
      - ٩\_ في 📥: لا يصح.
    - ۱۰\_ <u>وهو</u> ماقط من <del>ب</del> ـ
    - ۱۱\_ في **س**: با مكان بابه ـ

# (۱۰۸)

#### قاعدة: ١٠٢

استواء الفعل والترك<sup>(1)</sup> في المنفعة<sup>(1)</sup>، يقضي بترجيح<sup>(۲)</sup> الترك، لأنه الأصل، ولاستصحابه<sup>(٤)</sup> بالسلامة<sup>(٥)</sup>. فمن شم فضل الصمت على<sup>(1)</sup> الكلام، حيث لامرجح له، وترك الدنيا أخذها والعزلة الصحبة<sup>(٧)</sup> سيما في زمان<sup>(A)</sup> لا يأمن<sup>(٩)</sup> الرجل جليسه، والتجوع<sup>(1)</sup> الشبع إلى غير ذلك، مما هو<sup>(11)</sup> فقد<sup>(11)</sup> في الحال، فائدة في المآل. ومنه ترك الشهوات عند قوم، ما لم تعتقد<sup>(11)</sup> القرية<sup>(11)</sup> في ذلك<sup>(10)</sup>، فلا<sup>(11)</sup> يصح إلا بنية صالحة تحوله<sup>(11)</sup> للندب إذ قد أذن الله فيه. فليس أحد الجانبين بأولى من غيره في أخذه و تركه إلا بمرجح، والله أعلم.

- ا\_في ؤوق: الترك والفعل\_

  - ٣\_ في **س**: <del>زيديع</del>۔
  - ٤\_ في عن: لاستصحابه\_
- ه\_ في **ط**: <u>السلامة</u>\_
- على سائط من ف من ، ب ر طد.
- ٧\_ في ف: الصحبة و في ب: الصحبحة.
- ٨. في ج و ط: زمان و في النسخ الأخرى: زمن.
  - ٩. في بورك، لا يامن فوم فورائد فيهما.
- ١٠ في م و طن التحرع و في النسخ الأخرى: الحرع ـ
- (ii) في ط: التحوع و الشيع، و زائد بعد التحوع فيها.
  - ۱۱\_ ه<u>و</u> ساقط من **ط**\_
  - ١٢\_ في طح: فقده\_ ١٢
  - ١٣\_ في قن ، ف و عن: يعتقد
    - ١٤\_ في **ف**: <u>القرب</u>ه\_
  - ۱۵ فې **ز، ف ، ص رب :** بذلك ـ
    - ١٦\_ في **س**: <u>ولا</u>\_
    - ١٧\_ في **س**: <u>تحق له</u>\_

# (۱۰۹)

#### قاعدة: ١٠٣

ما مدح أو ذم لا<sup>(1)</sup> لذاته قدينعكس حكمه لموجب يقتضي نقيضه. فقد صح: 'الدنيا ملعونة ملعون ما فيها، إلا ذكر الله وما والاه'، الحليث<sup>(1)</sup>. وصح لا تسبوا<sup>(1)</sup> اللنيا، فعمت <sup>(2)</sup> مطية المؤمن<sup>، (0)</sup>. ومدحت الرياسة، لما تؤدي له <sup>(1)</sup> من حفظ النظام، حتى أثنى الله على من طلب الرياسة اللينية، إذ قال: "واجعلنا للمتقين إماماً" <sup>(V)</sup>. وذمت <sup>(A)</sup> لما تؤدي إليه من الكبر <sup>(P)</sup>، والخروج عن الحق. ومدح الصمت للسلامة، و ذم عن الواجب الذي لا بدمنه. ومدح الجوع لتصفية الباطن، وذم لإخلاله بالفكر<sup>(1)</sup>. فلزم التوسط، وهو في <sup>(11)</sup> الجوع ما يشتهى معه الخبز وحده، ثم عند أكله باستثقاله <sup>(11)</sup> والمفرط ما يشتهى معه كل خبز، و الكاذب ما ينطاق<sup>(11)</sup> إليه شهوة<sup>(11)</sup> غير معادة له، فافهم.

- ٢. رواه الترمذي هذا لحديث: عبدالله بن ضمرة قال ممت أبا هريرة يقول: "ممت رمول الله صلى الله عليه وسلم" يقول: "الآيان المنها ملعونه ملعون ما فيها إلا ذكر الله وما و لاه و عالم و متعلم".
- کې د مانع کړ ملري، او اب کړ هد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، (اکسمجم ١٤) باب ت حديث: إن اکدنيا طعونه، (کنحقه ٤٤)
  - ۲۔ في **س**: لا تـب ـ
  - ٤. في ف: فتعمه و في بعد فتعم و في ها: فتعمت هي.
    - ه\_ العرجة الديلمي في مستد الفردوس، ٨٨ ٧٧
    - ۲. في (د) مطه، تو دي البه و في عنى: تو ادى له ...
      - ۷\_ القرآن ، الفرقان: ۷ ۴ ، ۲۰
      - ۸ في **ق**: <u>دمت و</u> في **ف**: <u>دمع</u>
        - ٩\_ في **ق**: <u>الكفر</u> \_
        - ۱۰ في **س: بالشكر**
        - ۱۱\_ في ساقط من **عد** ۔
  - ۱۲. هنا هذه العبارة ساقطه من ب و ط: شم عند اكله باستثقاله .
    - ۱۳\_ في **س** تنضاف\_
    - ۱٤ في ط: كل شهرة.

۱۔ لاساقط من **ب**۔

# (

#### قاعدة: ٤٠٤

قد يباح الممنوع لتوقع ما هو أعظم منه، كالكذب في الجهاد لتفريق<sup>(1)</sup> كلمة الكفار، و في<sup>(1)</sup> الإصلاح<sup>(1)</sup> بين الناس للخير<sup>(1)</sup>، و<sup>(0)</sup> في ستر مال مسلم أو<sup>(1)</sup> عرضه ولو نفسه إذا سئل عن معصية عملها<sup>(V)</sup>، أو مال أريد غصبه منه، أو من غير ه، لأن مفسدة الصدق <sup>(A)</sup> أعظم من ذلك، وللزوجة<sup>(1)</sup> والولد عملها<sup>(V)</sup>، أو مال أريد غصبه منه، أو من غير ه، لأن مفسدة الصدق <sup>(A)</sup> أعظم من ذلك، وللزوجة<sup>(1)</sup> والولد خوف نفورهما<sup>(1)</sup>. و بالجمله، فيسوغ لدفع مفسدة <sup>(11)</sup> أعظم، لا لجلب مصلحة<sup>(11)</sup>. وكذا الغيبة تباح في التحذير و الاستفتاء و نحوه مما ذكره الأئمة. وليس من ذلك قياس الخمول بالمحرمات لدفع الجاه بشربة<sup>(11)</sup> خمر لمن غص بها <sup>(11)</sup>. إذا الجاة مباح، ولا يباح الممنوع لدفع مباح<sup>(10)</sup>، وإن كان مضرأ، فاعلم ذلك.

في **ف**: <u>بنفريق.</u>

\_)

- ۲۔ في ساقط من **ب** ۔
- ٣. في**ف**: <u>الاصطلاح</u>ـ
- ٤\_ في ط: للخبر\_
- <sup>م</sup> رماقط من **س**۔
- ٦ في **من** ز\_
- ٧\_ في **ف**: علمها\_
- ۸\_ في ق، ف ، من رب: الصدى في ذلك \_
  - ٩. في **ب** : <u>الزوحة</u>.
- ۱۰ روى مسلم نحو دعن أم كلثوم بنت عقبه بن أبي معط رضي الله عنها قالت: سمعت رمول الله تلك يلك بليس الكذاب الذي يصلح بين الناس ويقول تتيرا و ينمى تتيرا "- قال ابن شهام: ولم أسمع يرتعص في شي ء مما يقول الناس كذب إلا في ثلاث: الحرب والإصلاح بين الناس وحديث الرحل إمر اقاد و حديث المراقز وحها.
  - للحيح مسلم، كتاب المرو الصلة و الأدب (باب ما يباح ت (الحقة ٢٢))، حديث رقم: ٦٦٢٢
    - ۱۱\_ في **ف**: مضده
    - ۱۲ في ف: النصاحة.
      - ١٣\_ في **ف**: <u>بشربه</u>.
- ١٤ هذا هذه العبل ة في هذ <u>ولا يحوز إسقاط الحاه بالمعرمات قباساً على من غص، ولم يحد غير الخمر مكان وليس من</u> ذلك قباس الخمول بالمحرمات، لدفع الحاه بشربه عمر لمن غص بها.
  - في ط: الباح.

# (111)

#### قاعدة: ١٠٥

تمرين النفس في أخذ الشيء و تركه و سوقها بالتدريج أسهل لتحصيل المراد منها. فلللك قيل: "ترك اللنوب أيسر من طلب التوبة، ومن ترك شهوة سبع مرات كلما عرضت له تركها و <sup>(1)</sup> لم يبتل بها، والله أكرم من أن يعذب قلبا [بشهوة تركت]<sup>(٢)</sup> لأجله". وقال المحاسبي<sup>(٢)</sup> رحمه الله في صفة التوبة: "إنه يتوب جملة، ثم يتتبع<sup>(٤)</sup> التفاصيل بالترك، فإن ذلك أمكن له، وهو صحيح"،<sup>(٥)</sup>، والله أعلم.

#### قاعدة: ١٠٦

بساط الكرم قاض بأن الله تعالى <sup>(1)</sup> لا يتعاظمه ذنب يغفره و بساط الجلال قاض بأن الله <sup>(٧)</sup> يأخذ العاصي ولا يمهله. فلزم أن يكون العبد ناظرا لهما <sup>(٨)</sup> في عموم أوقاته، حتى لو أطاع <sup>(٩)</sup> بأعظم الطاعات لم يأمن <sup>(١١)</sup> مكر الله، ولو عصى بأعظم المعاصي، لم ييأس<sup>(١١)</sup> من روح الله. و بحسب ذلك، فهو يتقي <sup>(١٢)</sup> الله ما استطاع، و يتوب إليه، ولو عاد في اليوم ألف ألف مرة، فافهم.

| _ | ہن ف | ساقط | _1 |
|---|------|------|----|
|   |      |      |    |

- ۲. و في م: شهرة تركت وفي عن: ترك شهرة ـ
  - ٣. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٤٢
    - ٤. في بور ها: يتبع.
- ٥. في انظر بعد صحيح زائد في عن .
   (ii) أنظر لتفصيله: الرعابة لحقوق الله للمحاسبي، ٨٢ ـ ١٨، ١٧ ـ ١٤، ٢ داب النفوس للمحاسبي، ٩٠ ـ ١٨، رسالة المستر ضدين، ٢٨، ١٦٢ / ١٢ .
  - د. تعالى سائط من ز، ق، ف رس ...
    - ٧\_ في ط: الله تعالى\_
      - ٨\_ في **مى: لها**\_
      - ۹\_ في**ز**:طاع\_
    - ۱۰ في ب: من بعد يامن (الله )
      - ۱۱\_ في **ف**: يائيس\_
      - ۱۲ في **ف**: <u>بن</u>

# (111)

# الباب: ٩

# قاعدة: ١٠٧

الخواص ثبابتة في الأقوال والأفعال والأعيان. وأعظمها خواص الأذكار، إذما عمل آدمى عمالا أنهبى لدمن عذاب الله من ذكر الله. وقد جعلها الله <sup>(1)</sup> للأشياء كالأشربة والمعاجن <sup>(٢)</sup> في منافعها، لكل ما يخصه؛ فلزم مراعاة العاممنها <sup>(٣)</sup> في العموم، وفي الخاص مما <sup>(٤)</sup> يوافق حال الشخص وعمله <sup>(٥)</sup> مع اعتبار الجانب الشرعي في القسط <sup>(1)</sup> والعمل، سيما وقد قال الأمام مالك <sup>(٧)</sup> رحمه الله<sup>(٨)</sup> في المجهولات: "ما يدريك لعلها كفر". قلت: "وقد رأيت من يرقى<sup>(٩)</sup> بألفاظ كفرية". والله أعلم.

# قاعدة: ١٠٨

بساط الشريعة قاض بجواز الأخذ بما اتضح معناه من الأذكار و الأدعية وإن لم يصح رواية كما نبه عليه ابن العربي<sup>(١٠)</sup> في 'السراج' وغيره. و جماءت أحما ديث في تأثير الدعاء الجاري على لسان العبد، والمنبعث<sup>(١١)</sup> من<sup>(١٢)</sup> همته، حتى أدخل مالك<sup>(١٢)</sup> رحمه الله في 'موط'ه، في باب دعائه عليه السلام<sup>(١٤)</sup> قول

- ۱\_ في **ف**: الله تعالم\_
- ٤. في ف: المعاجبن.
- ۲. منهاساقط من ژ، ف ، عن ب و ط.
  - ٤ في ق و ب : بما و في عن: ما ـ
- ه. في ق، ف و عن: عليه و في طه: علم.
  - ۲. في ژون، ف من و ب: الفصد.
    - ۷\_ الامام ساقط من ط ـ
- ٨. (i) في ف معن و ب رضي الله عنه. (ii) ميف ترجيعه أنظر قاعدة: ٤
  - ۹\_ في **ف**: <u>ترقي</u>\_
  - ١٠. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٢٧
    - 11 في **ب**: للمتبعث
    - ۱۴ فې **ز**: عن
  - ١٢. ميف ترجيته أنظر قاعدة: ٢
- ۱٤ في ق، ف ، من وب: عليه الصلوة و السلام ...

# (117)

أبي الدرداء<sup>(1)</sup> : "نامت<sup>(٢)</sup> العيون و هدأت الجفون ولم يبق إلا أنت يا حي يا قيوم<sup>، (٣)</sup> .

و قال عليه السلام للذي دعا بإني أسألك بأنك أنت الله لا اله إلا أنت <sup>(٢)</sup> الأحد الصمد [إلى أخره]<sup>(٥)</sup>: "لقد دعوت الله باسمه الأعظم"<sup>(١)</sup>. و كذا قال للذى دعا بيا ودو ديا و اود ديا فا العرش المجيد<sup>(٧)</sup> إلى غير ذلك. فدل <sup>(٨)</sup> على أن كل واضح في معناه، مستحسن في ذاته، يحسن<sup>(٩)</sup> الأخذ به، لا سيما<sup>(١٠)</sup> إن <sup>(١١)</sup> استند<sup>(١١)</sup> لأصل شرعي، كرؤيا صالح<sup>(١٢)</sup>، أو إلهام ثابت المزية<sup>(١٤)</sup> كأحزاب الشاذلي<sup>(٥٠)</sup>،

- 1. أبو درداء عويمر مالك بن قبى الأنصل ي الخزر حتى (٢٣ / ٢٣) صحابي من الحكماء الفرسان الفضاق كان قبل المعند تساخرا في المدينة ثم انقطع للعبادة. ولما ظهر الإسلام استشهر بالمسطاعة و النسائد و في الحديث: "عويمر حكيم أمني". و ولاه معماوية قضا دمشق بأمر عمر بن الخطاب وهو أول قاض بها. وهو أحد للذين حمعوا الفرآن حفظا ،على عهد لذي صلى الله عليه وسلم بلا خلاف. مات بالشام وروي عنه ١٩٩ حديثا.
  - אל ועלישע קו גע א
    - ۲. في ف: بلغت.
  - ٣. المروى مالك: أنه بلغه أن أبا الدرداء كان يقوم من حوف البل، فيقول: نامت العبون وغلرت النحوم وأنت الحي القبوم.
    - ۲۹ الموطا لإمام مالك: كتاب الصلوة، (۱۳۸ ) المعل في الدعاء، حديث رغم: ٨٢ ه
      - ٤ 
         ٤ 
         ٤ 
         ٤ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢ 
         ٢
        - هـ في **م**: <u>الاخر</u>و في **ط**: **الخ و هذا ساقط من ق.**
- ٦. روى ابن مباحثه تنجنوه: عن مالك بن مقول أنه مستعه من عبدالله بن بريدة، عن أبيه قال: "مستع النبي صلى الله عليه وسلم رحلا يقول: "اللهم ذبي أسالك بأنك أنت الأحد الصبد المدي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفوا أحد". فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لقد سال الله باسبه الأعظم الذي إذا سقل به أعطي وإذا دعي به أحاب". وهكذار وي عن أنس بن مالك.
  - المن امن ماحة الواب الدَّكوات، (لمعجم ٩) ماب اسم الله الأعظم (لمحلَّة ٩)، حديث رفع ٢، ٥، ٢، ٢، ٢، ٢، ٢
    - ٧\_ لذكر ابن أبي الدنيا هذا الدعاء في قصه أبي معلق الانصار ي.
    - المُعَمَّر تُشْعِيلُهُ: مَجْلُوا الْدَعُوةَ لا مَنْ لَي الْدَيْرَا، حَدِينَ رَغْمَ: ٢٢، ص ١٥، ١٤
      - ۸\_ في **ق**: <u>فدل ذلك ـ</u>
      - ٩. في ٩ و ب: يحسن و في النسخ الأخرى: يحسن.
        - ۱۰ في م: لا ميما و في النسخ الأخرى: ميما.
          - 11 في **ص ريب: اذ**ل
          - ١٢\_ في **ط**: <u>استنديد</u>
          - ١٣. في **ط**ة <u>صالحة.</u>
          - في ف: المزيد.
        - ١٥. (i) في **ف ، ص ر حا: ا**لثاثلية.
        - (ii) مبقت ترجمند أنظر قاعدة: ٩٩

# (115)

والنووي<sup>(1)</sup>، و نحوهما. و في أحزاب<sup>(٢)</sup> ابن سبعين<sup>(٢)</sup> كثير<sup>(٢)</sup> من المبهمات والموهمات، فوجب التجنب جملة، لمحل<sup>(٥)</sup> الحظر، إلا لعالم يعتبر<sup>(1)</sup> المعنى ولا يتقيد<sup>(٧)</sup> باللفظ فيه. والوظائف<sup>(٨)</sup> المجموعة من الاحاديث<sup>(1)</sup> أكـمـل أمـرا، إذ لا زيادة فيها سوى الجمع<sup>(١٠)</sup>، سيما إن أخذت من المشايخ. وجل أحزاب الشاذلي عند التفصيل والنظر التام للعالم بالأحاديث، من ذلك<sup>(11)</sup>، والله أعلم<sup>(١٢)</sup>.

# قاعدة: ١٠٩

ما خرج مخرج التعليم، وقف به على وجهه من غير زيادة ولا نقص. فلقد روي أن رجلاكان يذكر <sup>(١٢)</sup> في دبر كل صلاة : سبحان الله والحمد لله والله أكبر ، مائة من كل واحد <sup>(١٤)</sup>. فرأى كأن قائلا يقول : "أين اللاكرون<sup>(١٥)</sup> أدبار الصلوات"<sup>(١١)</sup>؟ فقام، فقيل له: "ارجع فلست منهم إنما هذه المزية لمن

- ١. ميف ترجينين أنظر فاعدة: ١٨
  - ۲. احراب ماقط من ف .
- ٣. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٩٩
  - ∎\_ في**ق**∷كثيرا\_
  - هـ في طه: كمحل.
  - دي ب: إلى العالم ويعتبر.
    - ۷\_ في ط.: فلا ينقبار
      - ٨. في **ب**: الوضائف.
      - ٩. في طه: الحديث.
      - ١٠ في **ب**: الصبع.
- 11. هنا هذه العبارة زائدة في ز ، ق ، ف ، س و ب: مع ما تضمنته من التذكير و التاثير بالامور المطلوبة في الحملة...
  - ۱۲ والله اعلم ساقط من بعد
    - ١٣\_ في **من:** يذكر الله \_
  - ۱۴ و في ق: مانه من كل واحدة و في ف ، س، ب و ط: مانه مرة من كل واحد.
    - ۱۰ في عن الذاكرون الله ...
    - 11 في **من** دير الصلوق

اقتصر على الثلاث والثلاثين"<sup>(1)</sup>. فكل ما ور د<sup>(۲)</sup> فيه عدد قصر عليه، وكذا اللفظ<sup>(۲)</sup>. نعم اختلف في زيادة "سيدنا" في الوارد من كيفية الصلاة عليه، صلى الله عليه وسلم. والوجه أن يقتصر على لفظه [حيث]<sup>(+)</sup> تعبد به ويزاد حيث ما يراد الفضل في الجملة. وقال ابن العربي<sup>(\*)</sup> في زيادة 'وارحم محمدا' إنه قريب من بدعة، و ذكر ه في العارضة، والله أعلم.

#### قاعدة: ١١٠

حـق العبـد أن لا يفرط في مأمور، ولا يعزم على محظور، ولا يقصر في مندوب. فإن قصر به الحال حتـى وقـع فـي الأول أو الشانـي أو الشالـث لزمه الرجوع لمولاه بالتوبة واللجأ والاستغفار. ثم إن كان ذلك بسبب منه عتب نفسه ولامها، وإن كان لا بسبب منه فلا عتب على قدر لا سبب للعبدفيه.

و دليىل ذلك في حديث سؤال على و فاطمة، إذ سألهما عليه السلام <sup>(1)</sup> عن عدم صلاتهما بالليل، فأجابه على<sup>(٧)</sup> بقوله: "إن الله قبض<sup>(٨)</sup> أرواحنا"، فمر وهو يقول: "وكان الإنسان أكثر شيء جدلا"<sup>(٩)</sup>.

- رواه الطبراني نحوه: عن كعب بن عحرة أن النبي صلى الله عليه و سلم قال: "معقبات لا بخيب قائلهن لو فاعلهن ثلاثا و ثلاثين مرة تسبيحه و ثلاثا و ثلاثين مرة تحميده و لربعا و ثلاثين تكبيرة في دير كل صلاة".
  - ۲۶ محم الطرقي، حديث رفم: ۲۵ ـ ۲۵۹، ۱۹:۲۱،۲۱،۲۱

قال البناوي: فيه حواز العددو الإحصاء في الذكر والتسبيح وردعلي من كرهه في الصلو قر

- te فيض القدير كلساوي، ٥: ٥ ٢ ٥
  - ۲۔ في**ب**: <u>اور د</u>
- ۲. في ق، ف و من: وكذا لفظ و في ط: وكذا كل لفظ.
  - t\_ في **م**∶<u>و حيث</u>
  - ٥. ميفت ترجمند. أنظر قاعدة: ٧
    - ٤. في ب: عليه الصلوة و السلام.
    - ٧\_ في **عن**ي: <u>على رضى الله عنه ـ</u>
      - ۸\_ فې**ق**:<u>قدقيض</u>\_
  - ۹\_ (i) القرآن، الكهف: ۱۸ ، ۲۰ ه
  - (ii) أنظر للحديث، قاعدة: ١٤

# (117)

ولما ناموا ليلة الوادي حتى طلعت الشمس، قال عليه السلام<sup>(1)</sup>: "إن الله قبض أرواحنا"<sup>(1)</sup>. و<sup>(7)</sup> ذلك بأن<sup>(4)</sup> علياً و فاطمة، تسبباً بوجود الجنابة، كما ذكر ابن أبي جمرة رحمه الله<sup>(٥)</sup>، فكان<sup>(1)</sup> الجواب بالقدر<sup>(2)</sup>، وإن كان نفس الحق جدلا إذ سئلا عن السبب. والصحابة في الوادي لم يتسببوا، بل وكلوا من يقوم لهم بالأمر ممن<sup>(٨)</sup> هو أهل للقيام<sup>(٩)</sup> به، فافهم.

## قاعدة: ۱۱۱

فراغ القلب للعبادة والمعرفة، مطلوب. فلزم الزهد وإسقاط الكلف<sup>(١٠)</sup> واختيار الأدنى<sup>(١١)</sup>، لأن ما قـل و كفى خير مما كثر وألهى. ومن المشغلات <sup>(١٢)</sup> الأحماث سنا أو عقلا أو دينا. فلما <sup>(١٢)</sup>، نهي عن صحبتهم إذ التلون مانع الراحة<sup>(١٤)</sup>، ولمذا أمر بمجانبة الصحبة، وإيثار العزلة، سيما في هذه الأزمنة؛ لكن بشرطها، وهي<sup>(١٠)</sup> كفايته عن الخلق، و كفايتهم عنه في الضروري دينا و دنيا، مع سلامتهم من سوء ظنه، و إقامة الشعائر الإسلامية، من الوجبات، والسنن<sup>(١١)</sup> المؤكدة<sup>(١٢)</sup>، والله سبحانه أعلم.

- ٢. روى أبو داؤد نحوه: عن أبي قنادة في هذا الخبر قال: فقال: "إن الله قبض أرو احكم حيث شاء وردها حيث شاء، قم، فأذن بالصلاة، فقاموا فتطهروا، حتى إذا ارتفعت الشمس قام البي صلى الله عليه وسلم فصلى بالناس.
  - لمن لي دلاد، أول كتاب الصلاة، (المعجم ١١) باب في من نام عن صلاة أو نسبها (الحلة ١١)، حديث رفم: ٢٩٤
    - ۲۲ الدوطا لأمام مالك، كتاب الصلوة، (1) النوم عن الصلوة، حديث رفيم ۲۱
      - ۲. وسائط من ف و ب .
        - ٤ في طه: ان ال
      - مبقت ترجينه أنظر قاعدة: ٢٥
        - ٦. في **س**: <u>ركان</u>.
        - ٧\_ في طح: بالعذر\_
      - ۸. من هو اهل للقبام به ماقط من طد.
        - ٩\_ في **ق**: <u>القبام</u>\_
        - ۱۰\_ في**ق**: <u>الكلف</u>ه\_
        - ۱۱\_ في عن: احتناب الادني.
          - ١٢\_ في **ط**ة <u>الشواغل</u>.
        - ١٣\_ في **ص ريب: فلهذا**۔
        - ۱٤ في ط: مانع من الراحة.
        - ١٥\_ في **ق، عن ريب: هر** ـ
        - 11 في ف: في المنن مكان والمنن.
          - ١٧\_ في**ف:** <u>البؤكده</u>\_

دي بو هه: عليه الصلوة و السلام.

# (114)

#### قاعدة: ١١٢

الخلوة أخص من العزلة<sup>(1)</sup>. و هي بوجهها<sup>(Y)</sup> و صورتها نوع من الاعتكاف لكن لا في المسجد، وربسما كانست فيه. و أكشرها، عندالقوم، لا حدله، لكن <sup>(Y)</sup> السنة تشير الأربعين بمواعدة<sup>(t)</sup> موسى عليه السلام<sup>(°)</sup>. والقصد في الحقيقة، الثلاثين <sup>(T)</sup>، إذهبي أصل المواعدة <sup>(Y)</sup>. و جاور <sup>(A)</sup> عليه السلام<sup>(P)</sup> بحراء شهرا، كما في مسلم<sup>(· 1)</sup>. وكذا اعتزل من نسائه <sup>(11)</sup>، وشهر الصوم واحد. وزيادة القمر <sup>(Y)</sup> و نقصانه، كالمريد في سلوكه، و اقلها عشر <sup>(Y1)</sup>، لاعتكافه عليه السلام<sup>(12)</sup> العشر <sup>(10)</sup>. و هي للكامل زيادة في حاله، و لغيره ترقية، و لابد من أصل<sup>(T1)</sup> يرجع إليه. و القصد بها تطهير القلب من أدناس الملابسة، و إفراد القلب لذكر واحد و حقيقة واحدة ولكنها بلا شيخ مخطرة. و له<sup>(V1)</sup> فتو ح<sup>(A)</sup> عطيمة، وقد لا تصلح<sup>(11)</sup> باقوام<sup>(Y)</sup>.

- هنا هذه العبلرة مكتوبه في هامش ق: قال بعضهم العزله الناس توقر العرض و تستر الفاقه و ترفع ثقل الكافد.
  - ۲. في زارت، ف اس راب: برحرهها .
    - ٣\_ في 🛥: ولكن ـ
    - ٤\_ في ق: لمواعدة.
    - في ب: عليه الصلوة و السلام.
      - ۲. في ؤ: الثلاثون.
  - ٧. المال تعالى: ووعدنا موسى ثلثين ليله وأتسمنها بعشر فتم ميقات ربه أربعين ليله.
    - ۲۶ الكرآن، الأعراف: ۱٤۲۰۷
      - في **ب ر ڪ**: حاوز ـ

\_٨

- ٩. في **ق و ب**: عليه الصلوة و السلام .
- ا. (i) فى عن: كما فى مسلم رحمه الله .
- (ii) 👘 صحيح مسلم، كتاب الإيمان (لمعجم ٧٣) باب بدء لوحي إلى رمول الله 👑 (الحفه ٧٢)، حديث رقم: ٢٠٩ -
- ۱۱ صحيح مسلم، كتاب الصيام (المعجم ٤) باب الشهر يكون تسعا و عشرين (التحفة ٤)، حديث رقم: ٤ ٢٥٢٢ ٢٥٢٢
  - ۱۲ فی **ط**: القصد
  - ١٣. في ق و ب: عشر أوفي طه: عشر ق
    - ۱٤ في ب: علبه الصلوة و السلام.
      - 10 في **ط**ة للعشر.
      - ١٦\_ في **عن: ا**صلاح ـ
      - ١٧ ـ في **ز، ق، ص ربب: لها** ـ
      - ۱۸ فې **مې رب** <u>فو</u>حات.
      - ١٩۔ في **ب ر ط**: لا تصح
        - ۲۰\_ في**ز**: <u>لاقوام</u>\_

## (114)

فليعتبر كل أحد<sup>(1)</sup>بها حاله، والله أعلم.

# قاعدة: ١١٣

لابد من معرفة و<sup>(٢)</sup> عبادة و زهادة<sup>(٣)</sup> لكل عابد وعارف وزاهد<sup>(٤)</sup>. لكن من غلب عليه طلب العمل<sup>(°)</sup> كان عابدا؛ و معرفته و زهده تبع لعبادته<sup>(۱)</sup>. و<sup>(٧)</sup>من غلب عليه ترك الفضول كان زاهدا؛ و عبادته و معرفته تبع<sup>(٨)</sup> لزهده. ومن غلب عليه النظر للحق بإسقاط الخلق كان عارفا؛ و عبادته و زهده و معرفته<sup>(٩)</sup>، تبع لأصله. فالنسب تابع<sup>(١)</sup> الأصول، و إلا فالطرق متداخلة؛ ومن فهم غير ذلك فقد أخطأ. نعم، يخف<sup>(11)</sup> الأمر و يقوى، بحسب البساط<sup>(١٢)</sup>، و الله أعلم.

# قاعدة: ١١٤

التزام اللازم للملزوم (<sup>(11)</sup> موصل إليه؛ فـمـن ثـم فضل الذكر غيره. إذا ما أردت أن يلزمك فالزم <sup>(14)</sup> ملزوميته وقد<sup>(10)</sup> قال تعالى<sup>(11)</sup>: "[فاذ كروني]<sup>(١٧)</sup>أذكر كم<sup>"(14)</sup>، ولا أعظم من هذه الكرامة. وجعل لكل شيء<sup>(19)</sup>

| ۱. في <b>ف</b> ر <b>ب</b> : <u>راحد</u> . |
|-------------------------------------------|
|-------------------------------------------|

- ۲۔ رِماقط من ز\_
- ٣. المرتب الألفاظ مختلف في النسخ في قرار كما: عبادة ومعرفة وازهادة او في عن: معرفة وزهادة واعبادة والتصويب من م ، فراو ب.
  - ٤\_ في ب: علرف و عابد و زاهد.
    - ٥\_ في طه: العلم \_
    - د في ب: ليعرف ع.
  - ٧. 👘 هنا هذه العبارة ساقطة من 🛶 و من غلب عليه ترك سيسيس تبع لزهده
    - ٨\_ في طه: تابع\_
    - ٩\_ في م: و معرفته و هذا ساقط من النسخ الأخرى.
      - ۱۰ فې **زارت ، تابعه** د
        - في ط: يخفص .
        - ١٢\_ في **س:** النشاط\_
        - ١٣. في **ف**: <u>البازوم</u>.
        - ۱۴\_ في **ز**: فلزم۔
        - ۱۵۔ قد ساقط من **ب**۔
        - ١١\_ في **ز**: قال الله تعالى\_
        - ١٧\_ في **م و ط**ة <u>اذكروني</u>\_
        - ۱۸\_ الفرآن، البفرة: ۱۰ ۲۰۲
        - ۱۹\_ خيء ساقط من **ص**\_

#### (119)

حدا ووقتا إلا ذكر هتعالى<sup>(1)</sup>، إذقال: "ذكرا كثيرا"<sup>(1)</sup> و "قياما و قعودا"<sup>(۲)</sup> و "كذكركم آباءكم أو أشد ذكرا"<sup>(4)</sup>. وقال رجل: "يا رسول الله، كثرت علي شعائر الإسلام فدلني على عمل أدرك به ما فاتني". قال: "لا يزال لسانك رطبا بذكرالله"<sup>(0)</sup>. ولأبي سعيد<sup>(1)</sup> عند<sup>(۷)</sup> ابن حبان<sup>(۸)</sup>: "اذكروا<sup>(۹)</sup> الله حتى يقولوا مجنون"<sup>(۱۰)</sup>.

والذكر منشور الولاية، فمن أعطي الذكر، أعطي<sup>(١١)</sup> المنشور. قال شيخنا أبو العباس الحضرمي<sup>(١٢)</sup>

- ۱۔ تعالیٰ ساقط من **عدی**۔
- ٢\_ القرآن ، الأحزاب: ١،٣٣ ٤
- ٣. القرآن ، آل عمران: ١٩١،٣
- ٤\_ القرآن، البقرة: ٢٠٠٠٢
- هـ (i) في طعة من ذكر الله ـ
- (ii) روى المرماني تحوط عن عبدالله بن بسررضي الله عنه أن رحلًا قال: "بارسول الله! إن شرائع الإسلام قد كثرت على، فاعبرني بشيء الشبث به"، قال: "لا يز ال لسانك رطبا من ذكر الله".
- ۲ حدامع الدرمذي، كتداب قدتموات، (قسمجم ٤) داب ما حادثي فصل قذكر (قنحفة ٥)؛ صحيح ابن حباد، كتاب الرفاقو، ناب الأذكار، حديث رفم ١٤، ٨
- ۲. أبو معيد معدين مالك بن منان الخاري الأنصاري لخزر حي (١٠ ق هج ـ ٢٣/٧٢، ١٩٣٠) كان من علماء الصحابة وممن شهديعة الشحرة. غز التمي عشرة غزوة. وله ١١٧٠ مدينا. توفي في المدينة.
  - ۲۲ تهليب التهليب (۲۰ ۲۹ ۲۶ صفاتالصفو ۲۰۱۱ و ۱۹۲۷ کالاً علام ۲۰۲۱ م
    - ۷\_ في **ب**: عن\_
- ٨. أبو حاتم محمد بن حبان بن أحمد بن حبان السبعي البستي الشافعي (٢٥ ٩ / ٩٦٩) مورغ علامة محدث، كان حافظاً ثبتا إساما حدة منع أبا عليفة الحمحي والنسائي و طيفتهما ومنه الحاكم وطيفته والنتقل بخراسان والشام والعراق و منصر والحزيرية و كان من أوعية العلم في الحديث والفقه و للذه والوعظ وغير ذلك حتى الطب والنحوم والكلام وولى قضاء مسر قند ثم فضا نساعه و غاب دهر اعن وطنه ثمر ديالي بست وتوفى بها.

امنه كتبه "البيند الصحيح" و "روضة العقلاء -- ط" في الأدب و الأنواع و التقاميم -- خ" في الأزهرية.

- ۲۲ خلوات قلم، ۲۲۲۱ محجم البلدان ۲۰۱۲ با تلكرة العقاط، ۳،۵ ۲۱ الأعلام، ۲،۵ ۲۲
  - ٩\_ في ق و ط: اذكر ـ
  - ١٠ . 👘 رواه احدد بلفظ: ان رسول الله 🕮 قال: "اكثر وا ذكر الله حتى يقولوا محتون" .
    - ۲۸ سند الأمام احمد بن حيل ۲۰:۸۲
- و في صحيح ابن حيان عن أبي سعيد الخذري أن رسول الله ﷺ قال: "اكثروا ذكر الله حتى يقولوا معنون" ـ
  - ۲۲ صحيح امن حبال ، كتاب الرفائق ، باب الأركل ، حديث رفم: ۲۱ ٨
    - 11\_ في <del>ط</del>ە; <u>فقد التعلمي</u>۔
    - ۱۲ مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ۸۲

# (11.)

رضى الله عنه (1): "وعليك (٢) بدوام الذكر، وكثرة الصلاة (٢) على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهي(\*) سلم ومعراج و سلوك إلى الله تعالىٰ، إذا لم يلق الطالب [شيخا مرشدا](\*). فقد سمعت في سنة ست (١) و أربعيمن و ثما نمائة بالحرم(٧) الشريف، رجلا من الصالحين، روي لي ذلك عن بعض أهل الصدق مع الله تعالى (^)، وكلاهما معروفان رأيتهما، والله أعلم'، (9).

# قاعدة: ١١٥

نورانية الأذكار محرقة<sup>(١٠)</sup> لأوصاف العبد، و مثيرة لحرارة طبعه بانحراف <sup>(١١)</sup> عن طبعها. فمن ثم أمر (١٢) بالصلابة على رسول الله صلى الله عليه وسلم معها، لأنها كالماء تقوى (١٢) النفوس (٢٤)، وتذهب (١٥) وهج الطباع. و سر ذلك في السجود لأدم، عند قولهم: "و (١٦) نحن نسبح بحمدك و نقدس لك" (١٧). ولهذا أمر المشايخ بالصلاة على رسول الله [صلى الله عليه وسلم](<sup>١٨)</sup> عند غلبة الوجد، والذوق لذلك شاهد.

۲\_

- التعالى ساقط من ۋ ، ف ، م ، ب و ط . \_٨
  - والله اعلم ساقط من ਦ ـ \_٩
    - في **ف**: مغرقة ـ 11.
  - في **ق و ص:** بانحر اف النفس ـ \_00
    - في **عن**: امرنا۔ \_) ¥
    - في **ب**: يقرى\_ \_1 Y
    - في **ز**: <u>الفس</u>۔ \_) t
  - و في **ق**: تدفع و في **ب**: يذهب -10
    - و ساقط من ف ـ 11
- في **ب**: *و نحن نسبح و نقلس\_* (i)  $_{\pm})\,v$ القرآن البقرة: ٣٠٠٢

(ii)

في ۾:عليه وسلم ـ \_1 A

في **ب**:رحمه الله ـ \_) .

في **ف**ر عليه ا

اهنا في هامش **عن**: وا من كلام الشيخ الكبير أحمد بن أحمد ابن موسى المشرع، أنه قال: من لم يكن له شيخ بربيه و برقيه و ٣. يوصله فليبلزم الصلوة على رسول الله صلى الله عليه وسلمه فهي تربيه باحسن الأداب النبوية وتهذبه بأشرف الأعلاق المحمدية واترقبه إلى أعلا لزاوة الكمال واتوصله إلى المحل الامنيٰ من حضرة الكبير المتعال، من حط المبد سليمان...

في **ژ ر ف**: فهي۔ \_t

في **م و ژ**: نيخ مرحد ـ \_0

مت ساقط من ط ٦.

في **هي**: <u>بالحزم</u> ـ \_v

# (111)

وقد أشار إليه<sup>(1)</sup> الصديق<sup>(1)</sup> رضي الله عنه إذ قال : "الصلاة على محمد صلى الله عليه وسلم أمحق لـلذنوب من الماء البارد للنار" ، ألا ثر<sup>(1)</sup> إلى<sup>(+)</sup> آخره، فليعتمد. وقد نص<sup>(0)</sup> في 'مفتاح الفلاح' : إن علامة الفتح ثوران الحرارة في الباطن<sup>(1)</sup>، والله أعلم.

- في طح: إلى ذلك\_ـ
- ٢. مبقت ترجبته. أنظر قاعده: ٣٣
  - ٣\_ في 📥: الاترى
  - ٤\_ في في ف, ف، ب: الاخرم.
- ه قد سائط من ق، ف ، ص و ب ـ
- ۲. أنظر لتفصيل: مفتاح الفلاح و مصباح الأرواح لابن عطاء الله الإسكندري، ۸۹، ۸۸، ۷۷\_۷۷.

# (۱۲۲)

# **الباب: ۱۰** قاعدة: ۱۱٦

النظر لسابق القسمة و واجب الحكمة هو القاضي بأن الدعاء عبو دية اقترنت بسبب كاقتران الصلاة بوقتها، و كذا الذكر المرتب لفائدة و نحوها. لأنك إن قلت : تذكير، فإنما يذكر من يجوز عليه الإغفال. و إن قلت : تنبيه، فإنما ينبه<sup>(1)</sup> من يمكن منه الإهمال. و إن قلت : تسبب، فجل حكم الأزل أن ينتضاف إلى العلل. و قد جاء الأمر به<sup>(۲)</sup> و ترتيب الإجابة عليه، فلزم أن يراعى من حيث الحكمة، و لذا صح بمفروغ <sup>(۲)</sup> منه<sup>(٤)</sup> "كأننا<sup>(٥)</sup> ما وعدتنا على رسلك" <sup>(1)</sup>، "ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به" <sup>(٧)</sup>، "ولا تؤ اخذنا" <sup>(٨)</sup>، عند من قال به، و هو دعاء الأبدال، و الله أعلم.

# قاعدة: ١١٧

استواء العبادتين في الأصل، مع جواز ترك إحدهما للأخر <sup>(1)</sup> شرعا، يقضي بالبدلية فيهما. فالذكر بدل من<sup>(١٠)</sup> الدعاء عند اعتراض الاشتغال به <sup>(١١)</sup> عنه، و بالعكس. و قد صح "من شغله ذكري عن

- ا۔ في **عن**: بنيه ۔
- ۲۔ به ساقط من طد
- ٣. في **ف** و ب: <u>لمروغ</u>.
  - ۶۔ منہ سائط من **ف**۔
    - ه\_ في **ط**; واتنا\_
- ۱۹٤،۳۰ القرآن، آل عمران: ۱۹٤،۳
  - ٧\_ القرآن، البقرة: ٢٨٦،٢
    - ۸\_ ایضاً
    - ٩\_ في **ڪ**: <u>للاخري</u>۔
    - ۱۰\_ م<u>ن</u> ساقط من **ص**\_
    - 11\_ في **عن**: <u>الافعال</u>\_

# (۱۲۳)

مسائلتي، أعطيته أفضل ما أعطي السائلين<sup>، (1)</sup>. فظهرت أفضلية<sup>(٢)</sup> الذكر في هذه الحالة، لأنه <sup>(٣)</sup> خلى عن الحظ مع اعتراضه والتعريض عند الخلو<sup>(٤)</sup> من دواعيها أتم<sup>(٥)</sup> لجمعه بين صمت الصامت و نطق الناطق. والتحقيق أن الأفضل في كل محل، ما وقع فيه إذ الكل وقع لأنبياء الله في أحوال، و هم فيها على<sup>(1)</sup> أفضل الأحوال، فافهم.

# قاعدة: ١١٨

إعطاء الحكم في العموم، لا يقضي بجريانه للخصوص <sup>(٧)</sup>، فاحتيج في الخاص لدليل<sup>(٨)</sup> يخصه، حتى يتخصص به. ومن ذلك الجهر بالذكر والدعاء، والجمع فيهما ولهما. فأما الذكر فدليله: "إن<sup>(١)</sup> ذكرني في ملاً ذكرت في ملاً خير منه"<sup>(١٠)</sup>. قيل: "ومن أدلته: "كذكركم آباء كم أو أشد ذكرا"<sup>(١١)</sup>. وقال ابن عباس<sup>(١٢)</sup>: "ما كنت أعرف انصراف الناس من الصلاة على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، إلا بالذكر"<sup>(١٢)</sup>

| رواه الترمذي نحوه: عن أبي سعيد قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "يقول الرب تبارك و تعالى": "من شقله القرآن           | _) |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| عن ذكري و مسألتي أعطيته أفضل ما أعطى السائلين ، و فضل كلام الله على سائر الكلام كفضل الله على علقه".                       |    |
| جامع كتر مذى ، أنواب فصائل قتر أن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، (تسمجم ٢٤) ماب [إلا رحل يحملنى في فومه لأملغ كلام رمي] |    |
| (لُتحلَّه 10)، حدَيثَ رفم: ٢٩٢٦                                                                                            |    |

- ۲. في **ف**ر من: فضيله.
- ٣\_ 💿 هنا هذه العبارة ساقطة من ط ; لانه حلى عن الخط ...... نطق الناطق \_
  - في **ف**: الخلق.
  - ⊂\_ في **مى**: <mark>ئ</mark>ے۔

\_t

- ۲. في ب: في اعلى مكان فيها على.
  - ٧\_ في **ب**: <u>في الخصوص</u>\_
    - ۸\_ في ف: بدليل\_
- ٩. وفي **ص و طه: من و في ب : ومن** ـ
- ۱۰ ـ (i) فې ق¢، ص وطع: منهم ـ
- (ii) صحيح مسلم، كتاب الذكرو المتعاءو التوبة والاستنقار ، (المعجم ١) باب الحث على ذكر الله تعالى (الحقة ١)، حديث رقم: ١٨٠٥
  - القرآن، البقرة: ۲۰۰۰۲
  - ١٢ مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٥٢
- ١٢ ـ ـ ـ رواه البخلري نحوه ابن حريج قال العرني عمرو ، أن أبا معد مولى ابن عبانى اعتره أن ابن عباس رضي الله عنهما التعره أن رفع المصوت بدالذكر حين يتصرف الناس من المكوبه كان على عهدر مول الله صلى الله عليه و سلم ـ وقال ابن عبلن: "كتت أعلم إذا انصرفو ابذلك إذا-سعه" و في رواية أعرى عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: "كنت أعرف انفضاء صلام الني بالكير" ـ
  - ۲۸ محیح البحاری، کتاب الآذان، (۵۵۵) باب اللکر بعد الصلاة، حدیث رفم: ۸،۸۶۱،۸۶۱،

# (۱۲٤)

رواه البخاري<sup>(1)</sup>. والجهر في ذكر العيد و<sup>(۲)</sup> في أدبار الصلوا<sup>ت (۲)</sup>، وبالثغور <sup>(۲)</sup>، و في الأسفار حتى <sup>(°)</sup> قال عليه السلام<sup>(1)</sup>: "أربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصم ولا [غائباً]"<sup>(۷)</sup>.

و قد جهر عليه السلام <sup>(٨)</sup> بأذكار وأدعيه في مواطن جمة، و كذا السلف<sup>(١)</sup>. وصح قوله جوابا لأهل الخندق: "اللهم لا خير إلا خير الآخرة، فاغفر للأنصار والمهاجرة"<sup>(١٠)</sup>. وكل هذه، دالة<sup>(١١)</sup> على الجهر والجمع. لكن في قضايا خاصة، يكون و جو دها مستندا لا دليلا، لاحتمال قصرها على ما وقعت فيه، و كونها مقصود<sup>(٢١)</sup> لغيرها لا لذاتها، فلزم تمهيد أصل آخر<sup>(٢١)</sup>.

- 1. أبو عبدالله ، محمد بن إسماعيل بن إبر اهوم بن المغررة المخاري (٢٩٩ ـ ٢٥٢ / ٢١٠ ـ ٢٨) حير الإملام، و الحافظ الحديث رسول الله صلى الله عليه و ملم، صاحب (الحامع الصحيح ط) المعروف بصحيح البخاري، و (التاريخ ـ ط) أحزاء منه، و (الضعفاء ط) في رحال الحديث و لد في بخاراء و نشاء بتهماً، و قام برحله طويله (منه ٢٥٠) في طلب الحديث، فر از عتراسان و العراق و مصر و الشام، و سع من نحو ألف نبيغ، و جمع نحو ست مته ألف حديث، اعتار منها في صحيحه ما وثن بروائد وهو أول من وضع في الإسلام كتاباً على هذا النحو.
  - - ۲. وماقط من طدر
    - ۲. في عن و ب: الصلواق.
    - ٤\_ في (; في الثغور \_
      - <sup>م</sup>ي في **ف**: <u>حين</u>۔
    - فى ب: عليه الصلوة و السلام.
    - ٧\_ (i) في ج: غائب و في النه الأخرى: غائباً.

(ii) رواه مسلم نـحـوه: عـن أبـي مـوسـى قال: "كتا مع النبي صلى الله عليه وسلم في سفر فـحعل الناس يحهرون بـالتـكيـر" ـ فـقـال الـنبـي صـلى الله عليه وسلم: "أيها الناس؟ أو يعواعلى انفــكـم، إنكم ليــ تدعون أصـم ولا غالبا، إنكم تلتحونه مـعيا قريا وهو معكم....." ـ

- ۲
  ۲۰ حجے سلم، کتاب قلکر وقدتاء وافوته والاحتفار ((لمجم ١٢)، باب احجاب حفض قصوت باقلکر (فحفه ١٢)، حدیث رفم: ١٢٦
  - ٨. في **ب**: عليه الصلوة و السلام.
    - ٩. في **عن: ا**لسفر.
  - ۱۰ محجع البخاري، كتاب الصلاة، (٤٨) باب: هل تبش قبور مشركي الحاهاية و يتخذ مكانها مساحد، حديث رقم: ٢٨ هـ
    - ۱۱\_ في **ز**: ادله\_
    - ۱۲ في **ب**: مقصور م
    - ١٣\_ في **عن**: <u>و احل</u>د

# (۱۲۰)

#### قاعدة: ١١٩

إثبات الحكم لقضية خاصة لا يجري في عموم نوعها، لاحتمال قصره على ما وقع فيه، سيما عند من يقول : الأصل المنع حتى يأتي المبيح . والجمع للذكر والدعاء والتلاوة أخص من الجمع فيها <sup>(()</sup>، لكونه مقصو دا بخلاف<sup>(۲)</sup> الأول، فإنه أعم من ذلك، فلزم طلب دليل يخصه. فإما الجمع للذكر<sup>(۲)</sup>، ففي المتفق عليه من حليث أبي هريرة<sup>(2)</sup>، "إن لله ملائكة يطوفون في الطرق، يلتمسو ن حلق الذكر"، الحليث<sup>(°)</sup>. وفي تحره، فسيساًلهم ربهم: "ما يقول عبادي؟" فيقولون: "يسبحونك، و يحمدونك، و يكبرونك و يهللونك و يمجدونك"، الحديث. وهو صريح في ندب الجمع لعين الذكر للترغيب<sup>(1)</sup> في سياقه و ما وقع في آخره من أن فيهم من ليس منهم، فيقول تعالى: "هم القوم لا يشقى بهم<sup>(۷)</sup> جليسهم"<sup>(٨)</sup>.

- دي ز، ق رب: فيهما و في ط: بينهما.
  - ۲. في **س**: بخلام
  - ٣\_ في طع: في الذكر\_
- ±\_\_\_\_(i) رضي الله عنه بعد ابي هريرةز اند في عن \_
  - (ii) ميفت ترجينه\_ أنظر قاعدة: ١٤
    - من أحديث ساقط من أو ...
    - د. في ق، عن و ب: بالترغيب .
      - ۷\_ بھم ساقط من ط .
- ٨. رواه مسلم نحو «عن أبي هرترة عن أنبي صلى الله عليه وسلم قال: "أن لله تبلك و تعالى ملائكة مبارة، فضلا ينتون محالى الذكر، فاذا وحدوا محلسا فيه ذكر قعدوا معهم و حفٌ بعضهم بعضا باحتجتهم، حتى يماؤ اما بينهم و بين السماء الدنيا، فاذا تفرقوا عرجوا و صعدوا إلى السماء" قال: "فيسالهم الله عز و حل، وهو أعلم بهم من أين حصم"؟ فيقولون: حمدنا من عندعباد لك في الارض، يسبحونك و يكرونك و يهللونك و يحمدونك و يسالونك، قال: "رما ذايسالوني"؟ قالوا: يسالونك حمدك، قال: "رهل رأوا حمدي"؟ قال: "فيسالهم الله عز و حل، وهو أعلم بهم من أين حصم"؟ فيقولون: قالوا: يسالونك حمدك، قال: "رهل رأوا حمدي"؟ قالوا: لا، أي رجلا قال: "فكيف لو رأوا حمدي"؟ قالوا: و يستحيرونك. قال: "و مم يستحيرونتي؟" قالوا: من نارك يا رميد: قال: "و هل راؤا ناري؟" قالوا: لا، قال: "فكيف لو رأوا ناري؟" قالوا: و يستنقرونك، قال: فيقول: "قد غفرت لهم و اعطيتهم ما سالوا و احرتهم مما استحل وا" قال يقولون: ربّ فيهم فلان» عبد عطاء، إنما مرفحلي معهم، قال: فيقول: "و لمغفرت هم القوم لا يشقى بهم حليسهم".
- 1۸ ۲۹ صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء والاستغار، (المعجم ٨) با ب فصل مجالس الذكر (الحفة ٨)، حديث رغم: ١٨٢٩

# (۱۲۱)

فأخذمنه جواز قصد الاجتماع<sup>(1)</sup> لعين الذكر، بوجه لا يسوغ<sup>(1)</sup> تأويله كحديث<sup>(1)</sup> "ما جلس قوم مسلمون مجلسا<sup>(2)</sup>، يذكرون الله فيه إلا حفت بهم<sup>(0)</sup> الملائكة، و نزلت<sup>(1)</sup> عليهم السكينة، و غشيتهم الرحمة، و ذكرهم الله فيمن عنده<sup>، (٧)</sup>، الذي<sup>(A)</sup> تأول<sup>(P)</sup> بالعلم مرة، و بذكر الآلاء أخرى، و حمل على ظاهره أيضا. فسقط التمسك بهم<sup>(1)</sup> في أعيان الأذكار كدلالته <sup>(11)</sup> على ما تأول<sup>(11)</sup> به، لاحتماله<sup>(11)</sup>. فإن قيل: "يجتمعون، وكل على ذكره". فالجواب، إن كان سرا فجدواه غير ظاهرة<sup>(11)</sup>، وإن كان جهرا وكل على ذكره، فلا يخفى ما فيه من إساءة الأدب بالتخليط وغيره مما لا يسوغ في حديث الناس، فضلا عن ذكر الله فلزم جوازه بل ندبه بشرطه. نعم، و تأويل<sup>(10)</sup> التسبيح والتحميد والتمجيد<sup>(11)</sup>، بالذلاكر في التوحيد، من أبعد البعيد. فتأويله غير مقبول لبعده عن الأفكار، حتى لا يخطر إلا بالأخطار؛ و ذلك من مقاصد الشرع بعيد جدا، فافهم<sup>(11)</sup>.

- 1\_ في **عن ا**لامتناع\_
- ۲۔ في**ب**:<u>بىرغ</u>۔
- ۲. فی ط: لحدیث.
- ٤. و في عن قوم محلسا في بيت و في ب: قوم محلسا.
  - ه\_ في **زر عن**: <u>حفتهم</u>\_
  - د. في ز ، ف ، ق، ص و ط: تنزلند
- ٧\_ رواه مسلم تحود قال (عليه السلام): "لا يقعد قوم بذكرون الله عزو حل إلا خفتهم الملائكة و غشيتهم الرحمة و نزلت عليهم السكينة و كرهم الله فيمن عنده".
- ۲۴ صحیح سلم، کتاب قذکر وقدتان وقوناتو الاستغلر، (المعجم ۱۱)، اب فصل الاحتماع على تلاوة قتر آن وعلى قذکر (افتحفه ۱۱)، حديث رفم: ۱۸۹۵
  - في **س**: الذكر\_

٨\_

- ۹. فې **ف مې و ب**ې يرول.
- ۱۰ في م: بهم و في النسخ الأخرى: بعد
  - 11\_ فې **س رطه**: لد لالته ـ
    - ١٢\_ في **من**: يوول\_
    - ۱۳ فی **ب**ز احساله
    - 14 في **ف**: طاهر م
    - ١٥\_ في **ف**: <u>فتاريل</u>\_
    - ۱۱. التحجد ماقط من عن ...
- ١٧ \_ هنا هذا الجارة و حكى الثيخ ....... لا لذاتها فافهم مقدمه في ز ، ق ، عن و ب و في انسخ الأخرى هذه الجارة موجودة بعد ترغيب المنذرى وهو صواب.

#### (۱۲۷)

وفاما <sup>(1)</sup> الدعاءبالجمع <sup>(٢)</sup> له، فقد <sup>(٣)</sup> جاء في حديث حبيب ابن سلمة الفهري<sup>(٤)</sup> رضي الله عنه، وكان مجاب الدعوة، قال <sup>(°)</sup>: "سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "لا يجتمع ملاً فيدعوا<sup>(1)</sup> بعضهم، ويؤمن بعضهم، إلا استجاب الله لهم دعاءهم"<sup>(٣)</sup> ؛ رواه الحاكم<sup>(A)</sup> و قال : "على شرط مسلم"<sup>(٩)</sup>

- ٢. في ق رف: والحمع رفي عن ريب: فالحمع.
  - ۲. فى ق،ف وسى:قدر فى ب. لقدر
- ٤. أبو عبدالرحنين حيب بن مسلمه بن مالك الفهري الفرني (٥٦ هج ٢٠٢٠/ ٢٠٢ ـ ٢٦٦) فالد من كبل الفاتحين، يقرنه بعضهم بخسالد بن الوليد وأبي عبيدة بن الحراح ولد بمكه ورأى رمول الله تحظو و عزج إلى الشام محاهداً في أيام أبي بعضهم بخسالد بن الوليد وأبي عبيدة بن الحراح و لد بمكه ورأى رمول الله تحظو و عزج إلى الشام محاهداً في أيام أبي بمكر، فنشه باليرموك و توغل في أمينيه و أظريحان وانتهرت نحاعت كان من عواه معه في وقعه صفين الحراح و لد بمكه ورأى رمول الله تحظ و عزج إلى الشام محاهداً في أيام أبي بعضهم بخسالد بن الوليد وأبي عبيدة بن الحراح و لد بمكه ورأى رمول الله تحظ و عزج إلى الشام محاهداً في أيام أبي المحروب في المينيه و أظر بعنه و أظر بحرب في بعض مهائد و كان يقال له "حيب الروم" لكترة دعوله بلادهم و نسل المنهم و أعبارهم في ميرالفتوح كثيرة وهو فاتح كثير من بلاد أرمينيه حتى بلع لفوقاس من حهه البحر الأسود. و لما صفيا المحروب في في أمينيه و أنته تكثرة و توغل في أبي بيري بعد قائم عليم مهائد و كان يقال له "حيب الروم" لكترة دعوله بلادهم و الما منفر و لام المنفي الأمر لمعاويد مير حيب في بعض مهائد و كان يقال له "حيب الروم" لكترة دعوله بلادهم و المري المحم و أعبار هم و أعبار هم و أور الفتوح كثيرة وهو فاتح كثير من بلاد أرمينيه حتى بلع لفوقاس من حيو المحم و معالمور و لما صفي الموم و يعرا و المورة و لما المام المور المو المورة و لما معه أور المورة و لما المام المورة و لما المام و معرا الفتوح كثيرة وهو فاتح كثير من بلاد أرمينيه حتى بلع لفوقاس من حيوالي من حيواله و ميني المورة و ولما معا المورة و يواد أرمينيه فوفى فيها.
  - ۲۲ الوفيات الأعيان ۲۲۰۸ ۱۰۱ الأعلام ۲۰۱۰ ۱
    - م وقبل قالز اند في عن ...
      - 1۔ في **ص ر ب:** فِلتَر
- ٧\_ رواه حاكم بالفط: عن حبيب الفهري وكان محاب الدعوة: وقال منعت رمول الله ﷺ بقول: "لا يعتمع ملا فيدعو بعضهم ويومن بعض إلا أحابهم الله".
  - ۲٤ Υ: Υ: Υ: ٢، ٤٢ معرفة الصحانة، ٢٤ Υ: ٢
- ٨. أبو عبدالله محمد بن عبدالله بن محمد الضبي الطهماني المعروف الحاكم النيسابوري (٣٢١- ٣٤، ٩٣٣/ ٤٠٠). إمام أهدل الحديث في عصره كان تفقه على أبي مهل محمد بن سابمان الصعلوكي الشافعي ثم انتقل إلى العراق وقرأ عملى أبي عملي ابن أبي هريرة الفقيد ثم طلب الحديث و غلب عليه؛ فاشتهر به وولى قضاء نيسابور و حرحان. قال الخطيب في حفه: "كان من أهل الفضل و العام و المعرفة و الحفظ". وله في علوم الحديث مصنفات عدة منها "المستدرك على الصحيحين. ط"و "الأكليل" و"المديتل. ط" وغيرهم.

۲۲ الوفيات الأعيان، ٢٠١٨ ٢٠٠٨ ٢٠٠٨ لوات الله، ٢٢٣ ٢٠١٢ الأعلام، ٢٢٢٢ ٢٢ ٢٢

- ٩. أبوالحبين، مسلم بن الحجاج المثيري البسابوري (٢٩١٤-٢١١ / ٢٨٠-٢٧٥) حافظ، من الدفالحدثين. ولد نيسابور ورجل إلى الحجاز و مصر والشام والعراق. و توفي بظاهر نيسابور ـ أشهر كتبه "صحيح مسلم ---- ط" همع فيه إلني عشر ألف حديث، كتبها في تعسى عشرة منذ.
  - tt try بدائرة الحقاط، try بالأعلام، try try

۱. فی **ق ، ف ر ب**: فاما.

#### (117)

و ذكره شيخنا أبو زيد الثعالبي<sup>(1)</sup> رحمه الله<sup>(1)</sup> في 'دلائل الخيرات'<sup>(7)</sup> وأظنه نقله من 'ترغيب' المنذري<sup>(\*)</sup>. وحكى الشيخ أبو اسحق الشاطبي <sup>(\*)</sup> عـمل عمر <sup>(1)</sup>، رضي الله عـنه به <sup>(۷)</sup> وإنكاره لـه، وعده من البدع الإضافية<sup>(A)</sup> أي <sup>(٩)</sup> التي تذم، لما يقترن بها، لا لذاتها<sup>(١٠)</sup>.

و أما التلاو ة فصحح النووي <sup>(11)</sup> و غيره "ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يقرء ون القرآن و يتدارسونه إلا حفت بهم الملائكة"، الحديث <sup>(11)</sup> كما في الذكر . وأخذوا منه جواز قراء ة الحزب الذي يقرأ

ا\_ في ف و من: التعليم\_

(ii) أبو زيدعبدالرحمن بن محمد بن مخلوف التعالمي احتراتري (٧٨١-٧٨٥-٧٤٠) . ١٤٧ منسر من أعيان الحزائر ، زارتونس والمشرق، قال السخاوي: كان إماما علامه مصنفا اعتصر تفسير ابن عطيه في حزء بن ، و خرح ابن احاجب لفرعي في حزء بن و عمل في اوعظ والرقائق و غير ذلك من كمه "لحواهر احسان في تفسير الفرآن --- ط" اربع محمدالمات و "الأموار في المعجزات النبويه"، و "روضه الأموار و نزهه الأعبار" و "الذهب الإبريز في غريب الفرآن الترز" و الإرخاد في مصالح العباد" و "رياض الصالجين".

- شلوات للعب ٢٠ ٢٢ السود الامع ٢ : ٢ ٥٢ الأحلام ٢ : ٢ ٣ ٢ ٢ ١ الأحلام ٢ : ٢٢٢
  - ٢. في 📥: الله تعالى.

\_t

۲. (i) في ق و ط: دلائل الخبرات و في عن: دلبل الخبرات.

(ii) "دلائل الحبرات و ضوارى الأسوار في ذكر الصاوة على الذي المختار". كتاب للشيخ أبو عبدالله محمد بن مسايستان الحزولي (٤ ٨٥ / ٨٠ ٨٠). قال حامي الخايفة: "هذا الكتاب آية من آيات الله في الصاوة على الذي عليه السلام يواطب بقرآته في المشارى و المقارب ولا ميما في بلاد الروم".

- 🛠 کېن الغاون ۲۱۰: ۲۱۰
- (i) والله اعلم زائد بعد المنذري في ق ، ف ، ب و ط .

 (ii) أبو محمد عبد العظيم بن عبد الفوى، زكي الدين المنذري (٨١ هـ ١١٨ / ١١٨ مـ ١٢٨) عالم بالحديث والعربية، من الحفاظ المورعين له "المرغيب والترهيب --- ط" و "التكمة لوفيات النقلة --- ط".

- ۲۰:Eigende (الأصلام) ۲۰:
- هـ (i) في **من رجنه الله بعد الشاطبي.**

(ii) أبو إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمداللخدي المزناطي الشهير بالشاطبي (٥ ١٢٨٨/ ٧٩ ) أصولي، حافظ، من أهمل المزناطد كان من أثبة المالكيد من كتبه "الموافقات في أصول الفقه --- ط"، أربع محلدات، و "المحالي" و "الإقادات والإنشادات --- غ".

- ۲۵ الأعلام، ۲۱،۵۲
- مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٣٣
  - ۷\_ بەساقطىن **س**\_
  - ٨\_ في ف: الاضافيه\_
  - ۹۔ ای ساقط من 🖶 ۔
- ۱۰ في زرىق ، ف ، م و ب فافهم زائد بعد لذاتها ...
  - مبقت ترجمنه أنظر قاعدة: ١٨
- ١٢ ـ رواه أبو داود نسعوه: عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "مما احتمع قوم في بيت من بيوت الله، يتلون كتاب الله و يتدار سونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينه و غذيتهم الرحمة و حفتهم السلائكة و ذكرهم الله فيمن عنده".
  - tt من في داود، كتاب قوار، (المعجم ١٤) داب في تواب فو أة لقرآن، (التحقة ٢٥٠)، حديث رفم: ١٤٥٤

(189)

في المساجد، كل ذلك على أصل الشافعي<sup>(1)</sup> و مذهبه. وأما مذهب مالك، في كل ذلك <sup>(٢)</sup> الكراهة<sup>(٢)</sup> لعدم عمل السلف، ولسد ذريعة الابتداع بالزيادة على ذلك، والخروج فيه <sup>(٢)</sup> لغير الحق، وقد وقع ما اتقاه رضي الله عنه.

# قاعدة: ١٢٠

فضيلة الشيء غير أفضليته، و حكم الوقت غير حكم الأصل. فلا يلزم<sup>(°)</sup> من الترغيب الأفضلية. وإن ثبت الفضل، ولا من الترك أو الفعل لعارض الوقت <sup>(1)</sup>، رفض حكم الأصل. والجمع للدعاء والذكر<sup>(V)</sup> والتلاوة، قد صح ندب كل ذلك بالأحاديث المتقدمة، فلا يصح دفع أصل حكمه. وإن أوثر<sup>(A)</sup> عليه غيره، فلأفضلية الغير<sup>(P)</sup> عليه كالـذكر الخفى، وما يتعدى من العبادات نفعه <sup>(11)</sup>، كالعلم والجهاد والتكسب على العيال، إلى غير ذلك مما<sup>(11)</sup> كان اعتناء الصحابة به <sup>(11)</sup>، و شغلهم فيه، حتى شغلهم عن الأجتماع للذكر والتفرغ<sup>(11)</sup> له، من غير ضميمة شيء من ذلك إليه.

ألا تـراهـم، عـنـد إمكانه مع ماهم فيه استعملوه كالأسفار والأعياد وأدبار الصلوات<sup>(١+1)</sup>، و نحو ذلك. ولما جاءعليه السلام<sup>(١٠)</sup> حلقة الذاكرين<sup>(١١)</sup>، تجاوزها<sup>(٧٧)</sup> و جلس مع المتذاكرين في العلم<sup>(٨٩)</sup>.

طلب العلم (التحقه ١٧)، حديث رقم: ٢٢٩

| _)   | <ul> <li>(i) في ب: رحمه الله بعد الشافعي.</li> </ul>                  |
|------|-----------------------------------------------------------------------|
|      | (ii) مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٤٢                                       |
| ۲_   | في <b>ؤ</b> : في ذلك كل <u>ه</u> _                                    |
| _Y   | في <b>ط</b> ه: <u>فالكر اهم</u>                                       |
| _*   | في عن: منه.                                                           |
| _0   | في <b>ب</b> : فلا يلزمه و في <b>ف</b> : <u>و</u> لا يلزم_             |
| ۱_   | في <b>ف</b> و ع <b>ن: ال</b> عارض للوقت                               |
| _V   | في <b>ز ، ق، ف ، ص و ب:</b> للذكر والدعاو في <b>ط</b> : بدعا و الذكر. |
| _^   | في <del>ب ا</del> لر_                                                 |
| _٩   | في <b>ب</b> : للتبر_                                                  |
| _) • | افي <b>هي:</b> نفعه من أعبادات نفعه.<br>                              |
| _) ) | في <b>ف</b> : مما ان كان ، ان زائد فيها.                              |
| _) Y | به ساقط من <b>ص _</b>                                                 |
| _1 Y | في <b>ق و حاف:</b> <u>الفراغ</u> ـ                                    |
| _) t | في <b>ب</b> : الصلوة ـ<br>                                            |
| _10  | في ق: صلى الله عليه وسلم و في 🕶 : عليه الصلوة والسلام.                |
| _11  | في <b>ف</b> : <u>الذكر</u> _                                          |
| _) V | في <b>س: تحا</b> ورهاـ                                                |
| _) A | منن ابن ماحه، كتاب السنة (المعجم ١٧)، باب فضل العلماء والحث على       |
|      |                                                                       |

فآثر المتناكرين لتعدي نفعهم، ولاحتياجهم إليه فيماهم به إذ لا علم لهم إلا من قبله فقصدهم لتبليغ <sup>(١)</sup> ما جاء به، بخلاف الذاكرين<sup>(٢)</sup>؛ فان ماهم فيه بين بنفسه و نفعه قاصر عليهم لكنه لم ينكر على اولئك وإن آثر هؤلاء، والله أعلم.

# قاعدة: ١٢١

للزمان حكم يخصه، بحيث يخصص مباحه بندب او بمنع<sup>(٢)</sup> أو كراهة، أو وجوب ويرد مندوبه أو <sup>(٤)</sup> مباحه<sup>(٥)</sup> لمنع أو كراهة. كل ذلك إذا كان كل منهما مؤ د<sup>(٢)</sup> لما يعطاه حكمه، من دليل آخر يقنضيه. والقول بمنع<sup>(٢)</sup> الجمع للذكر، و كراهته في هذه الأزمنة، من ذلك، كمنع النساء من الخروج إلى المساجد و نحوه، مما هو ممنوع، لما عرض فيه و به لا للاته، إذ أصل الشريعة، إياحته أو نلبه. وللناس في ذلك مذهبان: فمن يقول بسد الذرائم، يمنع<sup>(٨)</sup> جميع الصور لصورة واحدة، و هو مذهب مالك رحمه الله<sup>(٩)</sup>.

ومن لا يقول بها إنما يمنع ما يقع على الوجه الممنوع، وهو مذهب الشافعي<sup>(١٠)</sup> وغيره. ولما تكلم سيدي أبو عبدالله ابن عباد <sup>(١١)</sup> رحمه الله على مسألة الحزب قال : "إنه من روائح الدين التي يتعين<sup>(١٢)</sup>

- ۱\_ لئېلېغ ساقط من **ص**\_
- ٢. المناهدة والعبارة ساقط من ك، فإن ماهم فيه ...... او لقك .
  - ٣. في ٢ ، ف ، على و ب: بندب اومنع و في ط: بمنع فقط.
    - هـ في **زرف**: <u>ر</u>ـ
    - ه <u>او مباحه</u> ساقط من **ط**د
    - 1. في **ص ر ط:** مردياً.
      - ۷\_ في **عن**: يستع\_
      - ٨\_ في **س:** بنتع\_
    - ٩. (i) <u>رحمه الله</u> ماقط من **ف ، می و ب**.
      - (ii) مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٤
        - ١٠ \_ سيف ترجمنه أنظر قاعدة: ٤٢
        - ۱۱\_ (أ) في **س**: <u>ابن عباس</u>۔
      - (ii) مبفت ترجمته. أنظر قاعدة: ۳۰
        - ۱۴ <u>بنعین</u> ساقط من **ب** ۔

## (171)

التمسك<sup>(1)</sup> بها لذهاب حقائق الديانة في هذه الأزمنة، وإن كان بدعة<sup>(٢)</sup>، فهو مما اختلف فيه، و غاية القول فيه، الكراهة، فصح العمل به، على قول من يقول به". قلت : "وقد يلحق الذكر به في بعض الأماكن والأوقات بشر ط<sup>(٢)</sup>. ولعل الشارع إنما قصد بترغيبه من بعد الصدر الأول لا حتياجهم له"<sup>(٤)</sup>. فأما قول ابن مسعو د<sup>(٥)</sup> رضي الله عنه لقوم وجدهم يذكرون جماعة: "لقد جنتم ببدعة ظلما، أو لقد فقتم أصحاب محمد علما<sup>(1)</sup>. فالجواب عنه، بأنه <sup>(٧)</sup> لم يبلغه حديث الترغيب فيها، و<sup>(٨)</sup> أنه أنكر <sup>(٩)</sup> الهيئة و نحوها؛ وإلا فلا يصح إنكاره بهذا الوجه بعد صحة الحليث، والله أعلم.

# قاعدة: ١٢٢

مراعاة الشروط في مشروطها، لازم لمريدها <sup>(١٠)</sup>، وإلا لم يصح وجوده له <sup>(١١)</sup> وإن قامت صورته. وشروط <sup>(١٢)</sup> الذكر <sup>(٢١)</sup> التي تنعين عند الجمع <sup>(٤ 1)</sup> له<sup>(١٥)</sup> للا<sup>(١٥)</sup>

- 1. في **ب**: <u>مسال</u>د
- ۲\_ فی **ف**: بلخه\_
- ۲. في**زرف** بشرطع
  - ي. ع\_ في **س**∷البه\_
- ٥. أبوعبدالرحمن عبدالله بن معود الهذلي (١٥٣/٣٤) أحد السابقين الأوائل الإسلام. و صاحب التعلين، شهد بدر او المشاهد بعدها، كان تعادم سول الله الأمين و صاحب سره. و ولى بعد وفاة النبي صلى الله عليه و سلم بيت المال الكوفة ثم قدم المدينة في تعلافة عشمان فو في فيها عن ستين عاماً. روى ثمانمائه و ثمانية و اربعين حديثاً.
  - لاستيمات، ۲۰۱۱، ۲۷۱۹ (میانه، ۲۰۱۸) و للکور الحفاظ، ۲۰۱۱ (۲۰۱۲) و کلکور الحفاظ، ۲۰۱۲ (۲۰۱۲) (۲۵۷۹) و ۲۲۲۱۶
    - ٦. رواه الدارمي تحوف
    - المن الدرامي (٤٣) باب في كرافية أحد قرأي: ٦٨:١٠
      - ۷\_ بانه ساقط من 🖵 ـ
      - ۸. في م و هامش ق: و و في النسخ الأخرى: او .
        - ۹. انکر ساقط من ف .
          - ۱۰ في **س:** لمريده.
          - ۱۱۔ ل<u>م</u>ساقط من **ب**۔
        - ۱۲\_ في **عن**: <u>شروطه</u>\_
        - ١٣\_ في **ب**: <u>الذاكر</u>
        - ۱٤ في عن: الحميع.
        - ۱۵ ليه ساقط من طه .

# (171)

أولها : خلو الوقت عن واجب أو مندوب متاً كد يلزم من [عمله]<sup>(١)</sup> الإخلال به كأن يسهر <sup>(٢)</sup> فينام عن الصلاة<sup>(٢)</sup>، أو يتناقل فيها، أو يفر ط في ور ده أو يضر بأهله، إلى غير ذلك.

الثاني: خلوه عن محرم أو مكروه يقتر ن به كاسما ع<sup>(\$)</sup> النساء و<sup>(°)</sup> حضورهن<sup>(1)</sup> و<sup>(۷)</sup> من يتقى من الأحداث، أو قصد طعام لا قربة فيه، أو داخلته <sup>(Å)</sup> شبهة ولو قلت، أو فراش محرم، كحرير و نحوه، أو ذكر مساوى الناس، أو الاشتغال بالأراجيف إلى غير ذلك.

النالث<sup>(1)</sup>: التزام أدب الذكر من كونه شرعيا أوما<sup>(11)</sup> في معناه، بحيث يكون بماصح واتضح<sup>(11)</sup> و ذكره على وجه السكينة. وإن<sup>(11)</sup> مع قيام مرة و قعو د أخرى لا مع [رقص و صياح و نحوه]<sup>(11)</sup>، فإنه من فعل المجانين، كما أشار إليه مالك<sup>(14)</sup> رحمه الله، لما ستل عنهم، فقال : "أمجانين هم"<sup>(10)</sup>. وغاية كلامه، الاستقباح بوجه يكون<sup>(11)</sup> المنع فيه أحرى<sup>(11)</sup>، فافهم، والله اعلم<sup>(11)</sup>.

في **م**: عله ـ

\_)

- ۲\_ في طع:يسهر\_
- ۲. فی **ف**: الصلو احد
- وفي أو حد: كاستماع وفي ف: كالسماع .
  - ه\_ في **ط**: او\_
- د. في ب: او حضور زائد بعد حضورهن و في عن: احضارهن زائد قبل حضورهن...
  - ۷\_ فې **يو**: او و هذا ساقط من **ط**ر
    - ٨. في 📥: فيه مكان داخلته.
      - ۹. فی ب: الثالثة.
  - ۱۰ ما ساقط من **ز ، ف ، می ، ب ر ط** .
    - ١١\_ في **عن**: <u>النضح</u>\_
    - ۱۲ في **س**: ران کان ـ
    - ١٣\_ في **م**ز<u>قص و نحوه و صباح</u> \_
    - ٤] مبقت ترجيته أنظر قاعدة: ٤
- ١٩ - روى ابن النصورَ ي تنجوهَ عن إستحاق بن عبني الطباع قال: سالت مالك بن أتنى عن ما يُرخص فيه أهل الندينة م التناب فقال: "إننا يفعله الفساق".
  - th تلبيس الإمليس، th
    - ١٦\_ في **س**: <u>بكون</u>\_
    - ١٧\_ في **س**: <u>اخرى</u>۔
    - ١٨ \_ والله اعلم ساقط من ط \_

# (۱۳۳)

### قاعدة: ١٢٣

إستراق النفوس بملائمها<sup>(1)</sup> طبعا لما فيه نفع ديني مشروع. فمن ثم رغب في أذكار<sup>(<sup>1</sup>)</sup> و عبادات، لأمور دنيوية<sup>(<sup>1</sup>)</sup>، كقراء قسورة الواقعة لدفع الفاقة<sup>(4)</sup>، و 'بسم الله الذي لا يضر مع إسمه شيء في الأرض ولا في السماء<sup>، (\*)</sup> لصرف البلايا المفاجئة؛ و 'أعو ذبكلمات الله التامات من شر ما خلق<sup>،(1)</sup> لصر ف<sup>(۷)</sup> شر<sup>(A)</sup> ذوات السموم، والحفظ في المنزل، إلى غير ذلك من أذكار صرف الهموم والديون والإعانة على الأسباب كالغنى والعز و نحوه. بيان ذلك أنها إن أفادت عين ما قصدت له كان ذلك.<sup>(P)</sup> داعيا لحبها، ثم <sup>(۱)</sup> بهذا داع لحب من <sup>(11)</sup> جاء بها ومن نسبت له أصلا و فرعا، فهي مؤدية لحب الله. وإن لم تؤ دما قصدت له، فاللطف<sup>(11)</sup> موجود بها، ولا أقل من أنس [النفس]<sup>(11)</sup> بذكر الحق، و دخول

- (\_\_\_\_\_ في **ب**: بنا بلائنها\_
- ۲\_في ق: اذكار تصحيفا.
  - ۲. فې **ق** و ب : دينويه.
- ٤. أخرجه لبيهقي في شعب الإيمان قال رسول الله تُظلى: "من قرأ سورة الفاتحه كل يوم لم يفتقر".
- tt من الايسان، التاسع عظر من شعب الإيسان، هو ماب في لعظيم لقرآن، حديث رفعة ٢٤٩٢،٢٤٩
  - ۲۰۱:2۰۲۹٤۲ فيض القدير كلمناوي، حديث رفم ۲۰۱:2۰۲۹٤۲
  - م. (i) وهو السميع العليم (قد في ز، ق و عن .

(ii) رواه ابن ماحه نحوه: عن ابان بن عثمان قال: مسعت عثمان بن عفان يقول: مسعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "ما من عبد يقول في صباح كل يوم و مساء كل ليله: بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الارض و لا في السماء وهو السميع العليم، ثلاث مرات فيضره شيء".

- ٢. رواه الترميذي تنجوه: عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه و سلم قال: "من قال حين يمسى ثلاث مرائ: أعوذ بكلمات الله النامات من شر ما عالى لم يشرَّه حمد تلك المبله".
- ۲۲ حامع الزملي، كتاب الدعوات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ماب دعاي أعوذ دكلمات الله التامات من شر ما علق، حديث رفمز ۲۵۰۶
  - - ٧\_ في **س:** للفع\_
    - ۸۔ نے سائط من **ب**۔
    - ۹۔ ذلك سائط من **ز ، ق رب**۔
      - ۱۰ في <del>طا</del>: <u>و</u>\_
    - 11. في **ب**: لمن مكان لحب من.
      - ١٢\_ في 🛶: فاللفط
      - ١٣\_ في**م**: للنفس\_

# (۱۳٤)

ذلك من حيث الطباع أمكن و أيسر. ولهذا الأصل أستند <sup>(1)</sup> الشيخ أبو العباس البوني<sup>(Y)</sup>، ومن نحا نحوه في ذكر الأسماء و خواصها؛ وإلا فالأصل أن لا تجعل الأذكار والعبادات سببا في الأغراض الدنيوية، إجلالا لها، والله أعلم.

# قاعدة: ١٢٤

كل إسم أو<sup>(7)</sup> ذكر، فخاصيته من معناه، و تصريفه في مقتضاه، و سره في عدده، وإجابته على قدرهمة صاحبه. فمن ثم لا ينتفع عالم إلا بجلي واضح المعنى، ولا جاهل إلا بخفي لا يعر ف معناه، ويبقى من بينهما بينهما<sup>(1)</sup>. ولزم<sup>(2)</sup> اعتبار العدد الموضوع شرعا، والمستخرج استنباطا، لموقف<sup>(1)</sup> التحقيق<sup>(V)</sup> عليه حسب سنة الله. فأما الكتب والتفريط في الشكل و نحوه، فأمر مستفاد من علم الطباع والطبائع، ولا يخفى بعده عن الحق والتحقيق. فلذلك<sup>(A)</sup> قال ابن البناء<sup>(P)</sup> رضي الله عنه: "باين البوني<sup>(11)</sup> وأشكاله، ووافق خير النساج<sup>(11)</sup> وأمثاله".

- د وفي عن: استدل وفي طه: اسمي-
- ٢. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٥٩
  - ٣۔ في بو: ړ۔
- ٤. في النسط، المناطقة المنظمة الأخرى: المنهمة مكررات المنظرية المنظمة المكررات المنظمة المنظ منظمة المنظمة الم المنظمة منظمة م منظمة المنظمة المن منظمة المنظمة منظمة المنظمة المنظم منظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المن منظمة المنظمة منظمة منظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة منظمة منظمة م منظمة منظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظم
  - هـ وفي **ف**: <u>ل</u>ادو في **ب**: <u>لزوم</u>\_
- د. في ز ، ق ، ف ، س و ب: لتوقع و في ط: ليوقع.
  - ٧\_ في **س:** التحقق\_
    - ٨\_ في**ز**: فلذل
- 9. أبو العباس أحمد بن محمد بن بوسف التحبي المشهور بابن ابنا (٢٢١ / ١٢١١) أصاد من مرقطه بالأنتلى و منها الشقل إلى قامن حيث توفى بها؛ و لا يعرف تاريخ ذلك على وحه المحديد، و يرجع أن يكون قدعا ش علال الفرن السابع-قدال الشيخ زروى: "لم أقف على تاريخ وقاته غير أن الطن الثالب أنه تربب العهد". قال: "ولم يكن مشهورا بالعلم مع ما له فيه من لقدم الراسخ الذي دل عليه كتابه، فعد من عحالت مدينة فاس". قال ابن عجيدة "و كم من عارف كبير بقي تحت أسلم المحسول، حتى لقى الله تعالى، بل كلما عظم قدر العار ف عندالله عفى أمره على الناس لأن الكنوز لا تكون الإ معذونة". و ابن البناه الماغير صاحب الحساب. فانه ابن البنا الصوفي، توفى في مراكش منه أحدى و عشرين من الثامن كما ذكر وصاحب "الحذوة".
  - ۲۱۳:۱۰ الفتوحات الإلهية، ۲۱:۱۱،۵۰،۱۵،۹ الدوغ السغري، ۲۱۳:۱۰ ۲۲
    - ۱۰ في **ب**: <u>بابن</u>
    - (ii) مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٩٩
      - مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٧٢

# (۱۳۵)

وقال الحاتمي<sup>(1)</sup> رحمه الله<sup>(٢)</sup>: "علم الحروف، علم شريف، لكنه منعوم دينا و دنيا، فاعلم ذلك، وبالله سبحانه التوفيق". قلت : "أما دينا، فلتوغل صاحبه في الأسباب المتوهمة دون المحققة <sup>(٢)</sup> و ذلك قادح في مقام التوكل باعتبار الاجتهاد في المسبب<sup>(٤)</sup>، كالمبا درة بالكي في التطبب، لأنه من نزق<sup>(٥)</sup> النفس واستعجال البرء، فأفهم<sup>(٦)</sup>. وأما دنيا، فلأنه شغل في وجه<sup>(٧)</sup> يخل بعمارتها، والله أعلم<sup>،</sup>.

#### قاعدة: ١٢٥

إعتبار النسب الحكمية جار في الأمور الحكمية، على وجه نسبتها منه. فمن ثم أعتبر العدد في الذكر، إذ مرجع الوجود إليه، باعتبار جواهره وأعراضه. فاذا<sup>(٨)</sup> وافقت النسبة محلها، وقع التأثير<sup>(١)</sup> حسب القسمة الأزلية. ولعقد الأعداد وجه في الشرع إذ قال عليه السلام<sup>(١٠)</sup>، لنساء من المؤمنات: و "اعقدن<sup>(١١)</sup> بالأصابع، فإنهن مسئولات مستنطقات"<sup>(١١)</sup>. وأقر بعض أزواجه على تسبيحها في نوى كان بين يليها<sup>(١٢)</sup>.

- مبقت ترجنته أنظر قاعدة: ٥٢
  - ۲\_ في ف: رضى الله عنه \_
- ٣. الدي في ب: المحققة و المتوهمة دون المحققة ماقط من ط.
  - ٤. في ف: النبب و في عن و ب: الببيد.
- م. في هامش م، ق، عن و ب: ترق وفي هامش ق: توفى
  - ۲. فافهم ماقط من ق، ف ، عن و ب .
    - ۷\_ <u>في وح</u>ه ساقط من **ب**\_
    - ٨. في من ، بب رحك: فاذار
      - ٩\_ في **عن:** التاثر\_
    - في ب: عليه الصلوة و السلام.
      - 11\_ في **ف**: فاعقدن\_
- ١٢ رواه أبو دار د نبخو» عن يسبر.ة أن النبي صلى الله عليه و سلم أمرهن أن يراعين بالتكبير والفديس والتهايل و ان يعقدن بالأنامل ظانهن مستولات مستنطقات.
  - tt من أبي داود، كتاب قوار، (المعجم ٢٤) باب أنسبيع بالحصى (التحقة ٢٦٠)، حديث رفع: ١٥٠١

و في اشرميذي عن يسيره بنت باسر عن النباي صبلى الله عليه وسلم قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: با معشر النساط أعقدن بالأنامل، فإنهن مستو لات مستنطقات.

- ۲۲ حامع قرمان، کتاب الدتوات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ( المعجم ۲۱) باب ما حاد في عقد قسيس ، قيد ( الحفة ۲۲) ، حديث رفم: ۲۵ ۲٪
- ١٣ ـ . . . عن سعد بن أبي وقاص أنه دخل مع رسول الله على إمرأة وبين بديها نوى أو قال: حصى تسبيح به ـ فقال: ألا أخبرك بسا هو أيسر عليك من هذا أو أفضل: سبحان الله عدد ما علن في الارض ـ
  - المن لي داود، كتاب قولر، (قىمجىم ٢٤) داب قتىبيع بالحصى (قنحلة ٢٢٠)، حديث رفيز ١٥٠٠

#### (۱۳٦)

وكان لأبي هريرة <sup>(1)</sup> خيط قد ربط فيه خمسمائة عقدة، يسبح<sup>(٢)</sup> فيه <sup>(٢)</sup>. قيل<sup>(٤)</sup>: "والسبحة أعون على الذكر، وأدعى للدوام، وأجمع للفكر، وأقرب للحضور، وأعظم للثواب، إذ له ثواب أعدادها وما تعطلت فيه لضرورة، أو تعطل منها لغلط و نحوه لتعيينها" <sup>(٥)</sup> و في تحصيل ثواب ذكر جامع لعدد <sup>(1)</sup> كقول <sup>(٢)</sup> سبحان الله عدد خلقه على ما هو به، مع تضعيفه أو دونه، أو لقوة <sup>(٨)</sup> أقوال و صحح <sup>(٩)</sup> بلاتضعيف. قيل: "وذوات الأسباب كتسبيح التعجب أفضل من مطلقها، فيترك المطلق للمقيد في وقته"، والله أعلم<sup>(٢)</sup>.

- مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ١٤
  - ۲. في ف ، ص و ب: لِسبح.
- ٣. المراواة أبو نعيم بالفظ: "عن أبي هريرة أنه كان له حيط فيه ألفا عقدة، فلا ينام حتى يسبح به".
  - ۲۶ حلیه الأوليان، ۵۸ ، أبو دریرة، ۲۰۲۱، ۲۰ حامع العلوم و الحکم، ۲۰۲۱ ۵
    - ٤ قبل ساقط من طه ـ
      - م\_ في **ق**: <u>لتعبيها</u>\_
      - ٤\_ في ق: لعددم.
    - ٧. فې ق و ب: كفوله و في طه: كفولك.
      - ۸\_ فې **ز، ې دف ، مې و بب**: <u>لغوم</u>.
        - ٩. وصحح ساقط من 🖶 .
        - ۱۰ في طه: والله مبحاته اعلم.

#### (137)

# الباب: ١١

#### قاعدة: ١٢٦

ما أبيح لسبب أو على وجه خاص أو عام فلا يكون شائعا في جميع الوجوه، حتى يتناول صورة خاصة بخصوصها ليست عين الوجه <sup>(1)</sup> الخاص بنفسه. فلا يصح الاستدلال ياباحة الغناء في الولائم و نحوها على إياحة مطلق السماع، ولا باباحة إنشاد الشعر على صورة السماع المعلومة لاحتمال اختصاص <sup>(٢)</sup> حكمها. فلذلك قال ابن الفاكهاني <sup>(٢)</sup> رحمه الله<sup>(1)</sup> في شرح الرسالة: "ليس في السماع نص باباحة ولا منع"<sup>(٥)</sup>، يعني على الوجه الخاص، وإلا فقد صح في الولائم والأعياد و نحوها من الأفراح المشروعة، والاستعانة على الأشغال. فإذاً المسئلة جارية على حكم الأشياء قبل ورود الشرع فيها، والله أعلم.

#### قاعدة: ١٢٧

الأشياء قبل ورود الشرع فيها قيل: على الوقف <sup>(1)</sup>، فالسماع لا يقدم عليه، وقيل: على الإباحة، فالسماع مباح، وقيل: على المنع، فالسماع ممنوع. وقد اختلف فيه الصوفية بالثلاثة الأقوال، كإختلاف الفقهاء. وقال الشيخ أبو إسحق الشاطبي<sup>(۷)</sup> رحمه الله: "السماع<sup>(٨)</sup> ليس من التصوف بالأصل ولا بالعرض، وإنما أخذ من عمل الفلاسفة"، انتهى بمعناه.

في عن: الوجوم.

۲. في عن: لا يحتصاص مكان لا حتمال اختصاص.

٢. عسر بن علي بن سالم، تاج الدين الفاكهاني (٢٤ ٩- ١٣٧٩ / ١٢٧٦ - ١٣٣٤) عالم بالنحو، من أهل الأسكندرية، زل تعشق سنة ٢٣١هم واحتمع به ابن كثير وقال: "سمعنا عليه و معمد وحج ورحم إلى الأسكندرية و صلى عليه بنمشق لما وصل عبر وفقه". له كتب، منها "الأشارة" في النحو، "والمنهج السين" في شرح الأربعين للنووية، و "لمحرير والتعبر"، في شرح رساله ابن أبي زيد لفيرو في في فقه لمالكيه، و "رياض الأفهام" في شرح عمدة الأحكام في الحديث»، و "الفحر السنر" في الصلوة على البشير الذلير، و "التابية الفصوى" في الكلام على آيات التقوى.

18 البداية والنهاية، ٤ ٢٠٨٠ ٢٠٠نية قوعاة، ٢٦٢ قديباج السلعب، ٢٨ ٢٠ شلوات قلعب، ٢ . ٢ ٩٩ الأعلام، ٥: ٢ ٥

في ط: الله تعالى\_

- في ز ، ف ، س و ب: ليس في السماع نص يمنع و لا اباحه.
  - ۲. في ط: التوقع.
  - ٧. مبقت ترجبته. أنظر قاعدة: ١١٩
    - ٨. السباع ساقط من 🖶 ـ

#### (۱۳۸)

والتحقيق أنه شبهة [تتقى]<sup>(1)</sup> لشبهها بالباطل وهو اللهو، إلا لضرورة تقتضي الرجوع إليه، فقد تباح<sup>(۲)</sup> لذلك. وقد ذكر المقدسي<sup>(۲)</sup> أن أبا مصعب<sup>(4)</sup> سأل مالكا<sup>(0)</sup> رضي الله عنه<sup>(1)</sup> فقال<sup>(۷)</sup> : "لا أدري إلا أن أهل العلم<sup>(٨)</sup> يبلدنا لا ينكرون ذلك ولا يقعدون عنه، ولا ينكره إلا ناسك غبي، أو جاهل غليظ الطع<sup>(8)</sup>، و قال صالح بن أحمد بن حنيل<sup>(1)</sup> رحمهما الله<sup>(11)</sup>: "رأيت والدي[يستمع]<sup>(11)</sup> من وراء الحائط، لسماع كان عند جيراننا<sup>(۱۲)</sup>». وقال ابن المسيب<sup>(11)</sup> لقوم يعيبون الشعر : "نسكوا نسكا أعجميا<sup>(01)</sup>».

- ا\_ فې **م**: <u>تنفى</u> و فې **س:** تنفى۔
- ۲ـ فې **ف ، مى ريب**: فقد يا حـ
- ٢. أبو محمد بهاء الدين لمقدمي، عبدار حمن بن إسرافيم بن أحمد (٥٥٥ ـ ١٢٢ ـ ١٢٢ ـ ١٢٢) فيه حتيلي من ازهاد اسبته
   إلى يت المقدم ـ كان بوم بمسجد الحتابلة بتابلي ثم انتقل إلى تدشق وسمع بها بقداد وصف كماً، منها "العدة ط" شرح
   العمدة الموفق الدين و التعرف في آخر عمره إلى الحديث و كتب منه الكثير وحدث بنا بلي و الشام و توفى بدمشق.
   ٢٠ الأعلام، ٢٠٢٢
- - مبقت ترجمته أنطر قاعدة: ٤
  - د. في ز: عنه مكرراو في ب و ط: عنهماً.
    - ٧\_ في ب: عن السماع قبل فقال زائد
      - ۸\_ في ق: ان العلماء اهل العلم\_

\_0

- ٩. لاكر البافعي نحوه: عن الإمام مالك رضي الله عنه أنه قال: "أنر كت أهل العلم ببلدنا هذل لا ينكرون لمسماع و لا يعقدون عنه ولا أنكره أحد إلا غيي أو حاهل أو فدم غليط الطبع".
  - ۲۰٤ ندر است. اندلیه، ۲۰٤
- ۱۰ \_ ابوالفيضل صالح بن الإمام أحمد بن محمد بن حنيل الشبياني البندادي (۲۰۲ ـ ۲۱۵ / ۸۱۸ ـ ۸۷۸) قاض ، ولد بينداد، و نشأ بين بدي أبيه الأمام أحمد، و أحد عنه ثم ولي الفضاء باصبهان ، و توفي فيها ـ قال ابن أبي حاتم: "صدوق". ۴۳ - شلوات قلم، بن ١٩٤٠، ١٤٩، الأعلام، بن ١٨٨
  - - 11 في **ب**: <u>رحمهم و</u> في **ط**: <u>رحمها</u> ـ
  - ١٢ في **م، ف، و ب:** يتسلم ، في **لُ**: يستسع و في **من**: يتسلم مرة و في **ط**: يسلم ـ
    - ١٢. الرسالة الشئفرية، ١١٦
    - ۱٤ مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٤٥
  - ١٥. . . . ذكر الششتري تجوه: قبل لسعيدين المسيب: "هنا قوم تساك يعيبون إنشاد الشعر". قال: "تسكوا تسكا عجميا".
    - ۲۲ الرسالة الغضرية، ١١٦٦ و ذكر الغضري نحوه، أنظر تشميلة الرسالة الغضرية، ص ١١٦

#### (۱۳۹)

وقىدصح عن مالك إنكاره وكراهته <sup>(1)</sup>، وأخذ من <sup>ب</sup>المدونة جوازه <sup>(۲)</sup>، كل ذلك إن تجرد عن آلة، وإلا فمتيفق عـلى تـحـريمه غير ما للعنبري <sup>(۲)</sup>، وإسراهيم بن سعد<sup>(٢)</sup>، وما فيهـما معلوم. وقد بالغ الطرطوشي<sup>(°)</sup> في المسئلة<sup>(1)</sup> وغيره، و تحقيقها آيل للمنع<sup>(۷)</sup>، والله أعلم.

### قاعدة: ١٢٨

اعتقاد المرء فيما ليس بقربة قربة بدعة. وكذا<sup>(٨)</sup> إحداث حكم لم يتقدم وكل ذلك ضلال إلا أن يرجع لأصل استنبط منه، فيرجع حكمه <sup>(٩)</sup> إليه. والسماع لا دلالة على ندبه عند مبيحه جملة <sup>(٢٠٠)</sup>، وإن وقع فيسه تفصيل عند قوم. فالتحقيق <sup>(٢١)</sup> أنه عند مبيحه، رخصة تباح للضرورة، و<sup>(٢١)</sup> في الجملة فيعتبر <sup>(٢٢)</sup>، شرطها<sup>(٢٤)</sup>، وإلا فالمنع، والله أعلم.

هي: الطرسوسي و في ف: الطرطوسي.

(ii) مبقت ترجيئه أنظر قاعدة: ١٨

- 1. في ط: المله.
- ۷\_ في**ز**: <u>الى النتع</u>ـ
- ۸\_ في**ز**: <u>كذلك.</u>
- ٩۔ في**ف:** لحكته۔
- ۱۰. <u>حملة ماقط من طور</u>
- 11 في **عن**: *و*التحقيق.
- ١٢ في **ز ، ق ، ف ، من و ب : ار ـ** ١٣ في **ف من:** فتعتبر و في **ب :** او يعتبر.
- ١٢ في عن نعتم و في ب : او يعتم. ١٤ في عن عن و ب : بشرطها.
- · دې که کې رغبه <u>بدر مه</u>د

٤. في عن: إنكار كرافته.

٢. قال محنون: قلت (لعبدالرحمن بن لقامم) أكان مالك بكره المناء قال: "كره مالك قرأة القرآن بالإلحان فكرف لا يكره التناء وكره مالك أن يبيع الرحل الحارية و يشترط أنها متنبة فهذا مما يملك على أنه كان يكره التناء" ..... قلت: أرايت هل كمان مالك يكره المفاف في لعرس أم يحيزه وهل كان يحيز الإحارة فهما قال: "كان مالك يكره الذفاف والمعلز ف كلها في لعرس وذلك إني ماله عنه فضعفه".

۲۲:۱۱ المدونة فكبرى، كتاب تصمين الصناح، (۲۲) في إحارة النظار الشمر والغنان، ۲۲:۱۱ في

۲- أبو إسحاق إثر افيم بن إسماعيل العشري لطومي تخمينا بعد (۲۸۰ / ۸۹۳) إمام، حافظ محدث طومن و أرهماهم مسع من يحي بن يحي الشهمي، و ابن راهويه و طبقتهم و حدث عنه أبو التصر الفقيه و أبو الحسن بن زهير و محمد بن صالح بن هاني و اغرون.

کام البلای من ۲۹۱ ماز ۲۹۱ ماز ۲۹۱ ماز ۲۹۱ ماز ۲۹۱ ماز ۲۹۱

٤\_ أبو إســحاق ، إبراهيم بن سـعدين إبراهيم بن عبدالرحمن بن عوف (١٨٧) ٧٩٩/ حافظ ، مدني، حدث عن أبيه، قاضي الـمدينة و عن قر ابته ابن نهاب الزهري وعدة و روي عنه و الده يعقوب و ضعبة و الليث و أبو داود و ابن مهدى، و أحمد بن حنبل و كان ثقة همدو قا و روى عن يحي بن معين قال: "ثقة حجة"\_

A بسیر آعلام فیلای، ۲۵ ۲۵٬۲۱۲، ۲۵۱۵ میر اعلام فیلای، ۲۵ ۲۵٬۲۱۲، ۲۵۱۵

## (15.)

#### قاعدة: ١٢٩

التهيبؤ للقبول، على قدار الإصغاء للمقول. فمن كان استماعه بالحقيقة، استفاد التحقق<sup>(1)</sup>. من كان استماعه بالنفس، استفاد بسوء<sup>(۲)</sup> الحال. ومن كان [استماعه]<sup>(۲)</sup> بالطبع اقتصر نفعه على وقته. فمن ثم لا يزداد<sup>(1)</sup> طالب العلم<sup>(0)</sup> لللنيا مسئلة<sup>(1)</sup> إلا از داد<sup>(۷)</sup> إدبيارا عن الحق؛ ولا يستفيد غالب الناس من المحافل العامة، كالكتاب والميعاد و نحوه، إلا استحلاؤه<sup>(1)</sup> في الوقت، وينفع ذا الحقيقة، ما يفيد من أي وجه يخرج<sup>(1)</sup>، فافهم.

#### قاعدة: ١٣٠

ما خرج من القلب، دخل القلب<sup>(11)</sup>، وما قصر على اللسان لم يجاوز الآذان. ثم هو بعد دخوله للقلب<sup>(11)</sup> إما أن يلقى معارضا فيلغعه بجحود كحال الكفار، أو بإعراض كأحوال<sup>(11)</sup> المنافقين، أو يحول بينه و بين مباشرة القلب حائل رقيق كأحوال العصاة، أو [يمس]<sup>(11)</sup> سويلاه <sup>(14)</sup> و يباشر <sup>(10)</sup> حقيقته، فيوجب الإقدام والإحجام<sup>(11)</sup> عـلى حكمه، كحال أهل الحق من المريلين. فأما العارف فمستفيد <sup>(11)</sup> من كل ذي فائدة كان من قلب أو غيره، فافهم<sup>(11)</sup>.

- في ب: التحقيق.
- ٢- في ج: بسوء الحال و في النسخ الأخرى: مو الحال.
  - ۲۔ في **م رق**: ساعه
    - في 📥: لايز اد
      - ه\_ في **مون**: علم\_

- ٤. في طه: ميله.
- ٧\_ في 📥: من الله بعد (دادر اند\_
  - ٨\_ في **س:** استحلا\_
- ٩. في **م: يخرج و** في النسخ الأخرى: <u>خرج</u>.
  - ١٠\_ في **ط**: <u>للقلي</u>د
  - ۱۱\_ في ط; الفليد
  - ۱۲\_ في **ف: باحرال**\_ ۱۳\_ في **م**: لمي\_
  - ۱۳\_ في**م**;ل<u>س</u>\_ ۱۴\_ في**ق**;بسويدالقل
  - ٤. في ق: بسويدا لفليد
     ١٥. في ب: فيباشر.
  - ··- بي جن<u>، م</u>-۱۱\_ في **ز**: على الحق ( اند بعد الاحجام.
  - پ <u>ب س</u> ۱۷ في **ص ، ب ر ط**: فينتقبلد
    - ۱۸\_ فافهم ساقط من **ب**\_

## (151)

### قاعدة: ١٣١

قال الشافعي<sup>(1)</sup> رحمدالله: "الشعر<sup>(٢)</sup> حسنه حسن، و قيحه قبيح <sup>(٣)</sup>". فالمتمثل تابع في ذمه و مدحه<sup>(3)</sup> للمتكلم به. ثم هو عندالاحتمال مصروف لنية قائله، أصلا أو تمثل<sup>(٣)</sup> كسامعه فتعينت مراعاة أحوال أهله، والمسوع عليه. فلا يوضع وصف<sup>(1)</sup> دني على علي لأنه إساء ة أدب، ولا بالعكس، لأنه إخلال بالحال. ومن ذلك ما روي أن أبا سعيد الخراز<sup>(٣)</sup> قال لمن رآه في النوم: ان الحق أوقفني بين ينيه. وقال : "تحمل<sup>(٨)</sup>، وصفي على ليلى وسعدى؟ ، لولا أني<sup>(٩)</sup> نظرت إليك في مقام أردتني به خالصا لعذبتك"، إنهى، فافهم<sup>(١٠)</sup>.

#### قاعدة: ١٣٢

اعتىراف المحقق بنقص <sup>(11)</sup> رتبة، هـو فيهـا عـلى الجملة يقضى بذمها على نحو <sup>(11)</sup> ما حكي في اعترافه، لأن أخباره راجع لأمانته، فلا يذكر غير ما تحقق<sup>(11)</sup> ذمه، وإلا فهو كذاب<sup>(11)</sup>. ثم هو<sup>(10)</sup> فيها،

- ا. مبقت ترجمته، أنظر قاعدة: ٤٢
- ٢. في ق ، ف و ب: كلام ز اندبعد الشعر.
- ٣. لم أعثر على قول الشافعي ولكن ذكر الشافعي الحديث في مسنده مرسلا عن عروة في هذا معاه بلفط : عن هشام بن عروة عن أبيه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "الشعر كلام، حسنه كحسن الكلام و قبحه كفييحه".
  - ۲۲ مستد الأمام فشاهي، كتاب الأدب، حديث رفم: ۱۸۸۱ ، ۱۸۸۱ .
    - في **ب**: مدحه و ذمع

- ٥. في ط: تشبلا.
- ۱۔ وصف سائط من **عدی**۔
- ٧\_ (i) في **من**: <u>الحرائ</u>\_
- (ii) البو سعيد أحمد بن عيسى لخرار (٨٩/٢٨٦) من مشائخ لصوفيه، بغدادي، نسبته إلى عزر الحلود. قبل: "إنه أول من تكلم في علم الفناء والبقاء". له تصانيف في علوم القوم منها "كتاب الصدى أو الطريق إلى الله. ط" ومن كلامه: "إذا بكت أعين الخالفين نقد كتابوا الله بدموعهم".
  - ۲۹ شلرات قلمت ۲۱:۱۹۱۲ الأعلام، ۱۹۱۱،۱۹۱
    - ٨. فې **ز ، ق ، ف ، ص ر ب**: <u>اتحال</u>.
      - ۹\_ في **س**: <u>اننى</u>\_
      - ۱۰\_ انتهی، فافهم ساقط من **ب**ر
        - 11\_ في **س**: ينقص\_
        - ۱۲\_ نحو ساقط من **ب**\_
          - ١٣\_ في **ط**ة <u>حقق</u>\_
        - ۱۴۔ في**ب**: کلب۔
        - ۱۵۔ هر ماقط من **ص**۔

إما معذور، أو مسيء، و أولى<sup>(1)</sup> بيه العذر، فيعذر ولا يقتدى به لأنه<sup>(1)</sup> يـحمل على البكيت <sup>(٣)</sup> ونحو ٥، مما يبعد<sup>(4)</sup>، والله أعلم.

#### قاعدة: ١٣٣

منع الشيء لما يعرض فيه أو بسببه، لا يقضي <sup>(٥)</sup> بنقص <sup>(1)</sup> أصل حكمه. وقدم جزم [محققوا]<sup>(٧)</sup> المتأخرين من الصوفية وأكثر الفقهاء، من منع<sup>(٨)</sup> السماع، لعارض الوقت من الابتداع والضلال بسببه؛ حتى قبال المحاتمي <sup>(٩)</sup> رحمه الله: "السماع في هذا النزمان لا يقول به مسلم، ولا يقتدى <sup>(١)</sup> بشيخ يعمل السماع<sup>(11)</sup> و<sup>(٢1)</sup> يقول<sup>(٢1)</sup> به<sup>(٢1)</sup>،

وقال الشيخ أبو الحسن الشاذلي(<sup>١٥)</sup> رضي الله عنه: "سألت أستاذي [عن](<sup>١١)</sup> السماع"،

- ال في ذراق مع و ب: الاولى.
  - ۲. في ف: لا انه مکان لانه.
- ٣٠ في م: البكون و في في: التنكيث و في ق ، ف و عن: التبكون و في ب: التكون و في هـ: البكيته.
  - في **ط**ه: يعبد
    - <sup>م</sup> في**ب**: <u>ب</u>فنضي۔

- ۱. بنقص ساقط من **س**۔
- ٧. في **م ، ڙ ، ص ر ب**: محقق.
- ۸ فې **ز ، ق ، مې و بې**: بېنغ ـ
- ٩. مبقت ترجمته أنظر فاعدة: ٥٢
  - ۱۰ \_ في **مى**: ئقتادى \_
    - في ز: بالساع.
    - ۱۲ في **می ريد: <u>او</u> ـ**
    - ١٣\_ في **ز**: لايقرل.
- ١٤. لم أعشر عملى هذا الفول في كتب ابن العربي. ولكن ذكر ابن العربي آراء و بالسماع في كتابة الفتو حات المكيد وقال بعد بحث طويل بالسماع: "رأما ملحبافية فإن الرحل المتحكن من نفسه لا يستدعيه وإذا حضر لا يعترج بسببه وهو عندنا مماح على الإطلاق لأنه لم يشت في تحريمه خي و عن رمول الله تحصي نفسه لا يستدعيه وإذا حضر لا يعترج بسببه وهو عندنا مماح على الإطلاق لأنه لم يشت في تحريمه خي و عن رمول الله تحصي نفسه لا يستدعيه وإذا حضر لا يعترج بسببه وهو عندنا مماح على الإطلاق لأنه لم يشت في تحريمه خي و عن رمول الله تحصي منا كان الرحل من لا يعترج و يسببه وهو عندنا مماح عليه على الإطلاق لأنه لم يشت في تحريمه خي و عن رمول الله تحصي في كان الرحل من لا يحدقله مع ربه إلا فيه فواحب عليه ترك أصلا ظانه مكر إلهي عني، أم إن كنان يحدقله فيه و في غيره وعلى كل حال ولكه بحده في التعرات أكثر فحرام عليه حصوص الفاري ولا يحدقله فيه عنو من استمعه من قاري غير م بلي الموحق في الغر و نفي الغرار ولكه بحده في المعر و في غيره وعلى كل حال ولكه بحده في العمات أكثر فحرام عليه حصوص الفاري و لا يحدقله فيه ما يسمعه من قاري غير طب الصوت فلا يعرف على ألما حلو لا على قالم و في غيره حي في الغير و في غيره حي في الفرار حد لا على قالبه في حدولا على قالمه في المعر و في غيره من الرقد في العمات أكثر فحرام عليه ما يحدون من الربي في في من أور خلى العروفي المعر و في غيره من إلى على ذلك الوحدو لا على قالمه في المعر و في في من الرقد في الحمو من الرقد في المعر و في في من على ألما وحدو لا على ما يحد فيه من الرقد في المعر و في في من حام عليه و و ينامي من بلالهي و المعلي و لا يعلول و ينفول في مساع الطبيعية أنه مناعه بالله في لا هذا لا يحمو عليه و ترك من في الطبور في ما ع الطبيعي أنه منا و الم يعمد عليه و لا يغول في مساع الطبيعية أنه مناعه و الله و الم يقرل في مساع الطبيعيه أنه مناء و الله في العبر و يفرى بين مساعه الإلهي و الروح حلي و الرك من يشدى بينه عليه و لا يخلط و لا يقول في مساع الطبيعية أنه مناع مالله من إن كان من يشدى به ما يس عليه و لا يقط و لا يقول في مساع الطبيعية أنه مساعه بالله في الم يقت الكنه.
  - ۲۹ القنوحات لاسكية لامن قدري، ۲: ۲ ۵ ۵
    - ١٥. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٥٩
      - 11\_ في**م**: <u>على</u>\_

(123)

فقال: "أنهم ألفوا آباءهم ضالين. فهم على آثارهم يهرعون" <sup>(1)</sup>. وقال ابن نجيد<sup>(٢)</sup>، رحمه الله: "زلة في السماع شر من [كلما وكلما]<sup>(٢)</sup> سنة تغتاب الناس"<sup>(٤)</sup>. وقيل للجنيد<sup>(٥)</sup>: كنت تسمع، فلم تركت<sup>(1)</sup> ؟ قال: "ممن؟" ، قيل له: من الله، قال: "فمع من<sup>(٢)</sup>"؟ انتهى.

و مجرى الحكم في المنع كالذكر بالجمع فتأكد <sup>(٨)</sup> لفقد حكم الأصل. فالقاتل بسد الذرائع يمنع بالجملة، وغيره<sup>(٩)</sup> يمنع ما تصور <sup>(١٠)</sup> فيه الباطل ليس إلا، والله أعلم.

۲۔ (i) فی طح: ابن عبد

(ii) أبو عسرو إسماعيل بن نحيد السلمي البسابوري(٩٧٧/٦٦) زاهد عابد صحب إباعتدان و اقتى لحنيد و كنان من أكار مشائغ وتعد له طريفه ينفر دبها من تليمي الحال وصون الوقت، سمع الحديث ورواد قال اين الحوزي: "كنان شفه و كنان خيخ الصوفية في نسابور.. توفى بدكه وله "خزء" في الحديث من كلامه: "من أظهر محامنه لمن لا يملك ضره ولا نفعه قد أظهر حهام".

At من قبلت تصوفيه ٢ ٥٣٤. لا منك تقديم ٢ ٢ ٥٤٤ في تعديم ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ قدم تعامل الد ٢ ٢ ٢ علومت قلمت ٢ ٥ ١ الأعلام ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ذكر التقديم ٢ ٢ ٢ ٥٤٤ في هذا معناه معناه ٢ ٢ ٥ ٤ الأمناذ ٢ ٢ ت ذكر التقديري قنول ابن تسعيد في هذا معناه مسعت الأمناذ أبا على المفاى رحمه الله يقول: التسمع أبو عمرو بن تسيد و التسمرآ باذي و الطبقه في موضع فقال النصر آباذي: أما أقول: إذا التمنع القوم فواحد يقول نياً و يسكت الباقون عبر من أن يتنابوا أحداً فقال أبو عمر: "و لأن تتناب أنت ثلاثين منه أسعى لك من أن تطهر في السماع ما لست به".

- ۲٤ اگر ساکه القطیریة، ٤ م ۲٤
- ۲. في ط: كذاوكذاو في النبخ الأخرى كذاكذا، و ساقط منها.
  - ٤. (i) في عن: الناس فيها ، فيها زائد فيها.

(ii) ذكر السهرور دي نحوه قبل كان التمر آبادي رحمه الله كثير الولع بالسماع فتوتب في ذلك فقال: نعم هو تتبير من أن نعقدو نتناب، فقال له أبو عمرو بن نحيد وغيره من أعتوانه: هيهات يا أبا القاسم زله في السماع شر من كذا و كذا منه نتناب الناس\_ و ذلك أن زله السماع يشارة بإلى الله تعالى و ترويج الحال بصريع أعمال.

- ۲۰۰۰ عوارف المعارف، ۲۰۰۰
- هـ (أ) في عن: للحتبد رحمه الله ـ
- (ii) مبقت ترجمنه. أنظر قاعدة: ١٤
- في ط: تركت السماع و السماع ماقط من النسخ الأخرى.
- ٧. ذكر السهرور دي نحوه قبل أن العنبد ترك السماع فقبل له: كنت تستمع؟ قمال: "مع من؟" قبل له: تسمع لنفسك؟ قمال: "ممن؟" لأنهم كنانوا لا يسمعون إلا من أهل مع أهل فلما فقد الأخوان ترك.
  - ۲۹ عوارف فسدرف ۱۸۹۰
  - ٨\_ في م: فتاكد و في النسخ الاخرى: يتاكد
    - ٩. وزائد في ب بين غيره ويستع.
      - ۱۰\_ في **ط**ة <u>يتصور</u>\_

القرآن ، الصافات: ۷۰۰٬۱۹٬۳۷

## (155)

#### قاعدة: ١٣٤

ما أبيح للضرورة، قيد بقدرها<sup>(1)</sup>، ووقف به على وجهها<sup>(٢)</sup> و<sup>(٣)</sup> روعي فيه شرطه<sup>(1)</sup>، صحة<sup>(٥)</sup> و كمالا، ومن ذلك، السماع، و<sup>(1)</sup> الضرورة<sup>(٧)</sup> الداعية له ثلاث<sup>(٨)</sup>: أولها: تـحريك القـلب، ليـعـلـم ما فيه بمثيره، وقد يكتفي عن هذا بمطالعة وجوه<sup>(٩)</sup> الترغيب والترهيب، ومفارضة أخ أو شيخ. الشاني: الرفق بالبدن يارجاعه للإحساس و مثيرات الطبائع<sup>(١٠)</sup> حتى لا يهلك بما ير دعليه من قوى الواردات<sup>(11)</sup>. وقد يستغنى عن ذلك بملابسة العادات البشرية في الجملة كالنكاح والمزاح ونحوه. الفالث : التنازل للمرينين حتى تنفرغ قلوبهم لقبول الحق<sup>(٢١)</sup> في قالب الباطل، إذا ليس لهم قدرة على قبول الحق<sup>(١٢)</sup> من وجهه بلا واسطة من الطبع. ولهذا الوجه نحا الششتري<sup>(11)</sup> رحمه الله<sup>(١٠)</sup>

## قاعدة: ١٣٥

استمجلاب النفوس بمساعدة طبعها أحرى<sup>(٨١)</sup> لتقريب نفعها. فمن ثم وقعت المنفعة بالأزجال والقصص في تعريف الطريق، والإشارة إلى حقائقها، لكن رائحة البساط مصاحبة لما خرج منه،

- ۱\_ فې**ز**: <u>شب</u>لها\_
- ۲\_ ووقف به على وحهها ساقط من ط ـ
  - ٣\_ في طه: او\_
  - هـ في **س**: <u>شرحه</u>
  - ه في **من**: <u>صحة</u> مكرر ال
  - ٦. ريانط من ق، ف و ص ـ
    - ٧\_ في **ب**: <u>للضرور ق</u>ـ
  - ٨. في ب: ثلاثا و في طه: ثلاثه.
    - ٩. في **ط**ة <u>و</u>حوب.
  - ۱۰ \_ و میراث اطبائع ساقط من 🖶 \_
- 11\_ هنا هذه العبارة ليس في ط: وقد يستغنى عن ذلك ...... والمزاح و نحوم.
- ١٢\_ في طد: هذه العبارة مكررا: في قالب الباطل اذ ليس لهم قدرة على قبول الحق.
  - ١٣ في أو ما في قوة لفبول الحق و في قو ، عن و ب: فوة قبول الحق.
    - ٤ (أ) في ب: التسترى ـ
    - (ii) مبقت ترجمته انظر قاعدة: ٨٩
      - ۱۵ في **ب**زرضي للله عنه .
        - 14 في **ف**: بارىخالەر
      - ۱۷ والله اعلم ساقط من ب.
        - ۱۸ في **مون**: اخرى.

فلاتستفاد (1) فمائدته إلامعه. فلللك (<sup>11)</sup> لاتــجـد مولعا بالشعر صرفا له حقيقة في ديانته، وإن كانت فمع حيرة<sup>(٢)</sup> و دعوى، لأنه مصحوب بهما <sup>(٤)</sup> في أصل وجوده غالبا<sup>(°)</sup>. ومنه قول أبي<sup>(1)</sup> عثمان<sup>(۷)</sup> رحمه الله: "مَن أمَر السنة على نفسه قولا وفعلا نطق بالحكمة، ومن أمَر الهوى على نفسه قولا و فعلا نطق بالبدعة <sup>(٨)</sup>». والله أعلم

#### قاعدة: ١٣٦

.....

| إذا وقف أمر عـلي شـرطـه في صحته أو كماله، روعي ذلك الشرط فيه (1)، وإلا كـان العمل فيه                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| خارجا عن حقيقته. و شرط <sup>(١٠)</sup> السماع عند القائل به <sup>(١١)</sup> ثلاث.                                            |
| أولها : مراعاة آلاته <sup>(١٢)</sup> التي <sup>(٦٢)</sup> يقع فيها و معها و بها، وهي <sup>(٢)</sup> الزمان والمكان والإخوان. |
| الثاني: خلو الوقت عن معارض ضروري أو حاجي <sup>(١٠)</sup> شُرعا أو عادة إذترك الأولى للرخص،                                   |
| تعريض بالحق (٢٠)، وإخلال بالحقيقة.                                                                                           |
| الثالث: وجود الصدق من الجميع <sup>(٧٧)</sup> ، وسلامة الصلو في الحال، ولا يتحرك <sup>(١٨)</sup> متحرك إلا بغلبة.             |
| ۱_ ف.ق وطب: لا بــنفاد.                                                                                                      |

- - في ك: ولذلك. ۲\_
    - فې **ق**: <u>خبر</u>قہ ٢
    - في **ف**: بها۔ \_t

\_v

- اهمنا هذه العبارة ساقطه من طه: ومديه قبول ابني عثمان رحميه الله ....... نطق بالبلحة ومكان هذه العبارة ذانك العبارة -\_0 موجودة في ك: و خرطه عندالقائل به للات.
  - في **ز**: وقد قال ابو\_ -1
  - في **ف**: بن عثمان ـ (i)
- أبو عثمان معيد بن إسماعيل بن منصور الحيري، التيسابوري وأصله من الري (٢٩٨ه / ٩١) صحب قديما يحي بن (ii) معاذال لزي وشاه بن شحاع الكرماني ثمر حل إلى نيسابور إلى أبي حفص و صحبه والتذعنه الطريقة. قال أبو نعيم: كان حميد الأحلاي امديد الأرفاق بنقبت بركت والسارة على أهل نسبابور وتوفى بها ودفن بمقبرة الحبرة عندقبر أسناذه أبي حفص البسابوري. قال اسلمي: سنعت عبدالله بن محمد بن عبدار حمّن الرازي يقول: "لقيت العنيد ويوسف بن الحسين و محمد بن الفضل واباعلي الحوزجاني وغيرهم من المشائخة فلم لا أحد أعرف بالطريق إلى الله عز و حل من أبي عشان".
  - طبقات الصوفية، ٢٤ حلية الأولياء، ت ٢٨ هـ، ٤٤:١٠ طبقات الكبري للشعراني، ٢٤:٢٠ û
- ذكر القشيري نحوه: قال أبو عثمان: "من أثر المنه على نفسه قولا و فعلا نطق بالحكمة، ومن أثر الهوى على نفسه قولا و  $\neg V$ فعلا نطق بالبدحه"\_
  - الإسائة القضيرية، ٢٢٧:١ û
  - هنا هذه العبار ةز اندة في 13 لما كان مشروطا به على حسبه. \_٩
    - في **ق**: <u>شروط</u>\_ 1.
    - به ساقط من على و ب و عند القائل به ساقط من ط \_ \_11
    - في ف: الاشباء و في ب: الاك و في ها: الايه. \_13
      - التي ساقط من ਦ ـ \_17
        - في **ڪ**: علي۔ \_1 t
      - في **ب**: <u>حار حي</u> -10
      - في **زارق ، ف ، من و ب**: <u>تفريط في الحق</u>. 11
        - في **س: الحمع.** في **ز ، ق ، ف** و ب: فلا يشترك. \_) v
        - \_) A

#### (۱٤٦)

وإن فهم منه غيرها سلم له الأدنى وأدبه الأعلى، و ذكره القرين<sup>(1)</sup>. ولا ينزال المصوفية بخير ما تنافروا، فإذا اصطلحوا<sup>(۲)</sup>، قل هنهم إذ لا يكون صلحهم إلا مع إغضاء<sup>(۳)</sup> عن العيوب، فإنه<sup>(+)</sup> لا يخلو المرء عن عيب<sup>(0)</sup>، والله أعلم.

## قاعدة: ١٣٧

التغزل والندب والإشارة<sup>(1)</sup>، والتعريج، دليل البعد<sup>(۷)</sup> عن وجو دالمشاهدة. إذ الجلال<sup>(٨)</sup> مانع من<sup>(٩)</sup> قيام النفس<sup>(١1)</sup>، والشعر من محامدها<sup>(11)</sup>. ومن ظهر نور الحق على قلبه لم يبق فيه نصيب لغيره، فيكون ما جاء عنهم<sup>(١1)</sup> أشهى إليه من الماء البارد<sup>(11)</sup>. ولهذا قمل شعر المحققين من الأكابر، كالجنيد<sup>(14)</sup>، والشيخ أبي محمد عبدالقادر<sup>(٥<sup>1</sup>)</sup>، والشاذلي<sup>(11)</sup> ونحوهم؛ ولهم أسوة في الأكابر من الصحابة، إذ كانوا أعلم الناس به. ولكن<sup>(١1)</sup> لم يذكروه<sup>(٨1)</sup> إلا في محل لا يشير بشيء<sup>(11)</sup> من الحقائق، وإن كانت مضمنة<sup>(٢٠)</sup> فيه، فعلى قدره، والله أعلم.

- 1\_ <u>القرين</u> مكرر في **س**\_
  - ٢. في ق: اصلحوا
  - ۲. في **عن**: اعضاء.
    - t. في قق∶<u>رائ</u>خ

\_0

٦.

- (i) في ز ، ق ، ف ، من و ب: عبب بحال \_ بحال زائد فيها\_
- (ii) 👘 هنا هذه العبار ةز اندة في 🕻 : وما يعلم من انفاق من عمل الوفاق و المخالفة تمنع الموافقة.

(iii) ذكر السهرور دي قول رويم نحوه "تفال رويم: لا يزال الصوفيه بغير ما تناقروا فإذا اصطلحوا هلكوا، وهذا إذا (iii) ذكر السهرور دي قول رويم نحوه النفوم ، يقول: إذ الصطلحوا ورفعوا المنافرة من بينهم بخاف إذ قمن رويم إلى حسن تفقد أحو ال بعض أشفاقا من طهور الفوس، يقول: إذ الصطلحوا ورفعوا المنافرة من بينهم بخاف أن تخامر البواطن المساحدة المعض البعض في إهمال دقوق آدابهم و بذلك تظهر الفوس و تستولى . ثان تخامر البواطن المسرور في زائل من من طهور الفوس، يقول: إذ الصطلحوا ورفعوا المنافرة من بينهم بخاف أن تخامر البواطن المسرور في إمار من طهور الفوس، يقول: إذ الصطلحوا ورفعوا المنافرة من بينهم بخاف أن تخامر البواطن المساحدة المعض البعض في إهمال دقوق آدابهم و بذلك تظهر الفوس و تستولى . ثابة حمورف في إن من عليم من أن تحاصر في في في في المنابية من منابعة المعض في إهمال دقوق آدابهم و بذلك تظهر الفوس و تستولى .

- في **ق ، ف رسى:** الاخادة.
  - ب\_\_\_\_ ∨\_\_\_في**ق**:العبد\_
- ب \_\_\_\_\_ ٨. في في: والحمال زائد بعد الحلال.
  - ب <u>ب</u> <u>س</u>۔ ۹۔ من ساقط من **ف**۔
- - في في: محاملها...
  - 1۲ في ز ، ص و ب: عنه وفي ق: به عنه و في ف: عنه امره.
- ١٣ ـ هنا هذه العبل قز اللدة في **ز**: بيل لا تسعد في نفسه بنيه تقبل ما سو اه ولا تتسع لرويه غيره و رويه المحجوب توحب العسي. عن غيره فهو لاء فلا بذكر الا بذكره.
  - ۱٤ ميف ترجمند أنظر قاعدة: ١٤
  - ١٥. مبقت ترجبته أنظر قاعدة ٥٣
  - مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٥٩
    - ۱۷ فې زورن د فر ب: لکنهم.
      - ١٨\_ في 📥: لم يذكره\_
  - ۱۹ فې **زانۍ اف اص و ب**ا <del>لشي</del> -
    - ۲۰ في في تصنيف

### (157)

#### قاعدة: ١٣٨

عقوبة الشيء و متوبته من نوعه 'سيجزيهم' <sup>(1)</sup> ، نجزاء وفاق<sup>11 (1)</sup> ، نمسن زنى زنى بأهله <sup>(7)</sup>، ومن عوقب <sup>(٤)</sup> مؤثر السماع والقول ياطلاق اقوال الناس (<sup>0)</sup> فيه ولتيب ياطلاق ثناءالماس عليه. فلا <sup>(1)</sup> يزال بين مادح وذام، وجه (<sup>٧٧)</sup> لا يمكن انفكاكه، حيى ينفك مما<sup>(٨)</sup> هو به، كما جرب من سنة الله ومنه حكاية يوسف بن الحسين <sup>(٩)</sup> في قوله: إيارم في اهل <sup>(٠)</sup> الرأي<sup>(٢١)</sup>. ومنه عقوبة ابن الجلاء<sup>(٢١٦)</sup> في ذكره استحسان و جه شاب بإنساء<sup>(٢١)</sup> القرآن <sup>(٢٤)</sup>، إذ البصيرة كالبصر<sup>(٥٠)</sup>، والله أعلم.

- في ق: ميحريهم وصفهم وفي **ز ، ف ، من و ب**: ميحزيهم وصفهم. (i) \_1
  - القرآن، الأنعام: ١٣٨،١٣٩،٦ (ii)
    - القرآن ، النباء: ۲٦،۷۸ ۲\_
  - ذكر المناوي تحوه: "من زني زني به ولو بحيطان داره" \_ \_٣
- فيض المُدير «حديث رفم: ١٤٢٢ ت: ١٤٢ «سند اللردو من الديلسي «حديث رفم: ٢٢٧ ه ŵ
  - في م: <u>من عوقب</u> و في النسخ الأخرى: <u>من ثم عوقب</u>. \_t
    - في 👍: ذم مكان اقو الـ \_0
      - في **ف**: <u>و لا</u>۔ \_1
      - في ۋ: بو حد  $\_^{\sf V}$
    - فې **ز ، ق ، ف ر ب**: عبار  $\_\wedge$
- أبو يعقوب يوسف بن الحسين بن علي الرؤي (٢٠٤ / ٢١٦) ( اهدصوفي، من العلماء و الأدباء كان شيخ الري و الحبال \_٩ في وقده كمان أوحد في طريقته. صحب ذي النون المصري ورافق ابا معبد الخراز في بعض أسفار ه قال ابن ابي يعلى: يقال أنه كان أعلم أهل زمانه بكلام والنصوف
- طبقات لصوفية، ١٩١. ٥٨، أوصفة كصفوة، ٢٠٢٤. ١٠٢. كرسلة القطرية، ٢٤،٤١٤ باطبقات الكرى للغم في ٢٢،٢٠١٠ الأعلام، ٢٢ û
  - في **ڪ**: <u>لاهل</u>۔ 11. () \_11
- في **ق**ر الري. روي أنه كمان إذا سمسع الفرآن لا تقطر له دمعه وإذا سمع معرا قامت قيامته ثم التفت إلى الحاضرين و يقول: -(ii) أتلومون أهل الري على قولهم يوسف بن الحسين زنديق وهم معذرونًا.
  - الطبقات فكبرى للشعرفي ٢،٢٠ û

و نقل أبو نعم حكاية فه: قال مصورٌ بن عبدالله الهروي: لما ورد كتاب يوسف بن الحسين على الحيدانتهيت أن أرام من حسن كلامت فخرجت من بقداد زائر اله، قلما حت الري سألت عن دل يوسف فقالوا: أيش تعمل به؟ هو رجل زنديق فسألت حتى دللت ا عليم فدعلت عليه، فلما وقعت عينى عليه امثلاًت هيئه من رؤيتمر وكان بين يليه مصحف يقراء فيمر فسلمت عليمر فقال لي من اين أقبلت؟ قلت: من بقدادقال: و إلى أي شيء حت؟ قلت: ( أز إليائد فبقال لي: لو قال لك بحلوان أو بقر موسين أو بهسدان رحل تقيم عنسلتي حتى أقوم بكلفافك، فاخترى لك مطرية و دارا كان ذلك يمتعك من زيارتي. قلت: ما ابتلبت بشيء من هذا. ولو كان بدالي لا أدري كيف كتت في ذلك الوقت. قال أعيلك بالله ، أنت كيس ، عسى تقول شيا. قلت نعم قال: عن لي. فإهدات فقلت

ر أيك تبنى دائبا في تطبيعتي صرف لو كنت ذا حرم لهدامت ما تبني كانى بكم و للبث أفضل قولكم الاليننا نبني إذا اللبث لا يغنى قال: فيكم حتى أبني المصحف الذي بين يديه ثم قال: يا بني ألوم أهل الري أن يقولوا: يوسف بن الحسين زنديق. يُمّا من الغداة أقرأ في كتاب الله ولا أبكي وقلت أنت ذين البيئين، أبصر أي شيء وقع.

- حلية الأولياء، ١٠: ، ٢٤، و مكلافي قر القة القطيرية، ٤: ٢٢٨، ٢٢٨ û
  - فی **س**: ابن الحلا۔ (i) 118
  - مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٣٢ (ii)
    - في 🗨: بانشا م \_17
- روًى القشيري: قال ابن الحلاءر حدة الله: كنت أمشى مع أستاذي فرأيت حدثًا حسولًا فقلت لأستاذي با أستاذتر ي يعذب ا \_1 t الله هذه الصورة فقال: أو نظرت إله مشرى غبر قال: فنسبت القرآن بعده بعشرين مناه
  - الرحائة القطيرية، ١: ٢٢٤ û
    - في **ق**: كالبصير ـ \_10

#### (111)

#### قاعدة: ١٣٩

حفظ العقول واجب كحفظ (1) الأموال والأعراض؛ فمن ثم قيل يمنع (1) السماع باتفاق في حق من علم غلبة (<sup>٣)</sup> عقله به (<sup>٤)</sup>. ولا يجوز قطع الخرق، وإن دخل فيه (<sup>٥)</sup> على المكارمة، لإضاعة المال <sup>(1)</sup>. ولا يجوز أن يدخل مع القوم من ليس منهم. وإن كان عابلا أو زاهلا لا يقول بالسماع، ولا يراه. وكذا (٧) العارف، لأن حاله أتم، فيؤ دى لاغتيابه <sup>(٨)</sup> الجماعة بالنقص، وصورة الهوى واغتيابهم <sup>(٩)</sup> له.

م يوري من المسيح (<sup>11)</sup> أبو العباس الحضرمي (<sup>11)</sup> رضي الله عنه: "كان يصحب بعض المشايخ فقيه، فإذا حضر السماع صرفه ولا يسمع (١٣) بحضوره، مع كونه في عداد (١٤) أصحابه. وقال: إن السماع فيه، طريق، ولكن لمن <sup>(١٥)</sup>له به <sup>(١٦)</sup>معرفة". والله أعلم.

#### قاعدة: ١٤٠

يعذر الواجد (١٧) بيحالة لا يملك نفسه فيها، وله حكم (١٨) المجنون في حاله (١٩)، بسقوط اعتبار أفعاله، وعدم جري الأحكام عليه إن تحقق وجود الحالة (٢٠) منه، و يلزمه إستدراك للفائت (٢١) كالسكران، لتسببه في الأصل. وينتفي جواز الاقتداء به، كتواجد النوري (<sup>٢٢)</sup> في قيامه للسيف،

- في 🛃: لحفظ  $_{-})$ في **ف ر ڪ**: بنتع ـ ۲\_
- في **ف**: غلبه ـ \_٣
- في **ف**: لد \_t
- فبه ساقط من طد . \_0 \_1
- في ف: المال به، به زائد فيها. في 👍: كذلك. \_V
  - في **عن**: لاعتبابه
  - \_A في **س**: و اعتبابهم. \_٩
  - لنا ساقط من 🖶 ـ 11.
  - في **ئن:** ئېختار \_11
- مبقت ترجيئه. أنظر فاعدة: ٨٢ \_13
  - في **ق رطہ:** لا يسمع۔ \_17
    - فى **مى رحك**: اعداد \_ \_) t
      - -10 في **عن**: <u>من</u>-
      - به ساقط من 🕹 ـ 11
      - في ظه: الو احد \_) v
      - في ق: الحكم-\_) A \_14
      - في **ف**ر: حاله في **هي:** الحالد
- .۲۰ 181
- افي م: للفائك وفي ق: الغائب وفي النسخ الأخرى: الفائك ..
- البوالحدين أحددين محدد لذيري (٢٩٥ /٨،٧٠) والدونشا بيقلاد بقوي الأصل ، صحب مري استقطى ولين لحول ي، وكان من أقران ۲۲\_ الجنيد رجمه للله واكان كبير اشان حسن لمعاملة واللساند قال الجنيد: ممنذ مات لتوري لم يتعر عن حقيقة لصدق أحدث
  - طبقات الصوفية، ١٦٤، لأرسالة القطيرية، ٢٢٨، حلية الأوكيل، ت ٢٤٥، ٢٠: ٥٥، ٢٤، ٢٤، ٢٤، Ĥ

#### (129)

إيشارا وإلا فهو إعانة على قتل نفسه<sup>(1)</sup>. و كحالة<sup>(1)</sup> أبي حمزة <sup>(7)</sup>، في بقائه في البئر حتى أخرج بمهلكة<sup>(4)</sup>. و كحالة الشبلي<sup>(0)</sup>، في حلق لحيته<sup>(1)</sup>، وإلقائه المال<sup>(V)</sup> في البحر عند شعوره ببخله<sup>(A)</sup>، إلى غير ذلك مما لا يوافق الشرع من ظاهر<sup>(P)</sup> أعمالهم التي حمل [عليها]<sup>(11)</sup> غالب الوجد، كما هو ظاهر من حكاياتهم، ولهم<sup>(11)</sup> فيها حكم المجانين؛ ومن ذلك الرقص و نحوه.

وبالجملة فلاعتب على معذور، لم يقصد المخالفة بوجه لا يمكنه غير ما فعل لعدم ضبط حركاته. وقد قال عليه السلام<sup>(١٢)</sup> للمجنونة<sup>(١٣)</sup>: "إن شئت صبرت ولك الجنة، أو دعوت الله فشفاك"<sup>(١٤)</sup>. فرضيت على

- ۲\_ في ق: <u>كحال</u>\_
- ٣. أبو حمزة محمد بن باراهيم ابتدادي الصوفي (٨٨٢/٢٦٩) حالى بشرا الحافي و الأمام أحمد و صحب السري بن لمغلى قبال السلمي: كان لفنون العلم حامعا و كلام مالغاوب نافعا خيخ لقوم والسانهم في المحدة الشوى و الأس و القرب، يحث على تصحيح الأعمال والخفيف الأشال". نقل الخطيب وفاته في منه تسع ومنين وماتيتن وأما السلمي فقال: توفى منه تسع و ثمانين وماتين. قال اللخمي: تصحفت و احدة بالأخرى، والصواب منين لائمانين.
  - tt حلية الأولياءت ٥٩٠ ، ٢٢٢٠ ما ٢٢٢ سير أعلام البلاء، ت ٢٢١٢ ، ٤٤ ٤ ٥٤ ٤ ٥
  - ٤. أنظر لفصيله: حلية الأولياء، ت ٢٥٩٠، ٢٢١١١، ٣٢، ٣٢ مير أعلام النبلاء، ت ٢٢١٧، ٢٢١٠ ٥٤٢، ٥
    - مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٣٣
- ٢. قال أبو نتعيم: منعت أبا نصر بقول سنعت أحمد بن محمد النهاو ندى يقول: مات للشبلي ابن كان اسمه غالبا، فحزت أمه شنعرها عليه، وكنان للشبلي لحية كبيرة فأمر بحلق الحميع فقيل له: يا أستاذما حملك على هذا؟ فقال: حزت هذه شعرها على مفقود، فكيف لا أحلق لحيتي أنا على موجود ٢٠
  - ۷\_ فی <mark>ب</mark>: النام
  - ۸\_ في **س**: بنخله
  - ٩. فې زاق ف اها و ب طواهر .
    - ۱۰\_ في **م**ز<u>عل</u>ه ـ
    - 11 فې **ز، ق، مې رب**: فلهم.
    - ۱۲ في ب: عليه الصلوة و السلام.
      - ١٣\_ في **ف**: للمحتونه.
- ١٤ رواه البخاري نحوه: عن عمران بن أبي بكر قال: حلشي عطا بن أبي رباح قال: قال لي لين عبلى ألا أربك ممرأة من أهل الحدة قلت بدلمي قال: هذه السراة السوداء، أن النبي صلى الله عليه وسلم قالت: إني أُصُرَع و إنبي لتكشف، فأدع الله لي. قال: إن شقت صرت والك الحذه وإن شقت دعوت الله أن يعافيك، فقالت: أصر، فقالت: إني أتكشف، فادع الله لي أن لا لتكشف، فنحالها.
  - ۲۲ صحيح البحاري، کتاب قدرضي، (1) باب فصل من يُعَرَّع من قريع، حديث رفم: ۲۵۱ ه

<sup>1.</sup> قال أبو نعيم: "مسعت عمر المناء المقدادى بمكلا يحكى لما كانت محنه غلام الحليل و نسب الصوفية إلا الزندفة أمر الحليفة فالمر التحليفة بالقبض عليهم فاعد في حملة من أخذ النوري في حماعه، فادعلو اعلى الحليفة فأمر بضرب أعناقهم، فقدم النوري مبتدرا إلى السياف ليضرب عنفه، فقال له السياف: ما دعاك إلى الابتدار إلى الفقل من بين أصحابات فقال: أثرت حياتهم على حياتي هذه اللحظة فتوقف السياف والحاضرون عن قله، ورفع أمره إلى العليفة مراهم إلى قاض الفضاء. و كان يلى الفضاء يوعد إسماعيل بن إسحاق فقدم إليه التوري فساله عن ما تل العادات والطهارة والصلوة فأحابه ..... فلم مسع إسماعيل كلاما بكى طويلا لم دعل على الحليفة فقال: إن كنان هو لاء القوم زنادته فلس في الأرض موحد فأمر بتحليهم".

ta ، ۱:۱۰، دلیه الأولیان ۲:۱۰، د ۲ ه

#### (10.)

أن لها(1) الجنة، فهو (٢) خير من التعصب بالنكير وعكسه، وهو أقرب للحق إذلا عصمة، والله أعلم.

#### قاعدة: ٢٤١

الواجد، إن لا حظ معنى في وجده، أفاده علما أو عملا، أوحالا، مع ميله للسكون والإستلقاء ظاهرا فوجده من الحقيقة والمعنى. وإن لاحظ الوزن والألحان، فطبيعي، سيما إن وقع له اضطراب واحتراق في النفس. وإن لاحظ نفس الحركة ليس إلا، فشيطاني، سيما إن أعقبه اضطراب وهوشة <sup>(7)</sup> في البدن، واشتعال ناري. فلزم اعتبار ذلك بوجه من التحقيق تام، وإلا فترك طلبه<sup>(2)</sup> أولى وأفضل لكل ذي دين يريد السلامة.

#### قاعدة: ١٤٢

المتشبه <sup>(٥)</sup> بالقوم، ملحق<sup>(١)</sup> بالمتشبه <sup>(٧)</sup> يهم؛ لحليث<sup>(٨)</sup> : "من تشبه بقوم فهو منهم"<sup>(١)</sup>، لأنه مؤذن بالمحبة. وقد صح الرجل يحب القوم، ولما يلحق<sup>(١)</sup> بهم. قال: "أنت مع من أحببت"<sup>(11)</sup>. فجاز التشبه بأهل الخير في زيهم، إلا أن قصد التلبيس والتغرير، كلباس المرقعة وأخذ السبحة، والعصاء والسجادة<sup>(١٢)</sup>، والأصباغ<sup>(١٢)</sup> ونحوه، لما في <sup>(11)</sup> ذلك مما ذكر<sup>(10)</sup>، و<sup>(11)</sup> من حماية النفس عن كبائر، لا تمكن معه، وإن أمكنت، فلا تمكن المجاهر ق<sup>(١٢)</sup> بها. ثم لباس المرقعة أعون<sup>(11)</sup> على دفع الكلف، وأذهب للكبر وأقرب للحق<sup>(11)</sup>

- ۱۔ لھاساقط من **ب**۔
- ۲. في ق ، ف ، مس و ب : فهذا.
- ٣. في **عن: ه**ومنه و هذاليس بواضع في **ب .**
- ٤. في ب: طلبه و في النسخ الانحرى: سببه.
  - في **ز**: <u>الشيه</u>\_
  - ٤. في ب: يلحق.

\_0

- ۷\_ في ق ر عن: بالمثيد.
  - ٨. في **س:** الحديث.
- ٩. من أبي دارد، أو ل كتاب اللباس ، (المعجم ٤) باب ما حاء في الأقبية (المحفة ٤)، حديث رقم: ٣١ . ٤
  - ۱۰\_ في **س:** لا يلحق\_
- ۱۱. صحيح مسلم، كتاب أمر و أصلة و الأدب، (المعجم ، ٥)، باب البرء مع من أحب، ، حديث رقم: ١٧٢٠. ١٧٢
  - ١٢\_ في **ف:** السحاده.
  - ١٣\_ في **س**: الاصباع\_
  - ۱٤\_ في ساقط من **على** \_
  - ۱۵\_ فې **س**: <u>ذکروم</u>
  - ۱۹\_ وماقطمن **س**۔
  - ١٧\_ في **ف**: <u>المحاهره</u>.
    - ١٨\_ في **ط**ة الحقر\_
- ١٩\_ هكذا قال السهرور دي: "فقد يكون حمع من الصالحين على هذا ازي و التخشن، وقد يكون حمع من الصالحين بتكلفون -
  - لبس غير المرقع وزي الفقر، ويكون نيتهم في ذلك متر الحال أو حوف عدم النهوض بو احب حق المرقعة.
    - A عوارف المعارف، ٢٥٦

مع الاقتلاء بعمر<sup>(1)</sup> رضي الله عنه، إذ لبسهامع وجو دغيرها، لصلاح<sup>(۲)</sup> قلبه، ألا تراه يقول حين ألبس غيرها<sup>(۲)</sup> : "أنـكرت نفسي". وهي <sup>(٤)</sup> أيـضـا أقـرب لـوجو د الحلال في اللباس. نعم، ولـمنع<sup>(٥)</sup> أكشر الأذايات<sup>(1)</sup> في الأسفـار وغيـرهـا. وقد أمر الله نساء المؤمنات مع أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم و بناته<sup>(۲)</sup>، بالتدني حتى يعرفن، فلا يؤذين<sup>(1)</sup>. وكان عمر رضي الله عنه يضرب الإماء على التنقب<sup>(1)</sup>، للتشبه بالحرائر<sup>(1)</sup>.

وقال الشيخ أبو يوسف المدهماني <sup>(11)</sup>، رضي الله عنه لفقير <sup>(11)</sup> له أخذه العرب في البادية <sup>(٢٢)</sup>، و<sup>(11)</sup> لم يكن معه زي الفقر <sup>(10)</sup>: "المفرط أولى بالخسارة". لأن هذه الأسباب، سلاح، من دخلها احترام <sup>(11)</sup> من أجل الله، ومن لم يحترمه، فقد هتك ذمة <sup>(١٧)</sup> الله، ومن هتك ذمة الله، فلا يفلح<sup>(1٨)</sup>.

- ۲. في **ب**: لصالح.
- ۲. في ق و ه: يقول الاتراه حين البي غيرها و في ف ، س و ب: الاتراه حين لبي غيرها قال و في هامش ق: قال الاتراق حين البي غيرها و في ف: الاتراه حين لبي غير ما قال والتصويب من ه و ق.
  - هـ فې**زافانس رې**: <u>وهر</u>ـ
    - ه. في ف م و ب زينتم.
  - د في عن: الا إذا بات و في ب: الا ذيات.
    - ۷۔ <u>بناتہ</u> حافظ من **ف میں رب**۔
- ٨. قال تعالى: يا أيها النبي قل لأرواحك وبناتك و نساء المؤمنين يدنين عليهن من حلاييهين ذلك أدنى أن يعرفن فلا يؤذين.
   ٢٠ القرآن الأحواب ١٩٠٢ ه
  - ۹. فی ط: التقرب.
- ١٠ \_ رواه ابن أبي ضيبة بالمفطة عن أنسى بن مالك قال دخلت على عمر بن الخطاب أمه قد كان يعرفها بيعض المهاخرين أو الأنصار و عليها حلباب مفتعة به فسالها عنف؟ قال: لا؛ قال: فما بال حلباب ضعبه عن رأسك إنسا الحلباب على الخرائر من نساء المؤمنين فلكات فقام إليها باللارة فضربها بها برأسها حتى إلفته عن راسها.
  - ۲۴ الكتاب السمناف لابن ألى شية، كتاب المطوات (٤٩٥)، في الأمة تعلى بغير حدل ، حديث رفيز ٢٢٤٠
    - 11\_ (i) في **ز**: الهنداني و في طه: الرهماني\_

(ii) لمبوع يعقوب بن ثابت اللحماني لقيرواني (١٢٢٤/١٢) العالم الرباني كان من أكابر أعلام طريقة الإرادة وأتسد منسابينها ولقى أبا مدين الغوث وأعذعنه عبدالسلام المسراتي وغيرهم و رحل إلى المشرق وأعذعن أبي عبدالله الفرخي و صحب أبا عبدالله البكري. وله فضائل حسه، توفى بالفيروان.

- ۲۰ شجرة التور الزكية ۲۰:۰۰ ٤
  - ۱۲ في ق، بورط: لففير له\_
  - ۱۳\_ ف<mark>ی ابادیه</mark> ساقط من طلا
  - ۱۵ <u>و</u> ساقط من **ص د ب** .
  - ١٥. في ق م م و طه: الفقراع.
    - ١٦\_ فې**ق**: <del>اخترم</del>ـ
    - ١٧\_ في **ط**ة <u>حرمة</u>\_
  - ١٨ في **ق ، ص و ب :** <u>لايفلح</u> .

مبقت ترجعته أنظر قاعدة: ٣٣

فقال الشيخ<sup>(1)</sup> لبعض الشباب<sup>(۲)</sup>: "إياكم وهذه المرقعات، فإنكم تكرمون لأجلها". فقال: "يا أستاذ، إنما نكرم بها من أجل<sup>(۲)</sup> النسبة إلى الله"<sup>(\*)</sup>. قال<sup>(°)</sup>: "تعم". قالوا<sup>(1)</sup>: "حبلاً من نكرم<sup>(۷)</sup> لأجله" <sup>(<sup>A)</sup></sup>. فقال الشيخ: "بارك الله فيكم"<sup>(1)</sup>، أو كما قال<sup>(11)</sup>.

#### قاعدة: ١٤٣

كرامة المتبع<sup>(11)</sup>، شاهدة بصدق المتبع، فله نسبة من حرمته <sup>(11)</sup>، لنبوت الإرث له<sup>(11)</sup> منه. فمن ثم، جاز النبرك بآثار أهل الخير، ممن ظهرت كرامته، بليانة، أو علم، أو عمل، أو أثر ظاهر، كتكثير القليل، والإخبار عن المغيب<sup>(11)</sup> حسب فراسته، وإجابة الدعوة، و تسخير الماء والهواء، إلى غير ذلك، مما صح آيات للأنبياء<sup>(10)</sup>، فيكون كرامة للأولياء<sup>(11)</sup>. إذا الأصل، التأسي حتى يأتي المخصص و قبل عكسه<sup>(11)</sup>. ولم يزل<sup>(11)</sup> أكابر الملة، يتبركون بأهل الفضل، من كل عصر و قطر، فلزم الاقتداء بهم، حسب ما يهدي <sup>(11)</sup> الظن<sup>(٢)</sup> في الأشخاص، والله أعلم<sup>(11)</sup>.

- دې ق و مې: و قال د بخ.
  - ۲ـ في **س:** السباب\_ـ
  - ٣\_ في ط: لاحل\_
  - ٤ في ب: الله تعالى ـ
  - م\_ في ب: فقال\_
- د. في ق م م و ب: قال.
  - ٧\_ في **ب**: <u>اكرم</u>
  - ۸\_ في **ق**: <u>من احل</u>ه

1.

- ۹. فې **ق ، مې ريب**: فېلک ـ
- (i) في طه و م: اتفق ولكن في هامش م مصححا قال.

(ii) ذكر السهرور دي حكاية نحوها: "حكى أن من أصحاب المرقعات دعلواعلي بشر بن الحارث قلال لهم: با قوم يقوالله ولا تظهرو اهذا الزي فإنكم تعرفون به وتكرمون له. فسكو اكلهم، فقال له غلام منهم: الحمد لله الذي حعانا ممن يعرف به و يكرم له، والله ليظهرن هذا الزي حتى يكون الدين كله لله ، نقال له بشر: أحسنت با غلام، مثلث من يلبس المرقعه، فكان أحدهم بيقى زمانه لا يطوى له ثوب ولا يملك غير ثوبه الذي عليه".

- 🛠 عوارف المعارف، ٥٥٠
  - في ط: التابع\_
- ١٢ في **ف ، ص و ب: حمه حرمته حمه زائد فيها .** 
  - ۱۳\_ لوساقط من **عدی۔** \_\_\_\_\_
  - ۱٤ في ط: التبيد
- ١٥ \_ في في اف و ب: إيه للانبياء و في عن: انه للانبياء و في ط، من آيات الانبياء \_
  - ۱۱ في ط: الاوليام.
  - ۱۷\_ <u>وقبل</u> عکمہ ماقط من طلا۔
    - ۱۸\_ فې**ق**: <u>لم تزل</u>\_
      - ۱۹\_ في **ط**: يهندي. . . .
      - ۲۰ في **ف:** النظرد د
    - ۲۱ \_\_\_\_\_والله اعلم ساقط من 🖵 ـ

## (۱۰۳)

## الباب: ١٢

## قاعدة: ٤٤ ١

يعرف باطن العبد من ظاهر حاله؛ لأن الأسرة تدل على السريرة<sup>(1)</sup> وما خامر القلوب فعلى الوجوه <sup>(۲)</sup> أشره يبلوح "سيماهم في وجوههم من أثر السجود<sup>، (۲)</sup>. وقال ذلك الرجل لرسول الله صلى الله عليه وسلم: "فلما رأيته علمت أنه <sup>(٤)</sup> ليس بوجه كذاب<sup>، (٥)</sup>. وقال عز من قاتل في المنافقين: "ولتعرفنهم في لحن القول<sup>، (1)</sup>. وقيل: الناس حوانيت مغلقة <sup>(٧)</sup>، فإذا تكلم الرجلان<sup>(٨)</sup>، تبين<sup>(٩)</sup> العطار من البيطار؛ لأن الكلام صفة المتكلم، وما فيك ظهر على فيك. فمعرفة الرجل من ثلاثة <sup>(٤ )</sup>: كلامه و تصرفه وطبعه. و تعرف كلها من مغاضبته<sup>(11)</sup>. فإن لزم الصدق و آثر الحق وسامح الخلق فهو ذاك، وإلا فليس هناك، و الله أعلم.

- في ب: البرق.
- ٢. في طعة الوحد.
- ۲۰ القرآن ، الفتح: ۲۹ ، ۲۹
  - ها في **ف**: <u>بانها</u>
- م. رواه الحاكم بنحوه: عن عبدالله بن سلام رضي الله عنه قال لما ور درسول الله ﷺ المدينة انحفل الناس إليه وقبل قدم
   رسول الله ﷺ قال: "نحفت في الناس لأنظر فلما تبينت وجهه عرف أن وجهه لمي بوجه كذاب"
  - ۲۰:۲۰۱۰ السندر ک کتاب فهجر ۲۰:۲۰۲
  - ۲٤، من أنه مذى أمواب صفة القيامة (المعجم ٤٢) [ماب حديث: أفطوا السلام ····] (الدحلة ٢٤، ١٤)، حديث رفع: ٢٤، ٩
    - ۲۰،۴۷ الفرآن، محمد: ۲۰،۴۷
      - ۷\_ فې**س**: معلقه
      - ٨\_ في**ق**: <u>الرحل</u>\_
      - ۹۔ في ਦ يين۔
    - ۱۰ في **زاق افسامي و ب**ين <u>ثلاث</u> ـ
      - ۱۱\_ (أ) في **ب**: مفارضته.
    - (ii) هنا هذه العبار ةز ائده في ز: فإن ازم الحق و اثر الصدق.
    - (iii) 👘 هنا هذه العبارة زائدة في 👸: فكلامه يعرف من محاورته و تصرفه من معاملته، طبعه من مغاضئيه.

## (۱۰٤)

#### قاعدة: ١٤٥

لكل بلاد ما يغلب عليها من الحق والباطل. فإذا أر دت أن تعرف<sup>(1)</sup> صالح بلد فأنظر لباطل أهلها، هل هو بريَّ منه أم<sup>(1)</sup> لا؟ فإن كان<sup>(1)</sup> بريئاً فهو ذاك و إلا فلا عبرة به. و بحسب هذا فاعتبر في أهل المغرب الأقصى السخاء<sup>(1)</sup> وحسن الخلق فإن وجدت<sup>(0)</sup> وإلا فدع؛ وفي أهل الأندلس كذلك؛ وفي أهل المشرق<sup>(1)</sup> الغيرة لله وسلامة الصدر، إلى غير ذلك. وقد أشار رسول الله صلى الله عليه وسلم لهذا الأصل، فذكر<sup>(1)</sup> أو صاف الملاد وعو ارضها، كقو له للمشرق<sup>(1)</sup> : 'لفتنة ههنا<sup>، (1)</sup> وكذا النجد<sup>(1)</sup>. و للفرس<sup>(11)</sup> : 'لو كان الإيمان بالثريا لأدركه رجال منهم<sup>، (11)</sup>.

- ا۔ في**ق**: <u>معرفه و</u> في **ف**: <u>تنظر</u>۔
  - ۲\_ في طه: <u>او</u>\_
- ٣. في ف: فان كان ، كان ساقط منها.
  - ٤\_ رزائد قبل السخاء في ف \_
    - ه في **ط**ة و حدثته
    - ٦. في **س**: الشرق.
  - ۷\_ فی فٹ ، میں ریب: بذکر \_
  - ٨\_ في طه: في للمشرق \_
- ٩. رواه البخباري: عن ابن عمر رضي الله عنهما انه ممع رمول الله صلى الله عليه وسلم وهو مستقبل المشرق يقول: "الا أن الفنده هاهنا من حيث يطلع قرن الشيطان".
  - ۲۰۰۲ محیے البخاری، کتاب قلنی، (۱۱)، اب قول قبی علی الله علیہ و سلم: "قفته من قبل قدهر ل"، حدیث رفم: ۲۰۹۲
    - ا. (i) في ف: لتحدر في ط: تحد.
- (ii) رواه البخاري نحوه: عن ابن عمر قال: قال: "اللهم بارك لنا في حامنا و في يمننا" قال: قالوا: و في تحدننا؟فقال: قال: "اللهم بارك لنا في حامنا و يمننا". قال: قالوا: و في تحدنا؟ قال: قال: "هناك الزلاز لو الفنن وبها يطلع قرن الشيطان"...
  - ۲۲ صحيح البخاري، كتاب الإستسقاء، (۲۲) ناب ما فيل في قز الازل و الايات، حديث رقم: ۲۰۲۲
    - 11 في ق: الفرس و في ط: و في الفرس.
      - ۱۲ أنظر لتفصيل قاعدة: ۳ م

#### (100)

وفي أهل اليمن: "أنهم أرق افندة" <sup>(1)</sup>؛ وفي أهل الملينة: "أنهم خير الناس<sup>، (1)</sup>، مع <sup>(1)</sup> ما وصفهم الله به من قوله: "يحبون من هاجر إليهم" <sup>(4)</sup>. وما وصف به أهل مصر من الأوصاف المذمومة<sup>(0)</sup> وغيرها، التي يبلغ <sup>(1)</sup> عددها، سبع عشرة موضعاً في كتاب الله <sup>(V)</sup>. وقال عليه السلام<sup>(A)</sup>: "السكينة والوقار في أهل الغنم، والفخر والخيلاء في أهل الخيل، والغلظة والجفاء في الفدا دين، تباع<sup>(1)</sup> أذناب الإبل والبقر في ربيعة و مضر<sup>(11)</sup>. وقال عمر<sup>(11)</sup> رضي الله عنه في أفريقية<sup>(11)</sup>: "بلاد مكر و خليعة"<sup>(11)</sup>. ذكره<sup>(11)</sup>

- ا\_ (i) في 📥: <u>غوو التحدة رقيقه</u>\_
- (ii) رواه الترمذي بلفيط: عن أبي هريرة قال: قال رمول الله صلى الله عليه وسلم: "أتاكم أهل اليمن هم أضعف قلوبا ولرى أقدة، الإيمان بمان والحكمة يمانية".
  - لا حامع الترملي، أبواب المناقب (المعجم ٢١) باب في فصل اليمن (التحقة ١٤٥) )، حديث رفم: ٢٩٢٥
- رواه مسلم تحوه، صحيح مسلم كتاب الحج، (المعجم ٨٨) باب المدينة تفى عبثها و تسمى طابة و طبية، التحفة ٨٨، حديث رقم: ٣٣٥٩، ٣٣٥٩
  - ۲۔ مع ساقط من ب ۔
  - ٤. القرآن الحشر: ٩ ، ٩ ٩
  - في ف عن ، ب وق: المذكورة ، ولكن في هامش ق مصححا: المذمومة.
    - ۲\_ في ف: بلع\_
    - ۷\_ في ق و من: الله تعالى.
    - ٨. في **ب**: عليه الصلوة و السلام.
      - ٩\_ في طه: إتباع.
    - ۱۰\_ (i) في ربيعه و مضر ساقط من **ط**ه ـ

(ii) روى اسخاري الأحاديث في هذا المعنى. (i) قال (النبي صلى الله عليه وسلم): "من هاهنا حاءت لفنن نحو المشرق، والحفاء و غلط الفاوب في الفدادين أهل الوير عند أصول أذناب الإبل والبقر في ربيعه و مضر" (ii) قال (ابو هريرة): ممتحن رسول الله صلى الله عليه وسلم بقول: "الفخر والعبلاء في الفدا دين أهل الوير و السكينه في أهل التنم".

- ۴٤ صحيح البحاري، كتاب قناقات، (١) باب قناقات، حديث رفم: ٢٤٩٩، ٢٤٩٩
  - ١١. ميف ترجبته أنظر قاعدة: ٣٣
    - ۱۲ في ق: بلاد افريفو.
- ١٣ ـ ذكر عبدالله بن عبدالتريز البكري: روى أن عمرو بن العاص لما افتح طرابلس، كتب إلى عمر بن المخطاب بما فتح الله عليه ويته لي أمامه الإ أثريقيه، فكب إليه عمر أذاور ديالك كمايي هذا فاطو تو ليك و رد علي حندي ولا تنحل أثريقيه في شيء من عهدي فإنى سمعت رسول الله تظلم يقول: أثريقيه ماءها قاس لا يشر به أحد من المسلمين إلا اختلفت قلوبهم.
  - ۲۲ مجم تا استجم، ۲۷۱،۱۷۲

#### (۱۰۱)

في الاكتفاء<sup>(1)</sup> وذكر الغزالي<sup>(٢)</sup> عن ابن المبارك<sup>(٢)</sup> و بشر الحافي<sup>(٤)</sup> و أحمد بن حنبل<sup>(°)</sup> و غيرهم في ذم العراق ما<sup>(1)</sup> لا حرج<sup>(٧)</sup> بعده على غيرهم في نوعه ذكره في باب الرضا من كتاب المحبة من ا لاحياء فانظره<sup>(٨)</sup>. وقال مولانا جلت قدرته لذي القرنين في أهل المغرب الأقصى. 'إما أن تعذب إما أن تتخذ فيهم حسنا<sup>(٩)</sup>. فدل على أستحقاقهم لكل ما يعاملو ن<sup>(١٠)</sup> به من خير أو<sup>(11)</sup> شر، وإنهم لكذلك<sup>(٢١)</sup>، والله أعلم.

- الاكتفاء في معازي رسول الله فظاف والثلاثة الخلفاء للإمام أبي الربيع سليمان بن موسى الكلاعي الأندلسي (٥٦٥-١٣٤ / ١٦٩٩ - ١٢٢٦) لقال حاجي الخليفة "لم يذكر عليارضي الله عنه لعدم الفتوحات في عصره".
  - 🎕 👘 اكامف الثقون ، ١٤٦٤ ـ وفد طبع ماذا فكتاب سكيد فحاضون بالقام ( ١٣٨٩ ـ ١٩٢٠ )
    - ٢. مبقت ترجبته أنظر القاعدة: ٥٦
- ۲. أبو عبدالرحمدن ،عبدالله بن مبارك بن واضع الحنطلي (۲۱۱ ـ ۲۱ / ۲۷۱ ـ ۷۹۷ ): الحافظ، نوبغ الإسلام، المحاهد التاجر ، صاحب التصانيف والرحلات الذي عمره في الأسفار حاجا و محاهداو تاجرل و حمع لحديث والفقه والعربية و أيام الناس و الشحاعة والسخاء كان من سكان عراسان و مات بهيت (على الفرات) منصرفا من غزو الروم له كتاب في "الحهاد" وهو أول من صنف فيه و "الرفائق --- غ" ـ في محلك .
  - ۲۹ فلكرة الحفاظ، ۲٫۱۱ م۲٫۱ شلرات اللمب، ۲٫۱۹ ۹۶۱ الأعلام، ٤٫۱۹۲ ۲
    - د. مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٤٢
    - ٥ مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٤٢
      - ۹۰ فې **من رېب**: مار
      - ۷\_ في عن و بن: <u>لا حرح</u>.
- ٨. إحباء عبلوم الدين للترالي، كتاب المحبد والشوى و الأنس الرضاء، بيان أن الفرار من البلاء التي مطان المعاصي ومذمتها لا يقدح في الرضاء، ٥:١٩١
  - ٩. القرآن، الكهف: ٨٦،١٨
  - ۱۰ فې **ق ر بب**: يعاملول
    - ۱۱ في **ق رب: ر**ـ
    - ۱۲\_ في **ف**: <u>كذلك</u>

# (104)

## قاعدة () ١٤٦:

ما يجري في العموم قدينتقض في الخصوص بل الموجو د كذلك والناس معادن، ففي كل بلاد سادات<sup>(۲)</sup> و في كل قطر قادة<sup>(۳)</sup>، والشخص معتبر بوصفه فمن ثم قيل: "الناس ابناء <sup>(٤)</sup> اخلاقهم". والذم عموما [لايتناول]<sup>(°)</sup> من خلا عن سببه، والله اعلم.

## قاعدة: ١٤٧

النظر بعين<sup>(1)</sup> الكمال المطلق يقتضي التنقيص بما<sup>(٧)</sup> ليس بنقص<sup>(A)</sup> عند تحقيقه والعصمة غير موجودة لسوى الأنياء. فلزم أن ينظر<sup>(1)</sup> للغالب على<sup>(11)</sup> أحوال الشخص لا لكلها<sup>(11)</sup>. فإن غلب صلاحه رجحه <sup>(11)</sup>، وإن غلب غير ذلك رجح<sup>(11)</sup>؛ وإن تساويا نظر فيه بوجه <sup>(14)</sup> التحقيق، فأعطي حكم المسالمة<sup>(10)</sup>. فإن أمكن التأويل في الجميع، تأول ما لم يخرج لحد الفسق البين أو يتعلق بما ينقص<sup>(11)</sup>. طريقه. قبل للجنيد<sup>(14)</sup> رضي الله عنه<sup>(14)</sup>: أيزني العارف؟ فسكت مليا، ثم قال: "وكان أمر الله قدراً مقدوراً<sup>(11)</sup>.

- هذه الفاعدة ساقطه من عن، ب و طد ...
  - ۲. فې **ز، ت رس**: <u>سادة .</u> ۲. فې **ف**.: قادم
    - ب \_\_\_\_ \*\_ في ق: ابنا\_
    - ۔ ۔ ∞\_ في•;مايتناول
  - . ۱. في ط: يعنى و في ب: يغير.
    - ۔ ۷\_ في **ط**ة: فيما\_
    - ۸\_ في **س**ر **ب**:بىنقص
      - ۹\_ في **س**: تنظر\_
      - ۱۰\_ فې **س**: من-
- ۱۱. في ق، ف و من: لكله و في ب: كله.
  - ١٢ في **ط**ة <u>راجع ا</u>
  - ١٣. في **عن از بن**ار حجار
    - 14 في **عن**: <u>لو حد</u>
  - 10 في **ص ر ب: المناله**
  - ۱۱\_ فې **س**: <u>ينقص</u>\_
- ١٧\_ ميف ترجيته أنظر قاعدة: ١٤٧
  - ١٨. في **ف رب**: رحمه الله.
- ۲۹\_ (i) الفرآن ، الاحراب: ۳۸ ، ۳۲ (ii) الرسالة لقشيرية ، ۲۹ و (ii)

### (۱۰۸)

قال ابن عطاء الله<sup>(1)</sup> رضي الله عنه: "ليت شعري، لوقيل له<sup>(۲)</sup> : أنتعلق همة العارف بغير الله؟ لقال<sup>(۲)</sup> : لا<sup>..(٤)</sup>. قلت : لأن عنو ان معرفته تعلقه<sup>(°)</sup> بربه، فإذا انتقض<sup>(1)</sup> ذلك، أنتفى<sup>(۷)</sup> عن المعرفة، فافهم.

#### قاعدة: ١٤٨

من ظهرت عليه خارقة تقتضي ما هو أعم <sup>(٨)</sup> من كرامته، نظر فيها بفعله <sup>(٩)</sup>. فإن صحت ديانته معها فكرامة<sup>(١, ١)</sup>، وإن لم تصح فاستداراج أو سحر. وإن ظهر بعد ثبوت الرتبة منا ف مما يباح <sup>(١١)</sup> بوجه تؤول <sup>(١١)</sup> مع إقامه الحق الشرعي، إن تعين. وإن كان مما لا يباح بوجه فالحكم لازم، والتأويل غير مصا دف محلا إذ الحقائق لا تنقلب <sup>(١٢)</sup> والأحكام ثابته على <sup>(١)</sup> الذوات <sup>(٥)</sup>، فلنزم الحكم عليه بحكمه. وأصل تأويل ما يباح <sup>(١1)</sup> بوجه، مذكور في قضية <sup>(١١)</sup> الخضر و<sup>(١١)</sup> موسى عليهما السلام، إذ <sup>(١٩)</sup> بين الوجه عند فراقه <sup>(٢٠)</sup>، فافهم <sup>(٢١)</sup>.

- مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٧٣
  - ۲۔ لو قبل ل<sup>ے</sup> ساقط من **عنی ۔**
  - ٣\_ في **ب**: <u>قال</u>
- ٤. لطائف المنن لابن عطاء الله، ٢،٥
  - م في**ق**: <del>تعلقت </del>
- د في عن: لفض و في ب: انتقص\_
  - ٧\_ في ਦ: انتھى۔
  - ۸۔ اعم ساقط من **عدی۔**
  - ۹. في **ف** م**ن و ب : ا**لفعله .
    - ۱۰ في **س**: فكرامع
      - 11\_ في **ب**: <u>لاياح</u>\_
      - ١٢\_ في **س**: <u>يۇرل</u>
  - ١٣- في **ف و ص:** لا تنقلب.
    - tt\_ فې**ق**∛<del>عن</del>\_
    - ١٥\_ في **ف**: <u>الذات.</u>
    - ١٩\_ في ب: <u>لاياح</u>\_ ١٧\_ في ب: ق<u>ص</u>ه\_

  - ۔ ۱۹\_ في **مر**ي: اذ\_
  - -۲۰\_ في **س**ى:فراغه\_
  - ۲۱\_ فافهم ساقط من ط.

# (109)

## قاعدة (): ١٤٩

وقايع الخصوص لا تنناول الحكم في العموم، فلا يصح<sup>(٢)</sup> إجراء الحكم [المختص]<sup>(٣)</sup> بقوم في عموم الخلق لأنه ليس لهم به علم. وقد أمرنا بترك مالاعلم لنا به. فالقائل بان الخضر نبي مرسل و إن من اعتقد فيه الولاية فقد تنقصه محجوج [بنفي]<sup>(٤)</sup> القاطع عن دعواه ثم هو مسلم له<sup>(٣)</sup> فيما ادعاه [لاحتماله]<sup>(٢)</sup> مع منعه من إجراء الأحكام على اصل [الغاية]<sup>(٣)</sup> وامره إذ<sup>(٨)</sup> شريعة محمد صلى الله عليه وسلم ناسخة لماقبلها وما [قررته]<sup>(٩)</sup> من ذلك إن ظهر وقوعه وإلا فلا يجري حكمه، والله اعلم.

## قاعدة: ١٥٠

المزية لا تقتضي النفضيل<sup>(١٠)</sup>، والاقماءلا يصبح إلا بذي علم كامل و دين. ولو قيل بالنفضيل بالمزايا للزم تفضيل إيليس على عوام المؤمنين، إذ له مزية خرق الهواء، والمشي على الماء، ونفو ذ الأرض في لحظة <sup>(١١)</sup>، وما أثبت <sup>(١١)</sup> الله تعالى له من أنه يرانا هو وقبيله، من حيث لانراه<sup>(١٢)</sup>. وللزم تفضيل الخضرعلى موسى عليهما السلام، وكل ذلك لا يصح. فلزم أن التفضيل لحكم<sup>(١٤)</sup> من<sup>(١٥)</sup> الله<sup>(١١)</sup> في الجملة،

- ۱ 🔬 هذه القاعدة ساقطة من ط ب
- ٢. في عن: ولا يصح و في ؤ: فلا يعم.
  - ۲۔ في**م: <u>ال</u>حصص**۔
    - t\_ في**م**∷<u>لايتفى</u>\_
      - ه۔ في ب: بے
    - ٢. في ≰: حتماله.
- ٧\_ في ج و عن: الغايه و في ف و ب: الغاية.
  - ۸. في **ف ، من و ب: و مکان ال**ا
    - ٩\_ في **م**زن<u>ته و في **ق**ر قرنته .</u>
      - ۱۰\_ في **س**: <u>لنفضيل</u>\_
- في ف: لحظه واحدة واحدة (الدفيها).
  - ١٢\_ في **ط**: ألبته\_
- ۲۳. قال تعالى: "أنه راكم هو و قبيله من حيث لا ترونهم" \_ الفرآن، الأعراف: ۲۷:۷
  - ۱٤ في ع: لحكم و في النسخ الأخرى: بحكم.
    - ۱۵\_ من ساقط من **ز**\_
    - ۱۱ في ب: الله تعالى.

#### (17.)

فلايتعرض (1) له (٢) إلا بتوقيف (7) ثابت في بابه. ولكن للدلائل (٢) ترجيح، فوجب التوقف عن الجزم، وجاز الخوض في الترجيح، إذا أحوج إليه الوقت؛ وإلا فترك الكلام فيه أولى، والله أعلم.

#### قاعدة: ١٥١

المنظر للأزمنة والأشخاص لا من حيث أصل شرعي أمر جاهلي، حيث قال الكفار : 'لو لا نزل (°) هـذا القرآن على رجل من القريتين عظيم" (1) فرد الله تعالى عليهم بقوله : "أهم يقسمون رحمة ربك" (٧) الآية. "وقالوا إنا وجدنا آباء نا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون" (^). فر دالله (<sup>٩)</sup> عليهم (<sup>١٠)</sup> بقوله (<sup>١١)</sup>: "قل أو لـو جـئتـكم بأهدى مما وجدتم عليه آباء كم" <sup>(١٢)</sup> الآية. فـلزم النظر <sup>(١٣)</sup> لـعـموم فضل الله تعالى من غير مبالاة بوقت ولا شخص، إلا (لله أ) من حيث ما (<sup>(1))</sup> خصبه الله تعالى به. والأولياء في ذلك تبع للأنبياء، لأن الكرامة شاهدة (<sup>(١١)</sup> للمعجزة (<sup>(١٧)</sup>. والعلماء ورثة الأنبياء <sup>(١٨)</sup> في الرحمة والحرمة <sup>(١٩)</sup>، وإن تباينا في أصل الفضل (۲۰)، فافهم.

- في **عي**: <u>فلا نتعرض</u>۔ \_)
- له ماقط من 😛 ـ ۲\_
- في ف ، و ها: بترقيق. ٣\_
- في ق ، ف ، ص و ب: للدليل. \_t
  - في **ب**: انزل\_ \_0
  - القرآن ، الأنعام : ٣٧ ٢٦ ٦.
- القرآن ، الزخر ف: ٣٢ ، ٣٢ \_V
  - ايضاً \_٨
- في ق ، ص و ب: الله تعالى. \_٩
  - علیہم ساقط من **س**۔ 1.
- بقوله ساقط من **ف ، می ، ب و ط** \_ \_11
  - القرآن ، الزخرف: ٢٤ ، ٤٢ 114
- في 🛶: لعموم فضل النظر زائد بعد فازم النظر ـ \_18
  - في **عن**: لا ـ \_) t
  - ما ساقط من **ص**۔ \_10
  - في **ق**: شهادق 111
  - في ب: للمعجز و في هـ: للمعجزات. \_) v
- هـذا ايضا حزء الحديث، منن أشرمذي، أبواب العلم، (الـعـــــم ١٩) باب ما حاء في فضل الفقه على العبادة (التحفه ١٩)، \_) A حديث رقم: ۲۱۸۲
  - \_19
  - في ف: الحرمة والرحمة.
  - في فروب: الفضائل. ۲۰.

## (11)

#### قاعدة: ١٥٢

الانتساب مشعر<sup>(۱)</sup> بعظمة المنتسب إليه والمنتسب فيه في نظر<sup>(۲)</sup> المنتسب. فلذلك لزم احترام الممنتسب لجناب <sup>(۳)</sup> الله<sup>(3)</sup> بأي وجه كان، وعلى أي وجه كان، ما لم يأت بما يكر<sup>(°)</sup> على التعظيم بالنقص<sup>(1)</sup>، كمخالفة الشريعة صريحا فنتعين<sup>(۷)</sup> مراعاة نسبته<sup>(۸)</sup> و إقامة الحق<sup>(1)</sup> عليه، لأن الذي تعلق به، هو الذي أمره. نعم يلزم تحقيق<sup>(۱1)</sup> أمره فيه، و إلا عاد الضرر على معارضه، لقصد<sup>(11)</sup> هتك منتسب لجناب<sup>(11)</sup> عظيم، بمجر د<sup>(۲1)</sup> هواه. فمن ثم تضرر كثير ممن يتعرض<sup>(11)</sup> للاعتراض على<sup>(10)</sup> المنتسبين، لجناب<sup>(11)</sup> الله، و إن<sup>(11)</sup> كانوا محقين، إذ<sup>(11)</sup> الحق تعالى<sup>(14)</sup> يخار لهتك جنابه<sup>(۲۰)</sup>. فلزم تحقيق<sup>(11)</sup> المقام في الذكير و تصحيح النية بالغاية<sup>(۲۲)</sup>، و إلا فالحذر الحذر، والله أعلم.

- ا\_ فې**ق**: <u>بشعر</u>\_
- ٢\_ في **عن: ا**لنظر\_
- ۲. فې **ز ، ق ر س:** لخان<u>ب</u>
- ٤ في ف ، من و ب: الله تعالى.
- ه. في في في الكرم و بما ساقط من على و في طه: ينقصه.
- د. في ق ر ب: بالنقض و في ف: بالبعض و في ط: فالنقص .
  - ٧. في **عن:** <u>فتعتبر و</u> في ب: <u>فتعين</u> و في طة: <u>فيتعين</u>.
    - ۸. في عن: بنفص زائد بعد نسبته.
      - ٩\_ في**ز**: الحدر
      - ۱۰\_ في **س**: تحقق\_
      - ١١\_ في **ف**: لقصده.
    - ۱۲ في ژون فرون الحانيد.
    - ١٣ \_ في ق: المعرد و في ص: لمعرد \_
      - ١٤\_ في <del>طا</del>: <u>تعرض</u>\_
  - اما يا في **ف ، من راب:** على حاليد <mark>حالي</mark> زائد فيها .
    - .11 في زارق اف المارية: لحانية.
      - ۱۷۔ <u>ان</u> ساقط من **ب**۔
        - ١٨\_ في **ط**: <u>اذار</u>
      - ۱۹\_ تعال<u>یٰ</u> ساقط من <del>ط</del>ار
    - ۲۰ فې **ز ، ق ، ف ، مى ر ب** : <u>حانبه .</u>
      - ۲۱\_ في **ب**: تحقق
      - ۲۲\_ في **ف**: النسبة بالغاية\_

## (۱۱۲)

#### قاعدة: ١٥٣

مقتضى الكرم أن تحفظ النسبة للمنتسب على وجه طلبه. ويشهده <sup>(1)</sup> لذلك: "أنا عند ظن عبدي بي"<sup>(٢)</sup>. ومن ثم قبل: إن عافية من ابتلي من الأكابر في بلاته، إذ لا حاجة له في سوى رضا <sup>(٢)</sup> ربه، ورضاه عنه بأي وجه كان، بل يطلب لقاء ه على وجه يرضاه، وإن كان فيه حنفه. ألاترى لعمر <sup>(٤)</sup> رضي الله عنه، حيث كان يطلب الشهادة فأعطيها. وعثمان <sup>(٥)</sup> رضي الله عنه، اختار القتل ظلما، لحقن دماء المسلمين، و تعجيله للقاء أصحابه و نبيه <sup>(١)</sup>، إلى غير ذلك؛ حتى إن بلالا<sup>(٧)</sup> رضي الله عنه الماء لحقن دماء المسلمين، و تعجيله "واكرباه"، فقال: "واطرباه، غلا القى الأحبة <sup>(٩)</sup>، محملا و حزبه". ومعاذ <sup>(٠)</sup> لما ذكر الوباء قال: "إنه رحمة لهذه الأمن<sup>(٢1)</sup>، إلى غير ذلك؛ عنى معاذاً و أهله، من هذه الرحمة"، فأخذته وباية في كفه، فكان يغمى عليه، ترم تقيق فيقول: "اختقرك، فوعز تك لتعلم أني أحبك"، إلى غير ذلك.

| في <b>ڙ ۾ ب</b> ي: <u>يشهد</u> | _) |
|--------------------------------|----|
|--------------------------------|----|

- ۲. (i) بي ماقط من ب.
   ۲. (ii) صحبح اسخاري، كتاب الذكر والدعاء والتوبه والامتغفل (المعجم ١) باب ألحث على ذكر الله تعالى (ii) (المحفة ١)، مديث رقم: ١٨٠٥
  - ٢. رضا ماقط من ف و في ب: رضي الله مكان رضار به.
  - ٤. (i) في ق ، ف ، م و ب: لعمر ابن الخطاب.
     . مبقت ترجيبه. أنظر قاعدة: ٣٣
    - ٥\_ مبقت ترجبته\_ أنظر قاعدة: ٣٣
      - ا\_ في ق∰ <u>ښ</u>~\_
- ٧. أبو عبدالله بالال بن رباح الحديث (٢٠ / ٢٠١) موذن رمول الله على الله عليه و ملم و خازنه على بيت ماله ، واحد السابقين للإصلام. و في الحديث: بلال مابق الحديث و كان خديد السرة ، نحيفا طو الا، مفعف العلوضي. و خهد المشاهد كلها مع رمول الله صلى الله عليه و ملم و لما توفى رمول الله أفن بلال و لم يؤذن بعد ذلك. و أقام حتى خرجت العوث إلى الشام. فسل معهم و توفى في دمش. روى له البخاري و مسلم ع جديثا.
  - کا طبقات این سعد، ۲: ۱۹۹ ؛ صفاطعات ۵: ۱۹۱۱ الأعلام، ۲:۲۰ ۲
    - ٨. رضى الله عنه لما كان ماقط من زوط.
      - ٩\_ في **س:** الاحبه\_
    - ۱۰ \_ (i) في **زيق دف دمل وب**: معاذر ضي الله عند \_
      - (ii) مبقت ترجمنه. أنظر قاعدة: ١٤
        - 11 \_ في ق: <u>قالز</u> اند قبل اللهم \_
        - ١٢ في **عن ر** هامش ق: الندد.

#### (11٣)

و لما قتل الحجاج <sup>(1)</sup> سعيد بن جبير <sup>(۲)</sup>، رحمه الله، قال سعيد: "أنا آخرالناس عينا بك"<sup>(۳)</sup>. قال: "قد قتلت من <sup>(٤)</sup> هـو أفضل منك". فقال <sup>(°)</sup> سعيد: "أولنك كانت قلوبهم متعلقة <sup>(1)</sup> بـالمار الآخرة، فلم يبالـوا، بل كانوا أحرص الناس على قربهم<sup>(۷)</sup> منها، وأنا قلبي متعلق بنفسي". فقتله فكان آخر قتيل له بدعوته عليه؛ فظهر الفرق<sup>(۸)</sup>. وإن عافية كل أحد، على حسب حاله، ومعاملة الحق<sup>(٩)</sup>، على حسب انتسابه، والله أعلم.

## قاعدة · · · ؛ ٤ • ١

العافية سكون القلب عن الاضطراب وقد يكون ذلك بسبب<sup>(11)</sup> عادي أووجه شرعي أو حقيقة تامة<sup>(١٢)</sup>، هي سكون القلب إلى الله تعالى. وهذه عافية <sup>(١٢)</sup> أهل الكمال وهي الشاملة بكل<sup>(11)</sup> حال حتى<sup>(١٥)</sup>

- محجم اللذان (٨: ٢٨٢) وقيات الأعيان (٢: ٢ ٢ ٢ ٢ تهليب التهليب (٢: ١٠ ٢ ٢ الأعلام) (٢. ٢

- ٢. أبو عبدالله ، معيدين حبير الكوفي (٥٩\_٥٩ / ١٤ ٧ ١٦٥) تابعي أحد العلم عن عبدالله بن عباس وابن عمر ثم كان ابن عباس ، إذا أتاء أهل الكوفه يستفترنه، قال: "أتسالونني و فيكم ابن أم دهماء"؟ يعنى معيداً. قال الإمام أحمد بن حنيل: "قال الحجاج معيداً وما على وحه الأرض أحد إلا وهو مفتقر إلى علمه".
  - حلية الأوليان ٩:٤ ٣- ١٢ ١٢ الأعلام: ٣٠
    - ٣\_ في **عن**: عنبا\_
    - ٤ في ق: قتلت مكان قتلت من.
      - <sup>م</sup> في **ب**: <u>قال</u>
      - ٦. في ق: معلقه.
      - ۷\_ في **س**: <u>قاربهم</u>
    - ٨. حلبة الأولياء،ت ٢٧٥،ص ٢٩٤.٤، ٢٩
      - ۹\_ فې **ز ، ق** و معی: الحق له \_
      - ، ۱۰ 👘 هذه الفاعدة ساقطه من **ف رب** .
        - 11 في **من ري**: <u>لسب</u>
          - ۱۲\_ فې **عن**: صفه تامه
      - ۱۳ فې **ق**: <u>وهله هې عافي</u>د <u>هي ز</u>اند فيها ـ
        - 14 \_ في **ص ريب: لکل**\_
          - ۱۵۔ ح<u>تی</u> ساقط من **ق**۔

١. أبو محمد الحجاج بن يومف بن الحكم الثقفي (٢٠٠ ـ ٩٠ / ٢١٠ ـ ١٤٧) قائد، داهوه، مفاك خطيب ولد ونشا في الطائف (بالحجاز ) وانتقل إلى الشام قائده عبدالملك أمر عسكره و أمره بقتال عبدالله بن الزبير، فرحف إلى الحجاز بحيش كبير و تتمل عبدالله و فرى حموعد فولاه عبدالملك مكه والمدينة و الطائف ثم أضاف إليها العراق، والثورة قائده فيد و بنى مدينة واسط بين الكوفة و المصرة، ومات بو اسط.

#### (175)

لودخل صاحبها النار لرضاه (١) عن ربه، فافهم (٢) .

#### قاعدة: ٥٥٥

لا يشفع احد عند الله <sup>(۲)</sup> إلا بإذنه، وقد أمر <sup>(+)</sup> بابتغاء الوسيلة إليه <sup>(°)</sup>. قيل <sup>(1)</sup> هي: "لا إله إلا الله" ، وقيل : "اتباع رسول الله"<sup>(۲)"</sup> وقيل: "في العموم"<sup>(A)</sup>. فيتوسل بالأعمال، كأصحاب الغار الذين دعا كل أحد بأفضل عمله <sup>(P)</sup> وبالأشخاص كتوسل عمر <sup>(•1)</sup> رضي الله عنه بالعباس <sup>(11)</sup> رضي الله عنه <sup>(11)</sup> في استسقائه. خرجه البخاري <sup>(۲1)</sup>. وجاء الترغيب في دعاء المرء لأخيه بظهر <sup>(+1)</sup> الغيب و في دعا المرء لاخيه مطلقاً<sup>(°1)</sup>.

- ۱\_ في **عن**: <u>لرضح</u>\_
- ۲۔ فاف<u>ھم</u> ساقط من **میں رب**۔
- ٢. في ط: لايشفع عندالله احد.
  - ٤\_ في **عن ريب**: <u>امرالله</u>\_
- عال تعالى: "يا أيها الذين امنو القو الله والمغو اليه الوحيلة وحهدوا في سبيلة لعلكم تعلمون".
  - ۲۹ الكرآن، السلامة: ۲۵،۵
    - ٦۔ في**ق**: <u>فقبل</u>۔
  - ٧. في ق، ف ، مع و ب: رسول الله صلى الله عليه وسلم.
    - ٨. في طه: اتباع في العموم
- ٩. صحيح اب خداري، كتباب البيوع (٩٩) باب إذا انترى نيأ لغره بغير إذنه فرضي، حديث رقم: ٩٢٢٩؛ صحيح مسلم، كتاب الرقاق، (لمعجم ٢٧) باب قصه أصحاب القلر الثلام، والتوسل بصالح الأعمال (لتحفه ١)، حديث رقم: ١٩٤٩
  - مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٣٣
  - ۱۱\_ (i) <u>بالعباس</u> ساقط من **ف**\_
  - (ii) ميف ترجيع أنظر قاعدة: ٢ ه
    - ۱۲\_ رضی للَّه عنه سائط من **ف د می** ۔
  - ١٣ (i) في ف: إخرجه البخاري و في عن: إخرجه البخاريرجمه الله و خرجه البخاري ماقط من طد
  - (ii) صحيح البخلري، أبو اب الوتر (٣) باب سوال الناس الأمام الاستسقاء وإذا قحطوا، حديث رقم: ١٠١٠
    - ۱٤. بطهر التبب و في دعا المرء لا تعبه ماقط من طه .
    - 10 \_ عن أبي اللرداء قال: قال رسول الله 👑: "ما من عبد مسلم يدعو لإعوه بطهر الغرب الإ قال الملك: ولك بمثل.

#### (۱٦٥)

وقال عليه السلام لعمر رضي الله عنه حين ذهب لعمرة له <sup>(1)</sup>: "أشر كنا في دعائك يا أخي" <sup>(٢)</sup> وذلك لتعليم الأمة<sup>(٢)</sup>، وإلا فهو عليه السلام، وسيلة الوسائل وأساس الخيرات والفضائل. وقد روي عن مالك<sup>(٤)</sup>: "لا يتوسل بمخلوق أصلا" وقيل <sup>(°)</sup>: "إلا برسول<sup>(1)</sup> الله صلى الله عليه وسلم". وهذا كما قاله<sup>(٢)</sup> القاضي<sup>(A)</sup> أبوبكر بن العربي<sup>(٩)</sup> في زيارة المقابر اذقال <sup>(٢)</sup>: "لا يزار<sup>(11)</sup> [لينتفع]<sup>(٢1)</sup> به إلا قبره عليه السلام"<sup>(٢1)</sup>، وسيأتي إن شاء الله<sup>(٢)</sup>.

- 1\_ في **عن: لعبرته** \_
- - ٣\_ الامه ساقط من ط .
  - ٤\_ (i) في عن: مالك رحمه الله \_
  - (ii) مبغت ترجمته\_أنظر قاعدة: ٤
    - 0۔ <u>وقبل</u> ساقط من **عں** ۔
      - ٦. فې**س**:<u>رسول</u>.
      - ۷\_ في **سى**:قال\_
    - ۸\_ الفاضي ساقط من 🖶 \_
    - ٩. مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٧ ٤
    - اذ قال ساقط من عن ، ب ر عد .
      - 11\_ في **س:** <u>لا ترال</u>\_
      - ١٢\_ في**م:** <u>لمتفع</u>\_
    - ١٣. في **ب**: عليه الصلوة والسلام.
  - ١٤ في ق و ف: والله اعلم و في عن و ب: تعالى والله اعلم زائد في هذا المقام.

## (111)

#### قاعدة: ١٥٦

لباس الخرقة ومناولة السبحة وأخذ العهد والمصافحة والمشابكة، من علم الرواية، إلا أن يقصد بها حال، فتكون من أجله<sup>(1)</sup>. وقد ذكر ابن أبي جمرة<sup>(Y)</sup> أخذ العهد، في باب البيعة، والحقه، بأقسامها. وأخذوا لباس<sup>(Y)</sup> الخرقة من أحاديث<sup>(S)</sup> وردت<sup>(C)</sup> في خلعه<sup>(1)</sup> عليه السلام<sup>(Y)</sup>، على غير واحد من أصحابه. ومبايعة سلمة بن الأكوع<sup>(A)</sup>، تشهد لإيلاع<sup>(P)</sup> السرفيها وكذا<sup>(11)</sup> مبايعته عليه السلام<sup>(11)</sup>

- في زارق ، ف ، من ريب: الإحله.
- ۲۔ (i) في **عن**: <u>ابن ابی حسز ق</u>
- (ii) مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ۴۹
  - ٣- في **ص و طه: الباس**
    - t في **س**: حديث ا
    - ه\_ في قق;<u>وردته</u>\_
    - ۲. في**ق**:<mark>⊸لعه</mark>.
  - ٧\_ في **ب**: عليه الصلوة و السلام.
- ٨. (أ) مسلسه بن عمرو بن منان الأكوع الأسلمي (٧ / ٧٣٢) صحابي، من المفين با يعوا تحت الشحرة. غزامع النبي

صلى الله عليه وسلم سبع غزوات، منها الحديبية و خبير و حنين. وكان شحاعا بطلا راميا. و هو ممن غزا أفريقية في أيام

عثمالًا. له ٧٧ حديثاً. وتوفى في المدينة.

- ۲۶ مليفات ابن سعد، ٢٨:٤٤ قرو ص الأنف، ٢٠٢ ١٢ الأعلام، ٢٠٢٢
- (ii) عن نزيد بن أبي عبد قال: قلت لسلمه ابن الأكوع: على أي ضيء با يعمر سول الله ﷺ يوم الحديمه؟ قال: "على الموت".
  - کاب الأمال، حديث رغم: ٢٢ ما ب المحراب بالمعاد الأمام الجيش عند از ادة القدال، حديث رغم: ٢٢ ٤٨٢
    - ٩\_ فې ق: لايدع و فې ف: لايذاع.
    - ۱۰ هنا هذه العبارة ساقطه من طه: وكذا مبايئته عليه السلام لاصحابه ....... لوجود الاختيام.
      - ۱۱. في ب: عليه الصلوة و السلام.

#### (۱۱۲)

وأصحابه <sup>(1)</sup> بعد تحقيق <sup>(1)</sup> الإيمان و تقرره في قلوبهم إنما هو لذلك <sup>(1)</sup> و يجري حكم الإرث و التاسي فيها كغيرها<sup>(1)</sup> فلا نكير لجري الخلاف ولا لزوم لوجو د الاشتباه<sup>(2)</sup> ووجهها و طريقها، ليس هذا محله. نعم هي<sup>(1)</sup> لمحب أو منتسب أو محقق، و فيها أسرار خفية يعلمها<sup>(٧)</sup> أهلها، و الله أعلم.

#### قاعدة: ١٥٧

ما صح واتنضح وصحبه العمل لازم الإباحة كزيارة المقابر. فقيل: ليس إلا لمجر د<sup>(٨)</sup> الاعتبار بها لقوله عليه السلام <sup>(٩)</sup>: "فإنها تذكر الآخرة"<sup>(١٠)</sup>. قيل: ولنفعها بالتلاوة والذكر والدعاء الذي تفق على وصوله كالصلقة<sup>(١١)</sup>. قيل: وللانتفاع بها ولأن كل من <sup>(١٢)</sup> يتبرك به في حياته يجوز التبرك به بعد موته، كذا قاله<sup>(١٢)</sup>الإمام<sup>(١١)</sup> أبو حامد الغزالي<sup>(٥١)</sup> رحمه الله<sup>(١١)</sup> في كتاب آداب السفر. قال: "و يجوز شد الرحال لهذا

- فى ف: لاصحابه.
- ۲. فې ژې ژې س ريب: تحقق.
  - ۲. في **س**: كذلك.
    - ٤\_ في ب: لغيرها.
- ٥. في زوق: والله اعلم بعد الانتبام زائد.
  - ۲\_ في **ف**: هذار
  - في **س**: يعلمه\_

\_V

- ٨. في**ق**: المحرد.
- ٩. في بوط: عليه الصلوة والسلام.
- ۱۰ رواه مسلم بلفظ: "فزور واالقبور، فانها تذكر كم الموت".
- tt صحيح سلم اكتاب للجناز المعجم ٢٦) داب استيلاد لني 🗱 رد ـ عز و حل ـ في زيارة قد أمه (التحله ٢٦٦)، حديث رفم ٢٢٥٩
  - ١١\_ في ق: <u>لصدقه</u>
  - ۱۲\_ من سائط من **ص**\_
    - ١٣\_ في **ب**: قال ا
  - ١٤\_ الامام ساقط من **ف ر على** \_
  - ١٥. ميف ترجيته أنظر قاعدة: ٥٩
    - رحمه الله ساقط من ب.

#### (177)

الغرض؛ ولا يعارضه حاميث لا تشد الرحال إلا للمساجد <sup>(1)</sup> الثلاثة <sup>(1)</sup> لتساوي المساجد في الفضل. دون<sup>(1)</sup> الثلاثة<sup>(1)</sup>، وتفاوت العلماء والصلحاء في الفضل، فتجوز <sup>(2)</sup> الرحلة عن الفاضل للأفضل"<sup>(1)</sup>.

و يعرف ذلك من كراماته وعلمه وعمله، سيما من ظهرت كرامته (<sup>٧)</sup> بعد موته مثلها في حياته، كالسبتي <sup>(٨)</sup> أو أكثر منها في حياته، كأبي يعزي <sup>(٩)</sup> ومن جربت <sup>(١٠)</sup> إجرابة الدعاء عند قبره، وهو غير واحد في الأقطار الارض <sup>(١١)</sup>. وقد أشار إليه الشافعي <sup>(١١)</sup> رحمه الله<sup>(١٢)</sup> حيث قال :"قبر موسى الكاظم<sup>(١٤)</sup>،

- - ۲. دون الثلاثة و تفاوت العلماء و الصلحاء في الفضل ماقط من عن.
    - ٤\_ في أن الثلاث.
      - ه في **ف می و ب** <u>فرحوز</u> ـ
- ۲. إحياء علوم الدين للتزالي، كتاب آداب السفر، الفصل الاول في فو اند السفر وفضله و نبته، ۲۰۰۲، حز ۲
  - ٧. في ق ، ف ، م و ب: كراماته.
- ٨. أبو العبلى أحمد بن حضر اختراحي لسبتي المراكشي (٢٤ ١٠١ / ١١٣٠ ١٢٠ ) الولي الزاهد فو الكرامات الشهيرة، ولذ فتي سبته و نزيل مراكش أحددين ابي عبدالله الفحار تلميذ القاضي عباض تنسب إليه "ترهم الحو اطر في إعراج الضمائر ---- غ<sup>يد</sup> فتي عنزانه الربياط واعتملك مور تعوه منهم من يراه وليا و منهم من يبلّحه و من يقول أنه ساحر ومن يكفر ه أور د صاحب "الإصلام بسمن حلَّ مر اكمن" سبيرته في نحو متفصفحد و قد ذيل العلامة أبو يعقوب النادلي كتابه المسمى بالشوف إلى حال التصوف برساله حمع فيها مناقب السبتي.
  - ۲۲ نيل الانتهاج، ۹۹، شجرة التور الأكيام ۲: ۹: ٤٤، التقنوف في رحال التصنوف، ۲، ۲، ۵، ۱، ۲، ۲، ۲، ۲
- - عليقات الكلعم التي ٢٢٤،١٢ ت ١٢٢٤ الأعلام (٨:٨٠ ٢
    - ۱۰ فې**ز**: <u>مرت</u>د
    - الارض ماقط من طه ...
    - ۱۲ مبقت ترجمند أنظر قاعدة: ۲۶
    - ١٣ في **ف معي و ب**يز <u>رضي الله عنه</u>
- ٤ 1. أبو الحسن موسى الكاظم بن معقر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب (٢٨ ٢-٢٣ / ٢٩ ٧) أحد الألسم الإلسى عشر عند الإما ميدو كان يكنى بالعبد الصالح لكثرة عبادته و جهاده و قيامه بالليل. ولد في الأبواء (قرب السمدينة) وسكن المدينه، فأقدمه المهدي العباسي إلى بقداد، ثمر ده إلى المدينة و بلغ الرئيد أن الناس يبايعون للكاظم فيها. فلما حج مراً بها سنة (٢٩ ١ هج) فاحتمله معه إلى البصرة و حسه عند وإليها عيسى ابن معقر ، سنة ثم نقله إلى بقداد، تشوى فيها مبحينا، وقول: تُقِلَ.
  - ۴۲ 👘 تاريخ مغداد للحطيب، ت ۲۸، ۲۰، ۲۲: ۲۲؛ بليفات للغمراني، ۲۱: ۲۸، ۱۷ الأعلام، ۲۲: ۲۲

<sup>1</sup> في **زائق و ف**: إلى الساحات

#### (179)

الترياق المجرب<sup>، (1)</sup>. وكان شيخنا أبو عبدالله القوري<sup>(۲)</sup>، رحمه الله يقول: "إذا كانت الرحمة تنزل عند ذكرهم، فما ظنك<sup>(۲)</sup> بمواطن اجتماعهم على ربهم، و يوم قدومهم عليه، بالخروج من هذه الدار، وهو يوم وفاتهم. فزيارتهم فيه تهنية[لهم]<sup>(2)</sup>، و تعرض لما يتجدد من نفحات الرحمة عليهم<sup>(0)</sup> فهي إذا، مستحبة، إن سلمت من محرم او<sup>(1)</sup> مكروه بين<sup>(۷)</sup> في<sup>(٨)</sup> أصل الشرع، كاجتماع النساء، وكالأمور<sup>(1)</sup> التي تحدث هنالك<sup>(-1)</sup>، و بمراعاة<sup>(11)</sup> آدابها من ترك التمسح بالقبر، وعدم الصلاة عنده للتبرك وإن كان عليه مسجد، لنهيه عليه السلام<sup>(۲۱)</sup> عن ذلك، و تشليده فيه<sup>(۲۲)</sup> ومراعات حرمته ميتا، كحرمته حيا"، والله أعلم.

#### قاعدة: ١٥٨

قد تفيد <sup>(١٤)</sup> الـدلائل من الظن، ما يتنزل <sup>(١°)</sup> مـنـزلة الـقطع، وإن كان لا يجوي على حكمه، في جميع الوجوه، كالقطع بإيمان مسلم، ظهرت منه أعمال الإسلام، وكولاية<sup>(١١)</sup> صالح دلت على مقامه، أفعاله،

- درح إحفاق الحق للنحفي، ٥٣٦:٢٥ عدة البريد الصادى ، ٥٣١
   ٢. (أ) في ف: العوري و في الغوري.
  - (ii) مبقت ترحمته انظر قاعدة: ۲۷
  - ٣. في م: بالك ولكن في هامشه مصححا: طنائد
    - ≴\_ في**م**;ا\_
    - ہ علبھم ساقط من ਦ ۔
    - ال في ق ، ب رطه: ر.
      - ۷\_ في **ب**: بينه۔
      - ۸\_ في ساقط من **ب**\_
    - ٩. في ذراق الله العلم و ب: تلك الامور.
      - ۱۰ فې **ق، ص و بې: ه**ناك ـ
      - 11 فې **ص د طه**: <u>و مراعاق</u>

\_17

- ١٢ \_ في **ب و هه**: علبه الصلو ة و السلام .
  - (i) في **ف**: <u>ل</u>شديده.
- (ii) عن أبي مرئد لغنوي قال: قال رسول الله تُظَّل بقول: "لا تصلوا إلى الفبور ولا تحلسو اعليها".
- ۲۴ صحب سلم، کتاب الجناز، (المعجم ۲۲) باب الهي عن الجلوس على قلم والصلاة عله (النحلة ۲۲)، حديث رفم: ۲۱ ۲۱
  - ۱٤ في عنى: قاد تقبار في عبد: تفبار.
    - ۱۵\_ في **ب ر ط**: <u>بنزل</u>\_
      - 11\_ في **س**: <u>بولايه</u>\_

و أقواله و شواهد أحواله. كل ذلك في علمنا من غير جزم<sup>(1)</sup> بعلم الله فيه، إلا في حق<sup>(1)</sup> من جاءنا عن الله مخصص له، كالعشرة المشهود لهم بالجنة. وقد صح "إذا رأيتم الرجل يعتاد المسجد، فاشهدوا له بالإيمان"<sup>(1)</sup>. وصح<sup>(3)</sup>: "خصلتان<sup>(0)</sup> لا [تجتمعان]<sup>(1)</sup> في منافق: حسن سمت، و فقه في دين<sup>(۷)</sup> و خصلتان [لا تجتمعان]<sup>(٨)</sup> في مؤمن : البخل، و سوء الخلق"<sup>(1)</sup>. وقد<sup>(11)</sup> صح حلف سعد<sup>(11)</sup> على إيمان رجل، فلم ينكر عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم يمينه وإن رده بقوله : "أو مسلم<sup>9</sup>"<sup>(11)</sup> وصح: "ثلاثة<sup>(11)</sup>من كن فيه فهو منافق<sup>(11)</sup>الحليث. ولايتناول من واقع<sup>(11)</sup>ذلك من المؤمنين جملة،

- ار في **ف** <u>حرم</u>
- ۲۔ في حق ساقط من ਦ ـ
- ٣. مستند الأسام أحسد، ١٣٠:٣٢، سنن الدار مي، كتباب الصلو ة (٢٣)، باب المحافظة على الصلوات؛ فيض القدير للمناوي، حديث رقم: ١٩٦٤، ٢٥٧: ٣٥٧
  - t\_ في ق∂نف مص ريب: قد صح\_
  - ٥. ذكر في ق تحصك المومن او لا ثم تحصك المنافق و في عن و ب لم يذكر تحصك المنافق.
    - د. في ز ، ق ، ف و هـ: لا تحتمان و في النسخ الاعرى: لا يحتمعان.
  - ٧. حامع الترمذي، أبواب العلم، (المعضم ١٩) باب ما حاء في فضل الفقه على لعبادة (المحفه ١٩)، حديث رقم: ٢٦٨٤
    - ٨. في ذي مق و طه: لا تحتمعان. و في النسخ الاخرى: لا يحتمعان.
    - ٩. المعب الإيمان ، الرابع والسبعون من شعب الإيمان وهو باب في الحود والسخاء، حديث رقم: ٢٠٨٣٠
      - ۱۰\_ قدساقط من **ز**\_
- 11 أبو إسحق سعد بن أبي وقاص مالك بن اهيب القرشي (٢ ٣) هج ٥٥ / ٢٠٢ ١٧٥ ) صحابي فاتح العراق ومدائن كسرى وأحد المنه الدين عينهم عمر للخلافة وأول من رمى سهم في سبيل لله وأحد العشرة المبشرين بالحدة. اسلم وهو ابن ١٧ سنة و شهد بدر او افتتح القادمية و نزل أرض الكوفة فحعلها خططا لقبائل العرب، و ابتنى بها دار افكثرت المور فيها. و طل و أبوا عليها مدة عمر و عثمان. له في كتب الحديث ٢٧١ حديثا.
  - tr طبقات ابن سعد، ٦، ٦؛ الإصلة، ت ٢، ٢، الأعلام، ٣، ٣، ١٢٢، الأعلام، ٢٠
- ١٢ رواه أحسب بالفطر: عن عامر بن معدين أبي وقاص عن أبيه قال: أعطى النبي تلكر رحالا ولم يعطر رحلا منهم فقال معد با نبي الله أعطيت فلانا ولم تعط فلانا نبا وهو مومن فقال النبي تلك أو مسلم؟ حتى عاد معد ثلاثا والنبي يقول أو مسلم؟ ثم قال النبي تلك أني لأعطى رحالا وأدع من هو أحب إلى منهم فلا أعطيته نبأ مخافه أن يكبوا في النار على وحوههم. ٢٠ مستد (٢٠٩٥ أحسد من حيل ١٢١:١٠)
  - ١٣\_ فې **ق ر ص:** ئلات\_
  - ٤ ١. عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال: "آبه المنافق للائث: إذا حدث كذب وإذا وعد أخلف وإذا أوتسن حان".
- المحيع لبحلري، كتاب الأدب، (19) ماب قول الله تعلى: يا ليها تلين أموا اللوالله وكونوا مع الصدفين وما ينهى عن الأكلب، حديث رغم ٢٠٩٥
  - ۱۵ فې **ق**: *و اقع به*۔

#### (14.)

#### (141)

بل مجراه<sup>(1)</sup> في حق من لا يبالي، في أي جزء وقعت منه تلك الخصال، من عقد، أو عمل، أو قول بدليل<sup>(٢)</sup> قوله إذا<sup>(٢)</sup> في كل واحدة. ويشهد لذلك قوله عليه السلام<sup>(٤)</sup>: "كل الخصال يطبع عليها <sup>(٥)</sup> المؤمن ليس الخيانة والكذب<sup>،، (1)</sup>. فنفى عنه أن يكون مطبوعا عليها لا غيره<sup>(٧)</sup>، فهو<sup>(٨)</sup> وإن وقعت منه فبالعرض لا بالأصالة، بخلاف المنافق، ولذلك لم تصح من مؤ من في كل شيء؛ إذ يستثنى جزء<sup>(٩)</sup>، ولو الايمان<sup>(11)</sup> والتوحيد، بخلاف المنافق، فإنه لا يستثنى جزء أولا<sup>(11)</sup> في باب الكفر، إذلا يجزم به ظاهرا كغيره، فكانت فيه، لا في غيره، والله أعلم. وقد يريد نفاقا دون نفاق، وحمله عليه<sup>(٢١)</sup> جماعة من العلماء<sup>(٢1)</sup>، والله أعلم.

#### قاعدة: ١٥٩

الفراسة الشرعية: نور إيماني ينبسط <sup>(١٤)</sup> على القلب، حتى يتميز في نظر صاحبه حالة المنظور <sup>(١٥)</sup> فيه عن<sup>(١١)</sup> غيره؛ بل يميز <sup>(١٧)</sup> أحواله في النظر إليه بحسب اوقاته. ولكل مؤمن منها نصيب لكن لا

- ۱ في **ب**: محراق
- ۲. هنا هذه العبارة ليست في طه: بدليل قوله إذا في كل و احدة.
  - ۲. اذا ساقط من ف ، می و ب.
  - ٤\_ في ب: عليه الصلوة و السلام.
    - ه\_ في **ف**: عنها\_
- ٦. 👘 رواه أحدد نحوه: عن أبي أمامه قال: قال رسول الله صلى "يطبع الدؤمن على الخلال كلها إلا الخبانه و الكذب".
  - ta ۲ مىند الإمام أحمد بن خبل » « ۲۵۲
    - ٧\_ في 📥: لاغير\_
    - ۸. فې **زارې د ف**ا**مل رې** د فهي.
    - ٩. في ب: حزء مع في ظه: حزء مار
      - ۱۰\_ في **س**: للايتان\_
    - في في نبا ولو مكان حزء لو لا.
      - ١٢\_ في **ڪ**: حمله\_
    - ١٢. في 📥: على طاهره زائد بعد العلماء.
      - 14\_ في **عن:** ينبسط\_
      - ١٥\_ في **س:** المنظور البه فيه\_
        - 11\_ في **من رحلہ: من**\_
  - ۱۷ فې ق و من: بل تميز و فې ف و ب: بل بشيز.

#### (۱۷۲)

يهتدى لحقيقتها إلا من <sup>(1)</sup> صفا قلبه عن <sup>(٢)</sup> الشواغل والشواغب. ثم هو [لا يصح]<sup>(٣)</sup> أن يقبل الخاطر منها إلا بعد تردده مرة <sup>(٤)</sup> في البداية، وبعد اعتياده على حسب اعتياده. وإليها <sup>(٣)</sup> الإشار ة بقوله عليه السلام <sup>(1)</sup>: "كان في الأمم محلثون فإن يكون <sup>(٣)</sup> في أمتي فعمر <sup>(٨)</sup> منهم" <sup>(٩)</sup>. وقال أبوبكر <sup>(11)</sup>، رضي الله عنه: "أقتسمي مع إخوتك"<sup>(11)</sup>. وقال عثمان <sup>(١١)</sup> رضي الله عنه للرجل الذي دخل <sup>(٣١)</sup>، وقد نظر <sup>(11)</sup> محاسن امر أة: "أيدخل<sup>(٣١)</sup> علي أحدكم، وعيناه مملوء قزنا"<sup>(11)</sup>.

- ا. في **ف ، ص رين: مرمن.** 
  - ۲۔ في طہ: من۔
    - ٣٢ في م: لا يصلح
- ٣٠ في ق: مدة سبعين زائد قبل مرة و في ف ، عن و ب: مدة.
  - عالي في **ف ، من ريب: ا**يد
  - ه. (i) في **ب**: عليه الصلوة و السلام.
- (ii) هناهذه العبل قز الدة في قي: تشفوا فراسه السومن. الحديث و قال عمر رضي الله عنه: "احذر وامن تنفر منه قلو بكم". و في حديثه قال عليه السلام.
  - ۲. في ق: يكن و في ف ، من و ب: يكونوا.
    - ٧\_ مبقت ترحنته أنظر قاعدة: ٣٣
- ٨. رواه حاكم نحوه عن عائشه زوج النبي تلك قال: قال رمول الله تلك: "كان في الأمم محلمون فإن بكن في أمنى أحد فعمر بن الخطاب".
  - 🕸 💿 السنندر كا، كتاب مرفة لاصحانة رويا البي 🗱 في فصيلة علم عدر ٢٠٢٠ م
    - ٩. مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٣٣
    - ٥٠ في ٤ ف ٢ في ٤ ف ٢ في ٤ في ٤ من التقبك.
      - (ii) طبقات ابن سعد، ۲۲۸:۲
        - ١١. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٣٣
          - ١٢ في ق، ص و ب: دخل عليه ـ
        - ١٣ في **ق و ف**: <u>نظر في و</u> في **من**: <u>راي</u> -
          - 14 في **ق ، معى رط ا:** يدخل ـ
        - ١٥\_ (أ) في **عن**: مملوتان برنا\_
- (ii) ذكر السبكي بالفط: دعل إليه (عثمان بن عفان) رجل كان قد لفي إمرأة في الطريق فتاملها فقال له عثمان:
  - يدخل أحدكم وفي عبنه أثر ازنار فقال الرجل: أوجي بعدر سول الله للله فظهر قال: ولكنها فراسف
    - tt مثبقات الكلفعية الكبرى، 11:1

#### (۱۷۳)

والفراسة الحكمية<sup>(1)</sup> اعتبار بواطن<sup>(1)</sup> الأشخاص بطواهر الحواس. وقد أشار إليها في حديث الرجل<sup>(۲)</sup> المذي قال: "اعدل"<sup>(4)</sup> و في حديث: "تقاتلون قوما نعالهم الشعر، و تقاتلون الترك"، <sup>(°)</sup> و نحو ذلك. وفائدة<sup>(1)</sup> كمل منهما الا لتفات لما دل عليه فيحذر أو يعامل، لا الجزم في الحكم، إذ لا تفيد<sup>(۷)</sup> قطعا ولا ظنا يتنزل<sup>(۸)</sup> منزلته، والله أعلم.

#### قاعدة: ١٦٠

ذهاب <sup>(٩)</sup> العقـل إن كان بخيالات وهمية سقط اعتبار صاحبه ظاهرا و باطنا، و بحقيقة إلهية <sup>(١٠)</sup> اعتبر صاحبه، من حيث أنه ظرف<sup>(١١)</sup> لمعنى شريف. و يدل على كل إشارته <sup>(١٢)</sup> بحاله ومقاله<sup>(١٢)</sup>، كقول بعض

- أي في عن: الحلمية.
- ۲\_ في ق: مراطن\_
- ۲. الرجل ماقط من ط ـ
- ٤\_ وهو خوالخو يصرة، وهو رحل من بني تعيمه قال النبي تُنظ حين كان يقدم قدما: بار سول الله تُنظ: إعدال فقال: "وبلك! ومن يعدل إذا لم أعدل"\_
  - ۲۶ محیح سلم، کتاب الرکاة، باب ذكر الحول ج وصفالهم، رقم الحدیث: ۲۵۵ (
- ٥. رواه مسلم نحوه عن أبي هريرة يبلغ به النبي الله قال: "لا تقوم الساعة حتى تفاتلوا قوما نعالهم المتعر". و في حديث آعر، عن أبي هريرة أن رمول الله فلك قال: لا تقوم الساعة حتى يفاتل المسلمون الترك، قوما وحوههم كالمحان المطرقة، يلسبون الشعر و يمشون في الشعر".
- ۲۴ صحیح سلم، کتاب قتن (۱۸) باب لانئوم قدامه حتی پیر فرحل نئے فرحل نئے آن یکوں نکان قلیت، بن قبلان) فتحقه ۱۸ حدیث رفم: ۲۲۱۲، ۲۲۱۲
  - ٦. في**ق**: فأندم
  - ۷\_ في **س**ى: <u>لايف</u>ېد\_
  - ٨. في **مى**: <u>فيننزل</u>.
  - ۹\_ (i) في طح: اذهاب\_
- (ii) في هامش عن: و ذكر اشيخ إسمع الحرتي نفع الله بدرجل يظهر اواد و يوسخ بالنجاسات و لا يصلي المفروضات و يقمال أنه من الأولياء فقال: نحن ما نعتبر (تعتبر) الرحل إلا يدانته من كانت بدايته مستقيمه على المنه و الطهارة البنتاه،
  - ومن كانت بدايته علىغير ذلك نفيناه
    - ۱۰ في **من: <u>المب</u>د.**
  - - ١٢ في **عن**: باشارته،
      - ١٣\_ في **ڪ**: قالع

الممجانين: "يامناحيس<sup>(1)</sup> لا يغرنكم إيليس فإنه، إن<sup>(٢)</sup> دخل النار رجع إلى داره، وأنتم يجتمع عليكم العذاب<sup>(٢)</sup> والغربة". و قال الشيخ أبو محمد عبدالقادر<sup>(٤)</sup> رضي الله عنه: "إن لله عبادا عقلاء و مجانين، والعقلاء خير من المجانين" أو كما قال.

ولما نظر بعض القضاة لرجل كان<sup>(°)</sup> قد أعطي التحول في الصورة، وهو على مزبلة قال في نفسه<sup>(1)</sup>: "إن الـذي يعتقد هذا الخسيس<sup>(۷)</sup> الـعقـل". فنا داه في الحال: يا فقيه، قال: نعم. قال: هل أحطت بعلم اللهُ؟ قال: لا. قال: أنا من علم الله الذي لم تحط به، انتهى<sup>(٨)</sup>. وهو عجيب، فسلم تسلم.

#### قاعدة: ١٦١

معونة الله للعبد<sup>(٩)</sup> عـلى قـدر عجزه عن مصالحه، و توصيل منافعه، و دفع مضاره. و محبة الناس له، على قـدر بعده [عن]<sup>(• ()</sup> الـمشاركة لهم فيما هم فيه. فمن ثم قويت محبة الناس في الصبيان والبهاليل، و آثروا الزهاد وأهل الخلوات على العلماء والعارفين، وإن كانوا أفضل عند صحيح النظر. وقد أشار رسول الله صلى الله عليه وسلم بقوله<sup>(١١)</sup>: "إزهد في الدنيا، يحبك الله، وازهد فيما في أيدي<sup>(١٢)</sup>الناس،

- ۱ فې **ق** د **می**: مناحیس ـ
- ٤. في م و طه: إن و في النسخ الأخرى: إذا.
  - ٢\_ في 👍: العذاب عليكم.
  - ٤. مبقت ترجمنه أنظر فاعدة: ١٦٠
    - ہ۔ کان ساقط من 🖶 ۔
  - في نفسه ساقط من ذي معد و جد .
    - ۷\_ فې **ق ، مى رىب:** <u>ل</u>خىيى\_
      - ۸۔ <u>انتھی</u> ساقط من **ز** ۔
        - ۹\_ في **ف**: لعبد\_
        - ۱۰ في **۴** <u>من</u>-
- في زامة ، ف ، من وجة لهذا الاصل زائد قبل بفوله .
  - ۱۲\_ في **ب**: <u>بايدى</u>

#### (۱۷۰)

يحبك الناس»<sup>(1)</sup>، الحديث. فدله على الوقوف بباب الله بلا واسطة ونفي الدنيا لتحقيق العجز <sup>(1)</sup>، فافهم.

#### قاعدة: ١٦٢

ألسنة الخلق أقلام الحق؛ فنناؤهم عليه بما يرتضيه الحق ثناء من الحق عليه بذلك. فإن كان فيه فالثناء منه، وإلا فهو تنبيه. إن شكره بالقيام بحقه <sup>(٢)</sup>، أسمه عليه، وزا ده منه، وإلا سلبه عنه. والمعتبر الإطلاق العام وما في النفوس، لا ما يقع من الطعن بالجحو د الذي يدل على بطلانه <sup>(٤)</sup> فقد الترجمة في المترجم، واضطراب <sup>(٥)</sup> القائل في قوله. ويظهر ذلك، بارتفاع موجب النكير، كالموت ونحوه. وقد صح "إن الأباذا أحب عبدا نادى جبريل<sup>، (٦)</sup>، الحليث. فيعتبر الحب <sup>(٧)</sup> بالقبول عند اللقاء و نحوه، وإلا فالعارض لا يدفع الحقيقة، فافهم <sup>(٨)</sup>.

#### قاعدة: ١٦٣

إكرام الرجل للبنه، إن قصدبه وجه الله في معاملته، واستجلاب مودته لغر ض <sup>(1)</sup> ديني، فذلك من نسبة الحق في وجو ده، وله قبل<sup>(١٠)</sup> أهل الخير من إخوانهم، والسلف من أمثالهم. ومعياره بعد<sup>(11)</sup> تحول

- رواه ابن ماحد نحوه عن سهل بن معد الساعدي قال: "ألى النبي صلى الله عليه وسلم رحل" فقال: "با رمول الله دلني على عمل اذاعدك" احتى الله و احتى النام". فقال رسول الله: "أوهد في الدنيا، يجدك الله وازهد فما في أيدي النام يجوك".
  - ۲۲ سنن ابن ماحد، أنواب الزهد، (المعجم ١) باب الزهد في الثنيا (التحقة ١)، حديث رفم: ٤١٠٢
    - فدله على الوقوف ..... لتحقيق العجز ساقط من طد.
      - ۲. بحقه ساقط من ب .
        - t\_ في **ق**: بطلان\_
        - ه\_ في **من**: اضطرار\_
- ۲. صحيح مسلم، كتاب البر و الصلة و الأدب، استعجم ٤٤، باب إذا أحب الله عبداء أمر حرئيل فأحيه (التحفة ٤٤)، حديث رقيز ٥٠.٧٢
  - ۷. الحب ماقط من ب .
  - ۸\_ في **عن**:فاعلم
  - ۹\_ في **ف**: لعرض\_
  - ۱۰\_ في **ف**: فلذاقيل مكان وله،قبل.
  - ۱۱ في ژون فون من ويب: بعدم.

#### (۱۷٦)

النية عند <sup>(1)</sup> فقد الخاصية <sup>(۲)</sup>، إذ المعامل غير مضيع أجر من عامله. وإن كان لمجر د<sup>(۲)</sup> الحياء<sup>(1)</sup> والتعظيم والنظر للمنصب ونحوه، فهو الأكل بالدين، الذي نهي عنه <sup>(0)</sup>. و في الإكمال، [إن]<sup>(1)</sup> الذي ياكل بدينه أحد القاضيين ومن يوهم<sup>(۷)</sup> بالديانة على غير حقيقة إلى غير ذلك. ولهذا كان<sup>(۸)</sup> بعضهم إذا أوتى<sup>(1)</sup> بشيء 'قال: ''أمسكه عندك، وأنظر هل تبقى نيتك بعد أخذه كهي قبل ذلك فا تنتي<sup>(11)</sup> به، وإلا فلا،<sup>(11)</sup>.

وقـال الـجنيد<sup>(١٢)</sup> رحـمه الله<sup>(١٢)</sup>، للغني <sup>(٢١)</sup> الـذي أتـاه بـالألف دينارا<sup>(٢٠)</sup>: "فـرقها<sup>(١١)</sup> عـلى المساكين". فقال: "أنا أعلم منك بالمساكين<sup>(١٧)</sup>، وإنما<sup>(١٨)</sup> تُيتك بها، لتأكلها في حلاوات<sup>(١٩)</sup> ونحوها".

- ار عند ساقط من 🖶 ر
- ۲ـ في **س**: الخاصة.
- ۲. في **ف رس: بسترد**.
  - ٤. فى طح: الحياق.
- ه. المناهذه العبارة ليست في طه: و في الاكسال ...... الى غِير ذلكِ.
  - ۱۰ ان ساقط من م والتصويب من ق ، عن و ب.
  - ٧\_ في عن: يرهم بالحقيقة و الحقيقة زائد فيها.
    - ۸. في **ق، فت، من ريب:** <u>رقد كان</u>.
    - ٩. في م: اوتي و في النسخ الأخرى: إتي.
  - ۱۰ هنا فان بفيت زائدة قبل فاتنى في ق ، ف ، عى و ب .
- ١١. همنا هذه العبار قز اندة في ز: <u>والعسل بمشل هذه بمثل هذه الحكاية عسر</u> فالوحه التوقف في الفبول على تقدير ذلك في الوحود و الله اعلم و هكذا في ق ، ف ، عن و ب الافها: عسر مكان عسر و فافهم مكان <u>والله</u> اعلم.
  - ١٢\_ ميفت ترجيته أنظر قاعدة: ١٤
    - ١٣ في في في الله عنه . ١٣
  - ۱٤ في ٤: لذلك الرحيل و في ٤ ، ف و عن: لذلك التنبي و في ب: التنبي .
    - 10 \_ في **م:** <u>دينار</u> أو في **ز**: <u>دينار</u> و في النسخ الأخرى <u>الدينار</u> \_
      - 11 فې **زارت اف اس وب:** فرقع
      - ۱۷ في زرىق دف دهن و ب: بهم مكان بالمساكين.
        - ۱۸ فې **زاق دف مې ويب**: <u>ولکن</u> ـ
      - ۱۹. في ب و هـ: الخلوات و في ؤ و ف: الحلاوات.

فقال: "من مثلك يوخذ" <sup>(1)</sup> قال <sup>(1)</sup>: "ولمثلك <sup>(1)</sup> يعطى" <sup>(4)</sup> انتهى بـمعناه فافهم <sup>(0)</sup>. وقال <sup>(1)</sup> بعض المشائخ: "لا تاخذ<sup>(۷)</sup> إلا ممن يكون إعطاؤه إياك أحب من إمساكه" أو كلاما هذا معناه، والله اعلم.

#### قاعدة: ١٦٤

قبول مدح الخلق والنفرة من ذمهم إن أوجب خروجا عن الحق في الجانبين دل على الاستناد إليهم<sup>(٨)</sup> فيه. وذلك خروج عن الحقيقة، التي هي النظر إلى الله تعالى في المدح والذم يان لا تتجاوز <sup>(٩)</sup> الحق في مدح مادح، ولا في ذم ذام، حتى انه<sup>(١١)</sup> لو مدحك من شأته الذم لا قتصرت<sup>(١١)</sup> على مقدار ما واجهك<sup>(١٢)</sup> به وما علمته من أو صافه المحمو دة من غير تغرير. ولو ذمك من شأنه المدح لم يخر جك ذلك عن إقامة حقه بمدحه<sup>(٢١)</sup>. وهذا جار في العطاء والمنع. فلا تمدحن<sup>(٤١)</sup> أحدا إلا من حيث مدحه الله، ولا تذمن أحدا<sup>(٥١)</sup>.

- في م، رؤ و طه: يقبل ولكن في هامش م مصححا: يوحد و في ف: يوحد و كتب فوقه يقبل.
  - ۲. فې**ق**ر**س**ى:<u>قمال</u>.
  - ۳\_ في **ب**: <u>لثل</u>ي\_
  - انتهى بىعناه، فافهم ماقط من ز ، ف ، مى ر ب \_ .
  - ٥. . . . ذكر ابن الدلقن نحوه:أنظر لتفصيله: طبقات الأولياء، ١٣١،١٣٢
  - د. هنا هذه العبارة ليست في طه: وقال بعض المشائخ لا تاحد الاستنسس والله اعلم.
    - في **ف**: لا تاحذه
      - ٨. في عن البه.

\_V

- ٩\_ في **ب**: <u>شحاوز</u>\_
- ۱۰ \_ انه ساقط من ط ـ
- 11\_ في **عن**: <u>لاقتصر</u>\_
- ١٢ في **س**: وحمك
- ١٣\_ في **ف**ي المدحد.
- 14 في **ز ، ف ، س ر ب : ت**حدد ن ـ
  - ۱۵\_ في **ق**: من الحد \_

#### قاعدة: ١٦٥

إظهار الكرامة <sup>(1)</sup> وإخفاؤها على حسب النظر لأصلها و فرعها. فمن عبر <sup>(۲)</sup> من يساط إحسانه أصمتته الإساء ة مع ربه. ومن عبر <sup>(۲)</sup> من يساط إحسان الله اليه <sup>(٤)</sup>، لم يصمت إذا أساء. وقد صح إظهار الكرامة من قوم، وثبت العمل في إخفائها عن <sup>(٥)</sup> قوم، كالشيخ [أبي العباس المرسي]<sup>(1)</sup> في الإظهار، وابن أبي جمر ق<sup>(۲)</sup> في الإخفاء، رضي الله عنهم<sup>(٨)</sup>، حتى قبال بعض تلامذة ابن أبي جمرة: "طريقهما مختلف"؛ فيلغ ذلك شيخه<sup>(٩)</sup> فقال: "والله ما اختلف<sup>(٢)</sup> قط<sup>(11)</sup> طريقنا، لكنه <sup>(٢1)</sup> بسطه العلم، وأنا قبضني الورع". وهذا فصل الخطاب في بابه، والله أعلم.

- الكرامات\_
- ۲. في **ف**: <u>عبر</u>.
- ۲۔ <u>ومن عبر</u> ساقط من **ف**۔
- الب<sup>2</sup> ماقط من ف، عن ، ب و طد.
  - ه. في **ق اف اص ريب: من**.
- ٤) في ع: إبنى العباس المرسلي و في هـ: إبنى العباس والتصويب من النسخ الأخرى.

(ii) أبو العباس أحمد بن محمد الأنقلسي، الأتصاري البرمي (١٦ ٦- ١٦ / ١٢٨٧، ١- ١٢١٩) كان من أكابر العارفين، وكنان يقال أنه لم يرت علم الثيخ أبي لحسن الشاذلي غيره وهو أحل من أعذ عن الطريق ولم يوقف نياً من الكسيد وألف مريده لشينغ ابن عطاء الله الأسكتاري (٧٠٩ / ١٣٠٩) كتابا "لطائف المنن في مناقب المرمي وأبي الحسن --- ط"-

- At 11: 17: 17: 17: 14: المعراني، 11: 17: 14: الم الإنتهاج، 18: طبقات الأوليان، 14: 24: الأعلام، 11: 11: 17: 1
  - ٧. مبقت ترجبته أنظر القاعدة: ٢٧
    - ۸. في ق ، ف ، م ر ب: عنهما.
      - ٩۔ في ق: لشيخه
  - ۱۰ فې **ق، ف، مې و بې:** انتقلف د
    - ۱۱\_ قط ساقط من <del>ب</del> \_
    - ١٢ في **ط**: <u>ولكته</u>

#### قاعدة: ١٦٦

ما رتب من الأحكام على ما في النفس، وما لا علم به إلا من قبل إعلام الشخص، ففقهه <sup>(1)</sup> فيه منه <sup>(۲)</sup> بعد تحقيق<sup>(۲)</sup> حكم الأصل. ومن ذلك وجو د<sup>(3)</sup> التبرك؛ فممن علم من نفسه وجود التكبر<sup>(0)</sup>، والنظر لها<sup>(1)</sup>، وعظم دعواها و تصنيقها<sup>(۲)</sup> للتعظيم، تعين عليه عدم القبول. ومن غلب عليه حسن الظن بالله له<sup>(A)</sup>، ببركة العباد المتوجهين له، وحسن <sup>(1)</sup> الظن بهم في أنفسهم، فله قبول ذلك<sup>(11)</sup> في محله. ومن غلب عليه حسن الظن بالله<sup>(A)</sup>، ببركة العباد المتوجهين له، وحسن <sup>(1)</sup> الظن بهم في أنفسهم، فله قبول ذلك<sup>(11)</sup> في محله. محله ومن غلب عليه موء الظن <sup>(11)</sup> بنفسه وحسن الظن <sup>(11)</sup> بالناس، أو <sup>(11)</sup> إطلاق أمرهم فالمنع <sup>(11)</sup>, مصن بلي به، كأنه عروس بكر معضر به لتمكن دعواها وإثارة شررها <sup>(10)</sup>، وربسا كان العكس فليعتبر ذلك من بلي به، كأنه عروس بكر مغتضة بزنا <sup>(11)</sup>، تنتظر الستر فإن كان حصل الخير للجميع <sup>(11)</sup>، وإلا فليس على أصحاب الوليمة عتب <sup>(A1)</sup>. والله أعلم<sup>(11)</sup>.

| في هي: ففقهنه و في ب: ففهمه و في ط: فالفقه | _) |
|--------------------------------------------|----|
|--------------------------------------------|----|

- ۲. منه ساقط من طه .
- ٣. اندا يكون زائد في 🛥 قبل بعد تحقيق.
  - ٤ في طه: وحوب.
  - ٥. في ٤: النبرك و في عن: النكير...
- 1. في هامشج: البهاولكن في نصها: لها \_
  - ٧\_ في ز: تصديها\_
  - ۸\_ له ساقط من **ز** \_
  - ٩\_ في **س**: <u>احسن</u>\_
- ۱۰ \_ في **ق**: النصدى لذلك زائد بعد ذلك \_
- 11 \_ \_ \_ هنا هذه العبار ة موجودة في هامش 🛶 بالله به بترك المتوجهين له وحسن الطن بهم في انفسهم فله قبول ذلك في محله

ومن عليه سوء الطن و في طه: طنه.

- ۱۲\_ الطن سائط من **س** ـ
- ۱۳\_ في سين ر\_\_ ۱۶\_ في موسر سين فالمد
- 11 في **عن ريد:** <u>فالندح.</u> .
- ١٥\_ في **عن: المارة سرورها و في <del>طا</del>: المثلر مشرهها ـ** 
  - 11 في **ب**: <u>بالزنا</u> و في **ه**: <u>من زنا</u>
    - ١٧\_ في **ق**: حصل الخبر للمنع.
    - ۱۸ في **ف ، ب ر ط**: <u>عب ـ</u>
    - ١٩\_ <u>والله اعلم ساقط من **ز**</u>\_

# (۱۸۰)

#### قاعدة: ١٦٧

غيرة الحق على أوليائه من سكون غيرة قلوبهم. و شغلهم بالغير عنه<sup>(1)</sup>، هو الموجب لقضاء ما تهمموا به من حوائجهم، وحوائج غيرهم. حتى قيل: إن الولي إذا أراد أغني. ومنه قول الناس له: خاطرك أي: ليكن<sup>(1)</sup> على بالك، لعل الله أن ينظر إلي فيما أنا فيه، فيريح خاطرك مني. ومن ثم كان أكثر الأولياء في بنايتهم يسرع<sup>(1)</sup> أثر مقاصدهم في الوجود لا شتغالهم<sup>(2)</sup> بسما يعرض بخلاف النهاية، فإن الحقيقة مانعة من اشتغال قلوبهم بغير مولاهم إلا من حيث أمرهم، فينتفع بهم المريدون في طلب الحق لا غيرهم. كما يحكى عن الشيخ أبي ملين<sup>(0)</sup> رحمه الله أنه كان يفتح للناس على يده، و يصعب<sup>(1)</sup> عليه أقل حاجاته<sup>(V)</sup>. وقد قيل: إنما [هما]<sup>(A)</sup> اثنان؛ ولي، وصفي. فالولي: من يتحقق له كل ما يريد<sup>(1)</sup>. والصفي: من يتسلط على قلبه الرضا بما يجري<sup>(-1)</sup>، فافهم.

- ۱۔ عنه ساقط من **عد** ۔
- ٢. في ذراف الله وبي: لاكون و في ق: لنكن.
  - ٢ في **ف: المرع و في عن: تسرع ـ** 
    - ٤. في : لا تتقالع.
- ٥. أبو صدين نعيب بن الحسن الأندلسي الفلسماني (١٩٩/٥٩٤) صوفي من مشاهير هم. أصله من الأندلس؛ ورحل إلى المسترى والعني عبدالقاتر الحيلاني وبابعه ثم عاد وأقام "بفلس" و حكن "بحابة" كثر أتباعه حتى عافه السلطان بعقوب المنصور و توفى بتلمسان وقد قلرب الثمانين أو تحاوزها. له مفاتيح الغيب لأز اله الريب و مترالعيب --- خ". ٩٢ ورقه، في نستريبي (الرقم ٢٢٩٩).
  - ۲۹ شجرة النورائزكية، ١٦٤؛ شلرات اللعب، ٢:٤ ٢: ١٤٩ الأعلام، ١٦٦:٢
    - - ٧\_ في طه; حاجته\_
        - ۸\_ في•≼:ه\_\_-
    - ۹\_ في **س**: مريد مكان ما يريد.
      - ۱۰ في **ف**ي: يحت<u>ي</u>.

# (۱۸۱)

# الباب: ١٣

#### قاعدة: ١٦٨

إنفراد الحق تعالى بالكمال قاض بثبوت النقص لمن سواه. فلا يوجد كامل إلا بتكميله تعالى<sup>(1)</sup>, و تكميله من فضله؛ فالنقص أصل والكمال عارض وبحسب هذا. فطلب الكمال<sup>(1)</sup> في الوجو دعلى وجه الأصالة، باطل<sup>(1)</sup>, ومن ثم قيل: أنظر للخلق<sup>(4)</sup> بعين الكمال، واعتبر في وجو دهم<sup>(0)</sup> النقص. فإن ظهر الكمال يوما، فهو فضل، وإلا فالأصل هو الأول. وبذلك يقع الاحتراز<sup>(1)</sup> و حسن الظن و دوام العشرة<sup>(V)</sup>، و عنم المبالاة بالعثرة. وكذا<sup>(A)</sup> معاملة الننيا، كما قال<sup>(1)</sup> الجنيد<sup>(-1)</sup> رحمه الله<sup>(11)</sup> إذ قال: "أصلت أصلا، لا أتبشع بعده، ما ير د علي من اللنيا<sup>(11)</sup>. وهو أن الدنيا دارهم وغم و بلاء و فتنة، وأن العالم كله شر. ومن حكمه أن يتشلقاني بكل ما أكره؛ فإن تلقاني بكل ما أحب فهو فضل، وإلا فالأصل هو الأول<sup>(11)</sup>، انتهى بمعناه وهو عجيب.

- ۱. تعالى ساقط من **ز، ق، ص د ب .** 
  - ۲\_ الکسال ساقط من **عی**\_
    - ۲\_ في **س**: باطلا\_
    - t\_ في **عن**: الخلق\_
    - ه\_ في **ط**ة وحوههم.
  - د. في ف مع و ب: الاحترم.
- ۷. <u>و دوام لعشرة</u> ساقط من **ف على و ب**.
  - ٨\_ في ط: كذلك.
- ۹. في زور ف: كما قاله و في عن و ب: على ما قاله.
  - ۱۰ ـ (آ) في قن الحنيدي ـ (ii) مبغت ترجيعه أنظر قاعدة: ۱۴
    - . ۱۱\_ في **عن** زرضي الله عنه ر
- . ١٢ في ٤ معن و ب: العالم و في ٤: العالم و لكن في هامته مصححا: الدنيا.
- ١٣- روى أبو نعيم هكذا: ممعت أبا الحسن يقول ممعت لحنيد يقول: ليس يتبشع على ما يرد على من العالم لأتي قد أصلت أصلا وهو أن المدار تر اهم وغم و بلاء و فند، وأن العالم كله خر، ومن حكمه أن يتلقاني بل ما أكره فان تلقاني بكل ما أحب فهو فضل وإلا فالأصل هو الأول.
  - tr حلية الأوليان ت ۲۲۰ مار ۲۲۰

# (141)

#### قاعدة: ١٦٩

المفقر والغنى وصفان وجوديان. يصح اتصاف الحق بالثاني منهما دون الأول، فلزم فضله <sup>(1)</sup> عليه. ثم هل <sup>(۲)</sup> تعلق العبديو صف ربه أولى أو <sup>(۲)</sup> تسحققه بوصفه أتم؟ و هي مسألة الغني<sup>(٤)</sup> الشاكر، والفقير المصابر . وللناس فيها <sup>(٥)</sup> طريقتان<sup>(1)</sup> . والسحق أن كلامنهما مضمن بالآخر، فلاتفاضل. وقد اختار كلا منهما<sup>(٧)</sup>، رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث قال : ''أجوع يوما وأشبع يوما<sup>،، (٨)</sup> الحليث، فافهم.

#### قاعدة: ١٧٠

من المناس من يغلب عليه الغنى بالله، فنظهر عليه الكرامات. و ينطلق <sup>(٩)</sup> لسانه بالدعوى من غير احتشام ولا توقف. فيمدعي بحق عن حق لحق في حق، كالشيخ أبي محمد عبدالقادر <sup>(١٠)</sup> وأبمي يعزى<sup>(١١)</sup> وعامة متأخري الشاذلية. ومنهم من يغلب عليه الفقر إلى الله <sup>(١٢)</sup>؛ فيكل لسانه، و يتوقف مع جانب الورع، كابن أبي جمرة<sup>(٢١)</sup> وغيره. ومن الناس من تختلف<sup>(١٢)</sup> أحواله فنارة وتارة<sup>(٥٥)</sup>، وهو أكمل الكمال؛

| في <b>س</b> : <u>تفضيله</u> | _) |
|-----------------------------|----|
|-----------------------------|----|

- ۲۔ هل ساقط من ق ۔
- ۲۔ او ساقط من ق ۔
- في ب: التنبي والشاكر...
- م. في **ز**: فيه و في عنى: فيهما.
- دي م: طريقتان و في الندخ الأخرى: طريقان.
- (ii) هنا هذه العبارة زائدة في عن: والحق ان كلا منهما طريفان...
  - ۷۔ منہبا ساقط من **س**۔
- ٨. عن النبي تظليم قال: عُرض عليُ ربي ليحعل لي بطحاء مكه ذهبا. قلت: "لا ، يا رب و لكن أشيع يوما و أخوع يوما". \*\* حمامع الفرملي، ألواب الإهد، قمعهم ٢٥، ١٠ ماحا، في فكفف وقصم عليه، فتحفه ٢٥، حديث رفم: ٨ ١٣٢٤ حليه الأوليا، ١٣٢٨
  - ۹۔ في **ز**و طہ: ينطق۔
  - ۱۰\_ (أ) في **زاق مع رب**: رضي الله عنه -
    - (ii) مبف ترجمنه أنظر قاعدة: ٥٣
      - مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ١٥٧
        - ١٢\_ في **عني: الله تعالىٰ**۔
  - ١٣\_ (أ) في ف: إبن ابن منز ق (أ) سبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٢٢
    - 14 \_ في **ب**زيختلف \_
    - ۱۵\_ فنارة و تلرة ساقط من **ط**\_

#### (117)

لأنه حاله (1) عليه السلام (1) ، إذ أطعم ألفا من صاع وشد الحجر على بطنه (2) . فافهم.

#### قاعدة: ۱۷۱

ملك<sup>(1)</sup> العبد لما بيده<sup>(0)</sup> من أعراض الننيا، غير متحقق له؛ بل انما <sup>(1)</sup> هو خازن فيه، لقصره<sup>(۷)</sup> عليه تصرفا وانتفاعا دون غيره. ومن ثم حرم الله عليه <sup>(٨)</sup> الإقتار والإسرا<sup>(1)</sup>. حتى عد رسول الله صلى الله عليه وسلم في المنجيات: "القصد في الغنى والفقر"<sup>(1)</sup>. و نهى عليه السلام<sup>((1)</sup> عن إضاعة المال إلى غير ذلك<sup>(1)</sup>. فمن ثم قال لنا الشيخ <sup>(۲1)</sup> أبو العباس الحضرمي<sup>(11)</sup> رضي الله عنه: "ليس الشأن من يعرف كيفية تفريق الدنيا فيفرقها، إنما الشأن من يعرف كيفية إمساكها فيمسكها". قلت: "و ذلك لأنها كالحية، ليس الشأن في قتلها، إنما<sup>(0)</sup> الشأن في إمساكها حية"<sup>(٢١)</sup>.

- 1\_ في **ط**ة: احواله\_
- ۲ في ب: عليه الصلوة و السلام.
- ٣. رواه أبو نتعبم نتجوه: عن أننى بن مالك يقول: "أقبل أبو طلحه يوما فإذا النبي تكليكا قائم يقرئ أصحاب الصفه، على يطنه فصيل من حجر يقيم به صلبه من الحوع. كان شغلهم تفهم الكتاب و تعلمه و نهمتهم الترزم بالخطاب و تردده". ٢٤ - حليه الأوليا، ٢٤٦٦
  - به في **ط**: وملك.
    - هـ في **ط**: وملك.
    - <sup>م</sup> في **عن ري**ز في يدم
    - دي هو: ايضار
    - ٧\_ في **ب**: <u>بقصره</u>\_
  - ٨\_ الله عليه ساقط من ف ٢
  - ۹. والذين إذا انفقوا لم يسرفو او لم يقترون القرآن، الفرقان: ۱۷٬۲۹
- ، ١٠ مستدعبدالرزاى، باب كتاب العلم، حق ارجل على إمرأته، حديث رقم: ٢٠١٦ ٢ ٢؛ مستد ليزل، مستدعبار بن يامر، ومما روى قيس بين عبيادين عبيار، حديث رقم: ١٣٩٢ ؛ فيض لقدير للمناوي، حديث رقم: ٢: ١ ٧٤ ٣ ٣، ١،٧: ٣ عول ف المعلوف للسهرور دي، ٢٢٦
  - 11 في ب: عليه الصلوة و السلام.
- ١٢ ـ رواه أحسد نسجوه: (عن مغيره ابن شعبه) بقول رمول اللهُ ﷺ إن اللهُ حرم ثلاثًا و نهى عن ثلاث اللآتي نهى الله عنهن فقيل وقال والحاف السوال وإضاعه السال\_
- ۴۴ مسند الإمام أحمد بن حنبل، ٪ ۱۳۵۰ و نحوه فی الدوطالإمام مالک، کتاب قجامع (۲۸) ماحا، فی إضاعة قمال و ذی قوحهین، حدیث رفم: ۲۸۸۲
  - ١٣. في ف: رسول الله صلى الله عليه وسلم و في عن: قال شيخنا و الشيخ ساقط من هـ.
    - ١٤\_ مبقت ترجمه\_ أنظر قاعدة: ٨٢
      - اه في **طاري: رانيا** ـ
      - 11 في **ط**: وهي ح<u>ي</u>ف

#### (115)

وفي حليث <sup>(1)</sup> "ليس الزهد بتحريم الحلال، ولا بإضاعة المال، إنما الزهد، أن تكون بما في يلمالله، أو ثق منه <sup>(۲)</sup> بما <sup>(۲)</sup> في يدك"<sup>(4)</sup> . وقال الشيخ أبو مدين <sup>(٥)</sup> رضى الله عنه <sup>(1)</sup> : "اللذيا جراده، ورأسها حبها، واذا (٧) قطع رأس الجرادة (٨) حلت، وقال الشيخ أبو محمد عبدالقادر، رضى الله عنه، لما سئل عن الدنيا "أخرجها من قلبك، وأجعلها في يدك، فإنها لا تضرك" (١) انتهى. وكل هذه الجمل تدل (١٠) على أن الزهد فيها، ليس عين تركها، فافهم.

#### قاعدة: ١٧٢

الزهد في الشيء برودته عن ((1) القلب، حتى لا يعتبر في وجوده، ولا في ((<sup>11)</sup> عـدمه. فمن ثم قال الشاذلي(<sup>(۱۳)</sup> رضي الله عنه: ''والله لقد عظمتها، اذ<sup>(11)</sup> زهدت فيها''<sup>(10)</sup>. قلت: ''يعني بالظاهر،

- في ط: الحديث. \_1
- في م: منه وفي النسخ الأخرى: منك. ۲\_
  - في **ف**: لمار ٣\_
- ر واه الترمذي بلفط : عن النبي ﷺ قال: الزهادة في الدنيا ليست بتحريم الحلال و لا يضاعه المال ولكن الزهادة في الدنيا أن \_t تكون بنا في يلك اوثق منا في يدالله "\_
  - استن الترملي، أبواب الزهد، السعجم ٢٩ (ماب ما حاء في الزهادة في الدنيا (التحقة ٢٩))، حديث رقم: ٢٢٤٠ û
    - ميقت ترجيته أنظر قاعدة: ١٦٧ \_0
      - رضى الله عنه ساقط من **ص\_** \_1
    - في م: وإذا و في النسخ الأخرى: فإذا. \_v
      - في ف: الحرادم. ٨\_
    - ذكر نحوه في الفتح الرباني والفيض الرحماني لعبدالقائر الحيلامي، ص ٧٦ \_٩
      - في هامش **م**: دالهـ 1.
        - في 📥: على۔ \_11
      - في ساقط من **عن** ۔ \_18
      - ميقت ترجيته أنظر فاعدة: ٥٩ \_18
        - \_1 t في **عن: ار**\_
        - \_1 o
- قال ابن عطاء الله: استدلال الصحابي على حقيقه إيمانه بزهده في الدنيا و كذلك هو الإيمان إذا تحقق به من قام به أورئه الزهد في النفيا، لأن الإيسان بالله يوحب لك التصديق بلقائه وعملك بأن كل آت قريب يوحب لك شهو دقرب ذلك فيور تُك ذلك ازهد في النبا ولأن نور الايسان بكشف لك عن إعزاز الحق لك فتأنف همتك من إقبال على الديّا والتطلع أيهامع أن الحقيقة تقتضى أن ازاهد في الدنيا شبت لها.. فانه شهد لهابا لوجود أذ أبنتها مزهودا فيها وإذا شهد لها بالوجود نقد عطيتها وهو معنى قول الثيخ أبي الحسن اشاذلي رضي الله عنه: "والله لقد عظمتها إذاز هندت فيها". ومثل هذا الزاهد فيما زهد فيه فاء الفاني عما فني عنه، فإنبات أدل فإن عن الشيء إنبات لذلك الشيء فمالا وحودله لا يتعلق به فناء ولاز هد ولا ترك.
  - كطالف فبنن ٢٦٣ û

#### (١٨٥)

لأن الإعراض عنها تعظيم لها، و تعذيب للظاهر<sup>(1)</sup> بتركها كما أشار إليه<sup>(٢)</sup> ابن العريف<sup>(٢)</sup> في <sup>'</sup>مجالسه<sup>, (٤)</sup>, والهروي<sup>(٥)</sup> في <sup>'</sup>مقاماته<sup>, (1)</sup>. وقد قال أيضا<sup>(٧)</sup>، رضي الله عنه: رأيت الصديق في المنام، فقال لي: "علامة خروج حب اللذيا من القلب بذلها عند الوجد<sup>(٨)</sup>، ووجود الراحة منها عندالفقد<sup>(٣)</sup>، كحال الصحابة رضي الله عنهم، إذ لم ينظروا إليها عندالفقد، ولا شغلتهم عندالوجد<sup>(٢)</sup> لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله<sup>(11)</sup> وما قال: لا يبعون ولا يتجرون<sup>(٢1)</sup>. وقد أدب الله تعالى<sup>(٢1)</sup> الأغنياء بقوله: "ولا تؤتوا السفهاء أموالكم<sup>(11)</sup> الأية. وأدب الفقراء، بقوله تعالى: "ولا تتمنوا ما فضل الله به بعضكم على بعض<sup>(-1)</sup>. شم قال تعالى<sup>(11)</sup>: "واستلوا الله من فضله<sup>(٢٢)</sup>. وذلك لا يقتضي عينا ولا وقنا فلزم التزام كل ما أمرالله به. فافهم.

- المطاهر
- ۲\_ في **عن**: البها\_
- ٢٠ مبقت ترجمه أنظر قاعدة: ٢٩
- أنظر لفصيلة: محامن المحالي لابن العريف، ٢٦.٧٦
- ٥. أبو إسساعيل عبدالله بن محمد بن علي بن محمد الأنصاري لهروي الحنبلي (٢٩٦ ٢٨١ / ٢٠٠ ١٠٩ ) أصولي، محمد حافظ مورخ، شكلتم ولد بفندها و حدث وكان خديداً على أهل ابدع توفى بهرات في ذي الحدد من تصانيفه "مناز ل السائرين إلى الحق المبين"، "الفاروي في الصفات"، "أربعون حديثا"، "تفسير المرآن" و"مناقب الإمام أحمد بن حنيل".
  - لير أعلام فيلاء، ت ٢٢٢٦، ١٤ (٢، ٢٤ محم البوللين لعبر رضا كحلله، ١٣٢٤، ١٣٢
- ۲\_ هذه إندارة إلى كتاب الهروي: "منازل السائرين إلى الحق المبين". لأن فيها ذكر المؤلف أحوال السلوك ورتب لها نصولا وأبوابا فحطه مائه مقام مقسومه على عشرة أقسام كل منها بحتوي على عشر مقامات".
  - ۷\_ ایضاً ساقط من **عی**۔
    - ٨. في طه: الوجود.
  - ٩\_ لطائف المنن لابن عطاء الله ، ص ١٦٢
    - د. في ط: الوجود.
    - ۲۱ القرآن ، النور : ۳۷،۲٤
    - ۱۲ في طه: لا يتحركون.
  - ١٣\_ في **م:** بقوله تعالى و في النسخ الأخرى: تعالى ساقط\_
    - ١٤\_ القرآن، النساء: ٤، ٥
    - القرآن، النساء: ٣٢، ٤
    - ۱۱. فى ف و هـ: قال الله تعالى...
      - ١٧\_ القرآن، النساء: ٣٣،٠٤

### (۱۸٦)

#### قاعدة: ١٧٣

ما ذم لا لذته قد <sup>(1)</sup> يمدح لا لذاته؛ ومنه وجود المال والجاه والرياسة ونحو ذلك مما ليس بمذموم لذته، ولا محمو دفي ذاته <sup>(٢)</sup>، بمل يحمد ويذم لما يعرض له. ولذلك ذم عليه السلام <sup>(٢)</sup> الدنيا بقوله: "الدنيا ملعونة ملعون ما فيها<sup>،،(1)</sup>. ومدحها بقوله: "فعمت مطية المؤمن<sup>،،(°)</sup>.

و أشدى سبحانه على قوم طلبوا الرياسة الدينية إذ قالوا: "واجعلنا للمتقين إماما"<sup>(1)</sup>. وكان<sup>(۷)</sup> ابن عمر<sup>(٨)</sup> يقول: "اللهم اجعلنى إماما للمتقين"<sup>(٩)</sup>. قال مالك<sup>(٢)</sup> رحمه الله: "ثواب المتقين عظيم فكيف بإمامهم". وقال عليه السلام<sup>(11)</sup>: "وأسألك رحمة أنال بها شرف كرامتك في الدنيا والآخرة". <sup>(١٢)</sup> وقال ذلك الرجل له، عليه السلام<sup>(١٢)</sup>: دلني على عمل إن عملته، أحبني الله، وأحبني الناس.

- ۱\_ في **ز**; فقد\_
- ۲\_ في**ز**:لذاته\_
- ٢. في **ب**: عليه الصلوة و السلام.
- ٤. (i) هنا في ز: الاذكر الله زائد.
- (ii) سنن الترمذي، أبواب ازهد، (المعجم ١٤) باب منه حديث: أن الديًّا ملعونه (المحفه ١٤) محديث رقم: ٢٢٢٢
  - ٥\_ أنظر لتفصيله، قاعدة: ٢ ١
    - ۲. القرآن ، الفرقان: ۷٤،۲٥
  - ∨\_ (i) في **ق، فت، مس ريب**: فكان\_
  - (ii) هنا هذه العبلرة ساقطة من 🛥: وكان ابن عمر يقول: اللهم ....... فكيف بامامهم.
    - ۸۔ (i) رضی الله عنهما زائد بعد ابن عمر۔
      - (ii) مبفت ترجمته أنظر قاعدة: ۹۳
        - ٩. أحكام الفرآن لابن العربي، ١٤٢٢:٣
          - ١٠ . مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٢
          - في ب: عليه الصلوة و السلام.
- ١٢ . من الترمذي، أبو اب الدعواب (المعصم ٣٠)، باب منه [دعاء: "اللهم إلي أسالك رحمه من عندك"] (الدخفه ٣٠)، حديث رقم: ٣٤١٩
  - ١٣\_ في **ب**: علبه الصلوة و السلام\_

فقال: "ازهد في الدنيا يحبك الله، وازهد فيما في أيدي الناس يحبك الناس <sup>،،(1)</sup>، الحديث<sup>(٢)</sup>. وقال [يوسف]<sup>(٢)</sup> الصليق صلى الله عليه وسلم<sup>(٤)</sup>: "اجعلني على خزائن الأرض إني حفيظ عليم" <sup>(٥)</sup>، إلى غير ذلك. فلزم اعتبار النسب، و تحقيق المقام إباحة و منعاً<sup>(1)</sup>.

والمحاشاة أقرب لسلامة الضعيف من باب ضعفه، لا لخلل في ذات الحكم إذ الأصل الإباحة. ومن ثم قال عليه السلام<sup>(٧)</sup> لأبي ذر<sup>(٨)</sup>: "إنك رجل ضعيف، وإنك إن تطلب الإمارة وكلت إليها، وإن أعطيتها من غير مسألة أعنت عليها<sup>..(٩)</sup>، فافهم.

- أنظر لتفصيل هذا الحديث: قاعدة: ١٦١
  - ۲. في عن: إنتهى مكان الحديث.
  - ۲. <u>بوسف</u> ساقط من**م. ف ، ص رب**.
- ٤\_ في عن: رضى الله عنه صلى الله عليه و سلم.
  - ه\_ القرآن، يوسف: ٥،١٢ ه
    - ا۔ في **عن**: معنى۔
  - ٧\_ في 🗨 عليه الصلوة و السلام.
- ٨. أبو نر البقاري حندب بن حادة (١٥٦/٣٣) من بنى غِفار ، من كنانه بن حزيمة. صحابي قديم الإسلام و يضرب به المثل في المصدى. ها حر بعد وفاة التي صلى الله عليه وسلم إلى الشام و نفاه عشمان إلى الربذة، (من قرى المدينة) كان زاهدا منقللا من الدنيا. توفى بالربذة. و روى له المحاري و مسلم ٢٧١ حديثاً.
  - ۲۹ صفة الصفوة ٢٠١١، ٢٤، ٢٥، ١٤ الإصفة ٢٤، ٢٠ تذكرة الحفاظ ٢٠١٠ وطبقات الشعر التي ٢٠١٠ و٢٤ الأعلام ٢٢، ٢٠٤٠
- ٩. « هـ فذا الحديث محموع من حديثين: الأول: عن أبي ذر قال: قال عليه السلام: "با أباش إنك ضعيف وإنها أمانه وإنها يوم القيامه عزى وندامه إلا من أخذها بحقها وأدى الذي عليه فيها".
  - ۲۹ صحيح سلم، كتاب الإمارة، (قىعجم ٤)، باب كراهة الإمار ذبغ ضرور ة (قنحقة ٥)، حديث رقم: ٢١٩ ٤ .
- والتاني عن عبدالرحين بن سمرة قال: قال لي رسول الله تُظلى: "يا عبدالرحين بن سمرةا لا تسال الإمارة فأنك إن أعطيتها من مساله و كلت إليها.. و إن أعطيتها من غير مساله أعنت عليها".
  - tt صحيح مسلم، كتاب الإمارة، (المعجم ٢)، داب النهي عن طل الإمارة والحرص عليها (التحلة ٥٦)، حديث رفم: ٤٢١٥

#### قاعدة: ١٧٤

لا يباح ممنوع للغع مكرو هولا مباح يخشى <sup>(1)</sup> منه<sup>(۲)</sup> دون التحقق بالوقوع في ممنوع أعظم منه، لا مندوحة عنه. فمن ثم لا يجوز لأحد أن يحمل وصفه <sup>(۲)</sup> بمحرم<sup>(٤)</sup> منفق عليه. ثم له في المختلف فيه <sup>(٥)</sup>، مندوحة<sup>(1)</sup>، إن خف<sup>(۲)</sup> الخلاف فيه و تعذر المكروه فيه <sup>(٨)</sup> بعد تعذر ذلك بالمباح<sup>(٩)</sup> المستبشع، كقصة <sup>(١)</sup> لص الحمام و نحوه، لاقصة الشاهد، إذ لم تقع <sup>(11)</sup>، و إنـما ذكر له الشرط، اختبارا <sup>(١1)</sup> لعظمة نفسه حتى ظهر له علة منعه.

وقياس المسألة بمن <sup>(١٢)</sup> غص<sup>(١٤)</sup> بلقمة لا يجد لها مساغاً إلا جرعة <sup>(١٥)</sup> خمر، لا يصح إذ تفوته به المحياة التي ينتفع <sup>(١٦)</sup> بها وجوده، فيكون قمد أعان على قتل نفسه و تعطيل حياته من واجبات عمره. بخلاف هذا <sup>(١٢)</sup>، فإنسما يفوته به الكمال، لا غير. و مقصد القوم من ذلك<sup>(١٨)</sup>، الفرار من نفوسهم، لا التستر من الخلق، لأن التستر منهم، تعظيم لهم. فعاد الأمر عودا على بدئه <sup>(١٩)</sup>. وليس من شأن الصوفي تعظيم الخلق بوجه<sup>(٢٠)</sup> ولا بحال، فافهم.

- ۱\_ فې **س**: *م*ايخشى۔
- ۲\_ الوقوع في ممنوع بعد يخشى منه زائد في عن.
- ۲ في ز ، ق و ف: ان بخمل وصفه و في عن: ان بخل وصفه و في عن: ان بحل وصفه و في ط: ان بحعل دفعه.
  - ٤ رزائد في ط بعد بسحرم.
    - <sup>م</sup> ف<u>ب</u> ساقط من طد ـ
    - 1. في**ت: منبوحه**.
    - ٧\_ في **س**: <del>اختن</del> ـ
  - ٨. في عن: عليه و فيه ساقط من علد.
     ٩. في عن: المباح.
    - ۹۔ في **عن: الس<u>اح</u>۔** ۱۰۔ في **ق:** كفصه و في **م**
    - ١٠ في قن: كقصه وفي **ب** فص<u>ه.</u> ١١ في عن الم يقع .
    - الم فقع على: لم يقع \_
       الم يقع \_
       المنبار و في ط: المنبار \_
      - پ**ٽ** <u>---</u>دپ \_\_\_\_ ١٣۔ في**ف**:لين.
        - ب \_\_\_\_ ۱۴\_ في **ز**: غض\_
    - - 14\_ في **ف**: <u>يتفعي</u>.
      - ١٧\_ في **ڪ**: ڏلك\_
  - ۱۸ في ٢٠ قني ٢٠ قني ٢٠ من ب: بذلك.
    - ١٩\_ في **سى**: يديه\_
      - ۲۰ في **ب**ز بحاف

# (114)

#### قاعدة: ١٧٥

إفراد القلب لله تعالى مطلوب بكل حال؛ فلزم نفى الرياء بالاخلاص، و نفى العجب بشهود (1) المنة، ونفي الطمع بوجود التوكل. و مدار الكل <sup>(٢)</sup> على سقوط الخلق من نظر العبد. فلذلك قال سهل<sup>(٣)</sup> رضي الله عنه: "لا يبلغ العبد حقيقة من هذا الأمر حتى يسقط الخلق من عينه، فلا يرى في الدارين إلا هو وربه أو يسقط نـفســه من عينه، فلايبالي بأي حال يرونه<sup>، (\*)</sup>. قلت: "فبذلك <sup>(°)</sup> ينتفي عنه كل شيءمن ذلك، وإلا دخل الرياء (1) عليه حيث لا ينبظر الخلق إليه، باستشرافه لعلم الخلق بخصوصيته". وقدقال الشيخ أبو العباس المرسى(٧) رضي الله عنه: «من أراد الظهور فهو عبدالظهور، ومن أراد الخفاء فهو عبدالخفاء، وعبدالله سواء عليه أظهر ٥ أو أخفاه" (٨)، انتهى، وهو لباب (٩) هذا الباب.

#### قاعدة: ١٧٦

إذا صبح أصبل القصد فالعوارض لا تضر، كما قال (١٠) مالك رحمه الله (١١)، في الرجل يحب أن يرى في طريق المسجد، ولا يحب أن يرى في طريق السوق، و في الرجل يأتي المسجدفيجد الناس

| في <b>عن:</b> الشهرد ـ                                                                                                                 | _) |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| في <b>ژ</b> : ذ <u>الك</u> ــ                                                                                                          | ۲_ |
| (i) في <del>ها</del> : سهل بن عبدالله _                                                                                                | ۳_ |
| (ii) میفت ترجینه الطر قاعدة: ۱۱                                                                                                        |    |
| <ul> <li>(i) هـنا الاعتلاف في العبارة بين النهـخ: في ؤ و هـ: حتى تسقط نفه من عينه فلا برى في الدارين الاهو و ربه_</li> </ul>           | _t |
| او يسقط الخلق من عينه، فلا يبالي باي حال يرونه_ وهكذا في <b>عن</b> الا بنتير قليل وهو في هذه الحملة: <mark>فلا يري في الا هو ر</mark>  |    |
| <u>ربه و المقط و</u> التصويب من النسخ الأخرى_                                                                                          |    |
| <ul> <li>(ii) لم أعثر على هذا الفول ولكن ذكر أبو نعبم أقوالا مثله: قال مهل: "إذا حد العبد من المنبا وهر ب من نفسه إلى الله،</li> </ul> |    |
| وسقط من قلبه أر الخلائق لم يعجبه شيء ولم يسكن إلى شيء غير الله". وقِمل: أي العمل يعمل حتى يعرف عبوب نفسه؟ قال:                         |    |
| "يعرف عبوب نفسه حتى يحاسب نفسه في أحواله كلها"_ قبل: فأي مزله إذ أقام العبديها أقام مقام العبودية؛ قال: "إذا ترك المغير"_              |    |
| مليه الأوليان، ١٩٦، ١٩٢، ١٩٢، ٢٠                                                                                                       |    |
| في طه: فلمُلك_                                                                                                                         | _0 |
| في ف: الرياسة.                                                                                                                         | 4  |
| مبقت ترجيتهم أنظر فاعدة: ١٦٥                                                                                                           | _v |
| لطائف البنن لابن عطاء الله ، ١٧١                                                                                                       | _^ |
| افي \$ ; لباب اللباب مكان لباب هذا لباب و في 🗗 :                                                                                       | _9 |

#### (14.)

قد صلوا، فيرجع معهم حياء. وكما قال عليه السلام<sup>(1)</sup> في الرجل يحب جمال نعله و ثوبه <sup>(\*)</sup>. ومن ثم قال سفيان<sup>(\*)</sup> رضي الله عنه: "إذا جاءك<sup>(\*)</sup> الشيطان في الصلاة؛ فقال: "إنك مرائي"<sup>(\*)</sup>، فز ده طولا". و قال الفضيل<sup>(1)</sup>، رضي الله عنه<sup>(\*)</sup>: "العمل لأجل الناس شرك، و ترك العمل لأجل الناس رياء، والإخلاص أن يعافيك الله منهما"<sup>(4)</sup>، انتهى. وفي طيه<sup>(1)</sup> أن الرياء يقع بالترك كالفعل، فاشتقاقه<sup>(\* 1)</sup> من الرؤية، رؤية المرائي الخلق، لا رؤيتهم له، ولولا ذلك، لما صح منه في الخلوة. ثم هو فيما قصد<sup>(11)</sup> للعبادة، لا فيما<sup>(\*1)</sup>

ال فى ب: عليه الصلوة و السلام.

- ٢\_ روى المرمذي نحوه: عن النبي علم قال: "لا يدحل الحنه من كان في قلبه متقال لارة من كبر، و لا يدخل النار يعني من كان في قلبه متقال لارة من إيسان "قال: قال له رحل أنه يعجبني أن يكون ثوبي حسنا و نعلي حسنه، قال: "إن الله يحب الحسال ولكن الكبر من بطر الحق و غسص النام".
  - th من قدر ملي، أمواب قبر والصلة، (٦١) داب ما حاء في فكبر محديث رفم: ١٩٩٩
    - ٢\_ (i) في **ف**: <u>مقبان الثوري</u>
    - (ii) مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ١٥
      - ٤ حاءك ماقط من ق -
      - هـ في **عن**: <u>تراي</u>و في **ط**ه: مرا<u>م</u>ـ
- - ۲۲ مليقات الموقية ٦، ٤٤، تذكرة الحفاظة ٢، ٢٥ ٢، تهليب التهليب ٢، ٤٤ ٢، صفة المفوقة ٢، ٢٤ ٢، الأعلام، ٢٥ ٢٠
    - ۷\_ فى 🕻: رحمه الله ـ
- ٨. ذكر الفشيري تحوه قال الفضيل: "ترك العمل لأحل الناس" أي ليشواعليه بالإخلاص "هو الرباء" أما تركه للخوف من وقوعه فتي الرباء فليس رباء وإن كان تلركه مضيعا له بل حقه أن ينفى ذلك الخاطر ويعمل "والعمل لأحل الناس" مع الله "هوالشرك" أما عمله لأحل الناس خاصه فهو ربا أو كفر.
  - tt الأرساكة التغييرية، ١: ١٩
  - ٩\_ في **ق**: <u>طنه و</u> في هامشه: <u>طنم</u>\_
    - ١٠\_ في **ف**: <u>و التقاق</u>د
      - ١١\_ في **ق**: <u>يقصد</u>\_
  - ۱۲ في ژونې فونونو بې ليا ...

# (191)

#### قاعدة: ١٧٧

قصدنفي الخواطر، بإقامة الحجة على إبطالها يزيدها تمكينا في النفس لسبقها، وقيام صورتها في الخيال. فظهر أن دفعها، إنهما هو بتسليمها والتلهي عنها في أي باب كانت، ومن ثم قال سفيان<sup>(1)</sup>: "فزده طولا"<sup>(۲)</sup>، وقال عليه السلام<sup>(۲)</sup>: "ليقىل الحمد لله الذي رد كيده إلى الوسوسة"<sup>(1)</sup>. ويقال: "الشيطان<sup>(°)</sup> كالكلب، إن اشتغلت بمقاومته مزق الإهاب، وقطع النياب، وإن رجعت إلى ربه، صرفه عنك برفق".

و قد جاءني ليلة في بعض الصلوات، وقال: "إنك <sup>(1)</sup> مرائي" <sup>(V)</sup>، فعارضته بوجوه <sup>(٨)</sup>، فلم يرجع، حتى فتح الله <sup>(P)</sup> بتسليم دعواه و طر دها في كل <sup>(١٠)</sup> أعمالي، بحيث قلت: " إثبات<sup>(11)</sup> الرياء في هذه إثبات للإخلاص <sup>(١٢)</sup> في غيرها، وكل أعمالي معيبة <sup>(١٢)</sup>، وهذا غاية المقدور فانصر ف عني <sup>(11)</sup> في ذلك الوقت، و لله الحمد» <sup>(٥١)</sup>.

- ۱\_ (i) في **ب**: <u>رضى الله عنه ـ</u>
- (ii) ميف ترجيته أنظر قاعدة: ١٠
  - ٢\_ أنظر الفاعدة: ١٧٦
  - ٣. في ب: علبه الصلوة والسلام.
- ٤\_ رو اه أبو داود باقط: عن ابن عباس قال: حاءر حل إلى انني تُمَثَّه قفال: بار سول الله أن أحدنا بحد في نفسه يعرض بالشيء لأن يكون حسمه أحب اليه من أن يتكلم به فقال: الله أكبر الله أكبر الله أكبر الله لذي رد كيلم إلى الوسوسة.
  ٢٢ سنن لي داود أول كتاب الأداب المعجم ٢ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ جي رد الوسوت التحلة (٢١٢)، حديث رغم: ٢١٢ هـ
  - م. في **من ان ال**شيطان، ا<u>ن</u> زائد فيها.
    - ۱۔ انک ساقط من **عدی۔** 
      - √\_ في **ط**ة <u>مرام</u>
    - ٨. في ظه: يوجوده.
    - ٩\_ اللهُ ساقط من طه \_
    - ۱۰\_ کل ماقط من 🖶 ـ
    - البات سائط من طور
  - ١٢ في **ق ، ف ، ص ر ب:** الاخلاص ـ
    - ۱۳\_ فې **ق**: معببه ـ
    - ال عن<u>ی</u> ماقط من طلہ ب
  - ١٥\_ في **ق**: <u>الحمد لله</u> مكرر او في طه: الحمد لله ـ

### (191)

#### قاعدة: ١٧٨

إظهار العمل وإخفاؤه عندتحقق الإخلاص مستو، و قبل وجو دتحققه مقو لرؤية الخلق<sup>(1)</sup>. و قد جاء طلبه شرعا من غير إشعار بشيء<sup>(۲)</sup> من وجو ٥ الإخلاص ولا الرياء. فظهر أن <sup>(۲)</sup> مراعاته لخو ف التلوين <sup>(٤)</sup>، ولراحة القلب، من مكابدة<sup>(°)</sup> الإظهار في العموم، ولحسم ما دة، ما يعرض أثناء ٥. قبل: "و تفضيل النافلة<sup>(1)</sup>، [في البيت]<sup>(۷)</sup> لما<sup>(٨)</sup> علل به عليه السلام<sup>(1)</sup> من قوله: "اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم؛ فإن الله جاعل منها في بيوتكم بركة، ولا تتخذوها قبورا<sup>(٢)</sup>، والله أعلم.

#### قاعدة: ١٧٩

المداهنة <sup>(11)</sup>: دفع الباطل <sup>(11)</sup>، او<sup>(11)</sup> الحق بالباطل المشبه<sup>(11)</sup> للحق. والمداراة: دفع الباطل بوجه مباح. و كذا إثبات الحق، سواء كان<sup>(10)</sup> لك أو لغيرك. وقد صح أن<sup>(11)</sup> المداراة<sup>(11)</sup> صدقة<sup>(11)</sup>. وصح<sup>(14)</sup>

| 1_ في <b>ف</b> : لخلق_ |
|------------------------|
|------------------------|

- ۔ ۲۔ في**ف:**لئيء
- ۔ ۳۔ ان انطامی **ف**۔
- ٢٠ <sup>د</sup>ې 🖷 <u>ای مون بېتيمو ر</u> دېنا بېت<u>ه سوي</u> -
  - ه\_ في **ف**: مکايده
  - ۱۰ في ق: النافلة بدون النقطتين.
- ٧\_ في في البيك وهذا ساقط من النسخ الأحرى \_
  - ۸\_ في **مى: ما**\_
  - ٩\_ في 🗨: عليه الصلوة و السلام.
- ۱۰ رواه البخاري نحوه: "احعلوا في بيوتكم والاتتخذوها قبورا".
- ۲۲ صحيح البحاري، كتاب قصلاة، (۵۲)، اب كراهية قصلاة في قدقام، حديث رفم: ۲۲۱
  - 11\_ <u>المداهنة ساقط من عن -</u>
  - ۱۲\_ هنا هذه العبارة البست في ق: إر الحق بالباطل ...... و المدارة دفع الباطل.
    - ۱۳ فې د، **ب ر ط**ه <u>ر</u> ـ
    - ۱٤ في ب: المثنيهة.
    - في ب: ذلك زائد بعد كان.
      - ۱۹ ان ساقط من **ز و ب** ا
    - ١٧\_ في **ق:** المداراة بالباطل صنةه.
  - ١٨ . 👘 رواه ابن حبان بلفظ: "عن حابر قال: قال رسول الله ﷺ: "ممدل ة الناس صدقه" .
- ۲۲ صحيح فن حبان (كتاب قرو الصنفة)، داب حسن الحلق، حديث رفم: ۲۱ ؟؛ فيض اللدوي، حديث رفم: ۲۱۱۰، ۱۹:۱۵ ه
  - ١٩\_ في **ط**ة: قد صح

#### (193)

من شفع<sup>(1)</sup> لأخيه شفاعة<sup>(۲)</sup>، فأهدى له من أجلها هدية، فقد فتح على نفسه بابا عظيما من [الربا]<sup>(۲)</sup>. والفرق بين الهدية والرشو ة، ما<sup>(٤)</sup> قصد للمو دة، فهو هدية<sup>(٣)</sup> إن تجر د<sup>(٦)</sup>. وما قصد لجر نفع غير ديني، ولا في مال الشخص و<sup>(٧)</sup> نفسه، بل للإعانة، على الغير <sup>(٨)</sup> فرشو ة<sup>(٩)</sup>. و هذه الأربع يخفى إدراكها على حذاق العلماء في آحاد المسائل، فتعين الورع<sup>(١٠)</sup> فيها، والله سبحانه<sup>(١١)</sup> أعلم.

#### قاعدة: ١٨٠

الخلق: هيئة راسخة في النفس <sup>(١٢)</sup> تـنشأ عنها الأمور بسهولة، فحسنها حسن وقبيحها قبيح. فهي تجري بالمتضادات <sup>(١٢)</sup> كالبخل والسخاء، والتواضع والكبر، والحرص والقناعة، والحقدو سلامة الصدر، والحسد والتسليم، والطمع و التعزز<sup>(١٤)</sup>، والانتصار والسماح، إلى غير ذلك، فافهم.

#### قاعدة: ١٨١

الأخلاق النفسانية <sup>(°1)</sup> لا تعتبر <sup>(11)</sup> بـالعوارض الخارجة <sup>(١٧)</sup>، إلا من حيث دلالتها عليها. و قد ظهر أن البخل ثقل العطاء على النفس، والسخاء خفته. فالبخيل: من ثقل عليه العطاء، ولو لم يبق لنفسه شيئا. والسخي: من سهل عليه العطاء، ولو لم يعط شيئا. ومن ثم قيل: إذا تقابل العارضان، فالتردد بينهما بخل.

| في <b>ف</b> د: يشفع                                                                                         | _)   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| في طه: بشفاعه_                                                                                              | _1   |
| (i) في حم «معن وسب: الريا                                                                                   | _r   |
| (ii) رواه أبو داو د بلفظ: "من ضغع لأخيه ضفاعه فأهدى له هديه عليها فقبلها فقداتي بابا عظيما من أبواب الربا". |      |
| ۲۲ سنن لى داود، كتاب ليوع، (المعجم ۸۲،)، اب في لهداية تقصاء الحاحة (التحلة ٤٤،)، حديث رغم: ٤٤ ٢٥٤           |      |
| في <b>س رحله</b> : <u>ان ما</u> _                                                                           | _t   |
| في <b>س رحله: المديد</b> _                                                                                  | _0   |
| في <b>ف</b> : <u>بحرد</u>                                                                                   | -1   |
| و ساقط من <del>مد</del> ـ                                                                                   | _v   |
| في <b>م و ق:</b> على القير وهذا ساقط من النسخ الأعترى.                                                      | _A   |
| فې <b>ق</b> : فهر رشوة ـ                                                                                    | _9   |
| في <del>ب </del> : ل <u>ور</u> ع                                                                            | _) · |
| مبحانه ساقط من \$ _                                                                                         | _11  |
| في <b>ر</b> : الفوجي_                                                                                       | _) Y |

- ۲۰ پېټ<u>ې دن</u>-۱۳\_ فې **ط**; فې المضادات ـ
- - 14 في **ب:** التعزير\_
- ١٥\_ في **ق:** الملاق النفس ثم صحح كاتبه في هامشه بالاعلاق النفسانية\_
  - ۱۱. في ق، ف، ص و ب: الانتخبر ولكن في هامش ف: تعتبر.
    - ١٧\_ في **عن: الخار**جية\_

### (195)

والكبر : اعتقاد المزية، وإن كان في أدنى درجات الضعة (1) والتواضع عكسه. ولولا ذلك لما (٢) صح كون العائل<sup>(۲)</sup> مستكبرا<sup>(\$)</sup>، حتى ذم به ثم كذلك. فافهم هذا، و تتبعه من كتب الأنمة، تجده مستوفى، والله أعلم.

#### قاعدة: ١٨٢

ما جبلت عليه النفوس فلا يصح انتفاؤه عنها، بل ضعفه و قوته فيها <sup>(°)</sup> و تحويله عن مقصد <sup>(1)</sup> لغيره. كالطمع بتعلق (٧) القلب بما عندالله، توكلا عليه، و رجاء فيه. و (٨) الحرص على الدار الآخرة بدلا من (٩) الدنيا. والبخل فيما حرم ومنع [والكبر <sup>(١٠)</sup> على مستحقه، ولرفع <sup>(١١)</sup> الهمة عن المخلوقين حتى تتلاشى في همت جميع المقدورات، فيضلاً عن المخلوقات. والحسد للغبطة والغضب لله <sup>(١٢)</sup> حيث أمر به <sup>(١٢)</sup>. والحقد على من لا نسبة له من الله (14) حسب إعراضه (10) والتعزز على الدنيا وأهلها. والانتصار للحق عند تعينه، إلى غير ذلك، والله أعلم.

- في ق: الصنعة وفي ف: الضعة. \_)
- في **زارت ، ف ، من ري**: ما ـ في طه: في لعائل و في ف: كون القائل ـ \_٣
  - في **س: منكبر او في ط: منكبر ـ** \_t
    - \_0
      - في 🕻: بها ـ

۲\_

- في **ھي**: مقصدہ ـ 1
- اقي **ڙ ۽ فٺ ۽ هن و بب**: لتعلق \_V
  - و ساقط من **ص**\_ \_A
    - في **عن**: ع<u>ن</u> -\_٩
    - في **م:** للكبر ـ 11.
  - في **عن و ب:** <u>كرفع ـ</u> \_11
  - میحانه بعد لله زاند فی 🖶 ـ \_18
- في **عن**: حيث امره به و هذا ساقط من **ز** \_ \_1 Y
  - في 🚅 الله تعالى۔ \_1 t
- في طه: اعراضا مكان حسب اعراضه و في ق: احواضه . \_10

# (۱۹۰)

# قاعدة: ١٨٣

معنى الحسد، يرجع للمضايقة؛ و مقصد الحاسد، إتلاف عين المحسود عليه، على <sup>(1)</sup> من حسده. فإذا<sup>(٢)</sup> كانت الفضائل في النفوس، كان الحسد في أعيانها <sup>(٣)</sup>، والعمل في إتلافها. فمن ثم اختلفت أغراض الحاسدين و مقاصدهم. فلا ينسب حاسد العامة لمثله في السوق <sup>(٤)</sup> و نحوه <sup>(٥)</sup> إلا الخيانة والغش و نحو ذلك؛ ولا حاسد الجند<sup>(1)</sup> إلا عدم الاحترام، و قلة القيام <sup>(٧)</sup> بالحقوق و نحوه؛ ولا حاسد الفقهاء و القراء<sup>(٨)</sup> إلا<sup>(٩)</sup> الكفر والضلال و نحوه، ليتلف ذاته. و فضيلتها المستدامة بدعوى ما يتلفها و يستدام. و لا<sup>(٠ 1)</sup> حاسد الفقر إلا وجود الحيل والمخادعات، و أنه صاحب ناموس و نحوه، إلى غير ذلك مما يطول ذكره، فافهم.

# قاعدة: ١٨٤

دفع الشر<sup>(11)</sup> بـمثله، مثير لما هو أعظم منهما <sup>(١٢)</sup>، عـند ذوي النفوس. فلزم المغع بالتي هي<sup>(١٢)</sup> أحسن لمن يقبل الإحسان، كما أدينا الله عز و جل به "فإذا الذي بيتك و بينه عماوة كأنه ولي حميم"<sup>(١٤)</sup>

| عليه، على سافط من ب _                                                                                                     | _)   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| (i) في <del>ب</del> : ف <u>ان</u> _                                                                                       | _1   |
| <ul> <li>(ii) هناهذه العبل ة موجودة في النبخ إلا في م و ط: وإذا كنانت المصائل في الاعراض كان الحمد في اعبانها.</li> </ul> |      |
| والعمل في اتلافها _                                                                                                       |      |
| في هامش <b>۾ ر ق</b> : <u>ر</u> مودها _                                                                                   | ۳_   |
| في <b>طه</b> : السوقي.                                                                                                    | _t   |
| في <b>طل</b> ه: <sup>م</sup> ثله.                                                                                         | -°   |
| في <b>ق</b> : للحند و في <b>س</b> : الحدى _                                                                               | ۲_   |
| في <b>من</b> التنام_                                                                                                      | _v   |
| والفراء ساقط من 🛥 _                                                                                                       | ۸_   |
| هناهذه العبارة سائطة من ب: <u>الا</u> الكفر والضلال و نحوه ويستدام ولا حاسد الففر.                                        | _٩   |
| في <b>ف</b> : هو لاءِ مكان <u>و لا</u> _                                                                                  | _) · |
| في هي: الشي.                                                                                                              | _))  |
|                                                                                                                           |      |

- ١٢\_ في **ط**ة منه.
- ۱۳۔ هي ساقط من **ب**ور
- ٢٤، القرآن، فصلت: ٣٤، ٣٤

#### (197)

ولكن لا يستعمله إلا صادق <sup>(1)</sup> خلامن حظ <sup>(۲)</sup> نفسه، فحصل له أعظم حظ عند ربه، كما قال تعالى<sup>(<sup>7)</sup></sup>. ثم إن استفز<sup>(1)</sup> غضب فالاستدراك<sup>(0)</sup> مأمور به 'وإما ينزغنك<sup>(1)</sup>، الآية. و<sup>(V)</sup> من لا يقبل الإحسان، فمقابلته بالإعراض عنه 'وأعرض عن الجاهلين<sup>(A)</sup> و<sup>(1)</sup> إذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما<sup>، (11)</sup> [و]<sup>(11)</sup> سلام عليكم لا نبتغي الجاهلين<sup>(11)</sup> إلى غير ذلك، فافهم.

#### قاعدة: ١٨٥

التأديب عندتعين الحق، إما لحفظ النظام، أولوجود الرحمة في حق من أقيم عليه أو بسببه <sup>(٢٢)</sup>، حتى لا يجني ولا يجنى عليه. فإقامة <sup>(١٤)</sup> الحدود و الجهاد رحمة لنا، وقصد<sup>(٥٠)</sup> لدخولهم في الرحمة معنا و جناية عليهم بسبب مفارقتنا. فبأي<sup>(٢١)</sup> وجه قصد صح إذ الكل داع لإعلاء كلمة الله<sup>(٢٢)</sup>، وإقامة دينه،

- ۱\_ في **ب**: صادقا منصوبا \_
  - ۲۔ في **ب**ز <u>حض</u>۔
- ٣\_ (i) في**ز**: الله تعالى و تعالى ساقط من **ب د**
- (ii) هذا الإشارة إلى هذه الاية: وما بلفاها الإ الذين صبروا وما بلفاها الإ ذو حط عظيم.
  - ۲۵،٤۱ ، المترآن ، فصلت: ۲۵،٤۱
  - ٤ في ق ، عن و ب: استفر و في ط: استفره.
    - ه\_ في **ب** فالادر 1<u>4</u>\_
    - ٤. (i) في عن: بنزعنك.
  - (ii) في أو طه: من الشيطان نزع فاستعد بالله و في فه: من الشيطان نزع زائد.
    - (iii) القرآن ، الأعراف: ۲۰۰۰۷ القرآن ، فصلت: ۳۶،۰۱
      - ۷۔ <u>ر</u>مانطمن ق-
      - ٨. القرآن ، الأعراف: ١٩٩،٧
- ٩. المحزء من الاية: وإذا تعاطيهم الحاهلون قالوا سلاما والسلام عليكم لا نبتغي الحاهلين ساقط من 🛥 ـ
  - ۱۰ الفرآن ، الفرقان: ۹،۲٬۲
  - ۱۱\_ وساقط من **م. زوف** ـ
  - ۱۲\_ الفرآن ، الفصص: ۲۸، ۵۰
    - ۱۳\_ في **عن**: لبته ـ
    - 14\_ في **عن**: <u>و اقامه</u>\_
    - ۱۰ فې **ق**ار <del>ط</del>ا: قصدار
    - ١٦\_ في **ط**ة: <u>فاى </u>
    - ١٧\_ في **عن**: <u>الله تعالى</u> \_

#### (197)

و حفظ نظام الإسلام. قال تعالى<sup>(1)</sup>: "وقماتسلوهم حتى لا تكون فنة و يكون الدين للهُ"<sup>(٢)</sup>، فافهم <sup>(٣)</sup>. فاعتبر <sup>(٤)</sup> الممالكية مافيه من رحمتنا و رحمتهم، [فيوبوا]<sup>(٥)</sup>له في العبادات. واعتبره الشافعية من حيث الجناية <sup>(٦)</sup> عليهم، فوضعوه هناك. وجعله المحدثون واسطة. والمذهب أقرب لطريق<sup>(٢)</sup> القوم في هذا الأمر، إذ كله رحمة، واللهُ أعلم

#### قاعدة: ١٨٦

الغضب جمرة في القلب، تذهب <sup>(٨)</sup> عند مثيرها من حق أو باطل. فإذا كان صاحبها محقًا، لم يقم لغضبه شيء لقوة البساط <sup>(٩)</sup> الذي وقع منه <sup>(١٠)</sup> [انبعاثه]<sup>(١١)</sup>. وإن كان مبطلا، لم يزل أمره في خمود <sup>(٢٢)</sup>، حتى يضمحل. وقد مدح الله المؤمنين بالانتصار للحق، فقال تعالى: "والذين <sup>(٢٣)</sup> إذا أصابهم البغى هم ينتصرون"<sup>(٢٤)</sup>. ثم ندبهم للعفو<sup>(٥٠)</sup> بقوله تعالى: "فمن عفا و أصلح فأجره على الله"<sup>(١١)</sup>.

وجاء من مكارم (١٧) الأخلاق، "أن تعفو عمن ظلمك" (١٨). و في حليث: يقول الله تعالى لمن دعا

```
۱_ في طە: <u>قال الله تعالى _</u>
```

```
٢_ القرآن ، البقرة: ١٩٣،٢
```

- ۲. فافهم ساقط من **ز ، ف ، ب ر ط** .
  - ٤\_ في ف: فاعتبر.
  - هـ في **م رب:** فِربرا ـ
  - في ط: الحنايات.
    - ۷\_ في **ب**: بطريق\_
  - ٨. في ق ، ف ، ص و ب: تلهب .
    - ٩\_ في **س**: النشاط\_
    - ۱۰ فې **عن د ب**ندوقع.
      - 11\_ في **م**: <u>انباعه</u>\_
        - ١٢ في **ف** حمود
- ۱۳ في ق مع و ط: والذين و في النسخ الاحرى: الذين.
  - ۱٤\_ الفرآن، الشوري: ۳۹، ٤٢
    - ١٥\_ في **س: بالعفر**\_
    - ۲۱. القرآن ، الشورى: ۲۹.
      - ۱۷\_ في **ق**: مکارمهم\_
- ١٨ ـ روى أبيه في بالمفط: "آلا أدلكم على أكرم أحلاق المغباو الأعزة، تعفو اعمن طلمك و تعطى من حرمك و تصل من تطعك" ـ ٢٩ ـ من فكرى كليه في تحام قدامات، باب عهادة أمل قصيه حديث رفع، ٢١٩٤
   رواه أحمد نحوه: عن عفيه بن عام قال لفيت رسول الله فك فقال لي: يا عفيه بن عام: "صل من قطعك و أعط من حرمك

وأعف عمن طلمك"\_ مستدالإمام أحمد بن حتبل، ٤: ٨ ٩ ١

#### (19)

على<sup>(1)</sup> ظالمه: "أنت تدعو<sup>(٢)</sup> على من ظلمك، ومن ظلمته يدعو عليك. فإن أر دت أن<sup>(٢)</sup> استجيب<sup>(٤)</sup> لك استجيب<sup>(٥)</sup> عليك<sup>"(1)</sup>. و قال عليه السلام<sup>(٧)</sup>: "أيعجز أحدكم أن يكون كأبي ضمضم؟"<sup>(٨)</sup> الحديث. لكن في البخاري<sup>(٩)</sup> "كانوا يكرهون أن يستذلوا، فإذا قدورا عفوا"<sup>(١٠)</sup>، انتهى. وهو عين الواجب<sup>(11)</sup>، و مقتضى عز<sup>(٢1)</sup> المؤمن، و قيامه بحق الشرع، والطبع الكريم، والله أعلم.

#### قاعدة: ١٨٧

نفي الأخلاق المذميسة بالعمل بضدها عند اعتراضها، كالنناءعلى المحسود، والدعاء للظالم بالخير، والتوجه له بوجوه (<sup>(١٢)</sup> النفع، رجوعا لقوله تعالى: "ادفع بالتي هي أحسن" <sup>(١٤)</sup>. الآية. و قو له صلى الله عليه وسلم:

- - ۲. في **ف**: تلخو ل
- ۲۔ لردت ان ساقط من ط ۔
  - t في **س:** التحيد
- ه. في **ق ر ص:** استحدت.
- ۲. رواه أبو تعبسم بالفظ: بزيد بن مبسرة بقول: إن طللت تدعو على رحل طلمك فإن الله تعالى بقول أن اعتر يدعو عليك إن ضفت استعبنا لك و استعبنا عليك وإن ضفت اعتر تكما إلى يوم الفيامه و رسعكما عفوالله.
  - 🖈 حلبه الأولياء، ٢٣٩:٥
    - ٧\_ في **ف**: علبه السلام\_
- ٨. رواه أبو دار د بلفط: قال رسول الله تُظان: "أبعستز أحدكم أن يكون مثل أبي ضمضم"؟ قالو 1 من أبو ضمضم؟ قال: "ربحل فيمن كان قبلكم بمعاه قال: عرضي لمن شمني".
  - من لي داود، أول كتاب الأدب، المعجم ٢٦، داب ما حاءفي الرحل يحل الرحل فد اقتابه (التحقة ٢٤)، حديث رفم: ٢٨٨٢
    - ٩\_ لکن في البخاري ساقط من 🖵 ـ
    - ۱۰ هذا قول إبراهيم: صحيح البخاري، كتاب المطالم (۲) باب الانتصار من الطالم
      - ۱۱\_ <u>وهو عين الوالدب</u> ساقط من **عن ۔** 
        - ۱۲ فې **ق**ا<del>عر</del>-
        - ١٣\_ في **ط**: <u>بوحود</u>
    - 1 ٤\_ (i) حز الايه فاذا الذي بينك و بينه عداوة كانه ولى حميم ساقط من م و هذا موجود في النسخ الأخرى.
      - (ii) في م: <u>الايه</u> بعد احسن وهو ساقط من النسخ الأخرى.
        - (iii) القرآن ، فصلت: ۳٤،٤١

"قلاث<sup>(1)</sup> لا يـخـلوا منها ابن آدم، الحسد، والظن، والطير ة، فإذا حسدت فلا تبغ، وإذا تطيرت فامض، وإذا ظننت فلا تحقق<sup>، (٢)</sup> الحديث.

و جملته دالة<sup>(٣)</sup> على الإعراض عن موجب تلك الأشياء دفعاً للضرر <sup>(٤)</sup>. وقد قيل: "البر<sup>(°)</sup> الذي لا يؤذي الذر <sup>(١)</sup>، والمؤمن مشل الأرض يوضع عليهما كل قبيح ولا يخرج منها إلا كل مليح"، رزقنا الله العافية<sup>(۷)</sup> بمنه<sup>(٨)</sup>.

# قاعدة: ١٨٨

العافية: سكون القلب وهدوه <sup>(٩)</sup>، سواء كان ذلك<sup>(٢٠)</sup> بسبب<sup>(٢١)</sup>أو بلاسبب. ثم إن كانت إلى الله<sup>(٢٢)</sup> فهي العافية الكاملة، و إلا فعلى [العكس]<sup>(٢٢)</sup> . و عافية كل قوم على قدر حالهم، كما تقدم، والفتنة بحسبها.

- ا. في ف ريب: ئلائه.
- ٢. رواه العلم التي بالمفط: قال رسول الله تلك "للات الامات الامتي الطيرة والحديد وسوء الطن" فقال رحل ما بلحيهن با رسول الله مين هو فيه؟قال: "إذا حديدت فاستغفر الله وإذا طنت فلا تحقق، وإذا تطيرت فاصف".
  - ۲۸۸ المعجم الكبر، حديث رقم: ۲۰۳۲۲۲، ۲۸۸
    - ٣\_ في **مي: دال**\_
    - ٤\_ في ب: للضر\_
    - <sup>م</sup> ال<u>ر</u>ساقط من **عد**.
      - ۲\_ في **ق**:الذى \_
    - ۷\_ في عن: إياكم مكان العافيه \_
      - ۸۔ بنه ماقط من **ب** ـ
      - ٩\_ في طه: سكون وهدو \_
      - ۱۰ \_ خلك ساقط من طدر
      - ١١\_ في**ب**: <u>لىبب</u>د
      - ١٢\_ في **ف ، من:** الله تعالم.
      - ١٣۔ في**م: ا**لعكس مكررل

(۲۰۰)

قال ابن العريف<sup>(1)</sup>: "والفتنة الباطنة قد عمت<sup>(٢)</sup>، وهي جهل كل أحد بمقدراه<sup>(٢)</sup>. فلزم اعتبار العبد العافية في نفسه، لنفسه حتى لا تناله الفتن، وإلا هلك في مصالح الخلق، دينا و دنيا". فتأمل هذه النكنة، فإنها من واجبات الوقت<sup>(1)</sup>، والله أعلم.

#### قاعدة: ١٨٩

ما لا أثرله في الخارج الحسى من المضار <sup>(°)</sup> فاعتباره مشوش لغير فائدة. فمن ثم، كان كل ما ضر في العرض بالقول أو بالظن، مأمو ر بالصبر عليه <sup>(۱)</sup> لقوله تعالى: "فاصبر <sup>(۷)</sup> على ما يقو لون"<sup>(۸)</sup> بخلاف الفعل إذا<sup>(4)</sup> أمر عليه السلام<sup>(۱)</sup> بالهجرة عند قصدهم به له. وقال عليه السلام<sup>(۱1)</sup>: "المؤمن كيس<sup>(۱1)</sup> فطن<sup>(۱1)</sup> حذر، ثلثاه تغافل" <sup>(11)</sup>، يعني في القول والظن، لاالفعل. ورغب عليه السلام<sup>(۱)</sup> في الفرار من الفتن. و ترجم البخاري<sup>(11)</sup> أن ذلك من الدين، فوجت<sup>(۱)</sup> مراعاته<sup>(۱۸)</sup>.

```
۱. مبقت ترجبته، أنظر قاعدة: ۲۹
```

```
۲_ فى فر عبته_
```

- ۲\_ في**ز**: <u>مقدام</u>\_
- ٤. في طح: الواحبات؛ الوقت ساقط منها.
  - هي في ب: الضار.
    - د. في ط: عند.
  - ۷\_ في **ق، ص و ب : وا**صبر ـ
  - ۸\_ القرآن،طه: ۱۳۰٬۲۰
    - ٩. في **ب**: إذ
- ۱۰ في في في الله عليه وسلم و في ب و هـ: عليه السلام.
  - في بورجة: عليه السلام.
    - ۱۲ في **عن**: كيس ليب.
    - ۱۳\_ في **ف**: <u>فطن</u>\_
  - ١٤\_ (i) في **ف**: تعاقل\_
- (ii) فِض القدير للمناوي، حديث رقم: ٩،١٥٧
  - في بوط: عليه السلام.
  - ۱۱. مبقت ترجيئه أنظر قاعدة: ۱۱۸
    - ١٧ ـ في طة: فرحب ـ
- ١٨ ـ معن أبي معبد الخذري أنه قال: قال رسول الله فظلم: "بوضك أن يكون عبر مال المسلم غذم يتبع بها ضعف الحبال وموقع الفطر بفر بدينه من الفنن".
  - 🕸 👘 محيم البحاري، كتاب اللتن، (١٤) الترب في اللته، حديث رفم: ٢٠ ٨٨

# (1.1)

#### قاعدة: ١٩٠

تمام<sup>(1)</sup> الشيء من وجه ابتمائه وللوارث من النسبة على قدر موروثه و ارثه <sup>(٢)</sup> منه. "و قديدا الدين<sup>(٢)</sup> غريبا وسيعو د<sup>(٤)</sup> غريبا<sup>(٥)</sup>. فلا يتم في زمان<sup>(1)</sup> غربته إلا بالهجر قه كما كان أولا. وما نصر نبي من قومه غالبا، بل جملة، لقول ورقة<sup>(٢)</sup>: "لم يأت أحد بمثل، ما جنت به إلا عودي"<sup>(٨)</sup>. والنسبة معروضة أبدا لوجو د الأذى. فلذلك لا تجد كبيرا<sup>(٩)</sup> في المدين إلا مقابلا<sup>(٢)</sup> بذلك. ولحديث <sup>(11)</sup> "أشد الناس بلاء"<sup>(٢1)</sup> الحديث.

- ا\_ في**ز**: اتمام\_
- ٤. في عن: مورثه ولرثه و في ط: مورثه فقط.
- ٣. في **ق**: <u>الاسلام و</u> في هامشه <u>الدين</u> مصححاً ـ
  - ٤. في ط: فبيعو د.
- ٥. (أ) فسبعود الدين غربيا كما بداز الدفي عن .
   (ii) رواه مسلم نحوه: عن أبي هريرة قال: قال رمول الله صلى الله عليه وسلم: "بدأ الإسلام غربيا و ميعود كما بدا غربيا، فطوبي للترباء".
- لا 👘 محيح مسلم اكتاب الإيسان (گمعجم ٦٥) داب بيان أن الإسلام بدأغريا و سيعود غريبا و أنه يؤر بين قمسجدين، حديث رفم: ٢٧٢
  - ال في **ق ، ف ، ص و ب : زمن .**
  - ٧. مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ١٦
    - ۸۔ (أ) في 🛶: دعوى۔
  - (ii) رواه البخاري بلفظ: "لم يات رحل قط بمثل ما حدث به الإعودي".
  - لله صحيح البحاري، كتاب بد، قوحي، (١) باب كيف كان بد، قوحي فجي رسول الله فظه، حديث رفم: ٢
    - ۹. في **ف**: کثير ل
    - ۱۰ في **ف**ز بمقابلات
    - 11\_ في **ۋ**: <u>حديث</u>و في **س**: <u>والحديث</u>
- ١٢ ( روى اشرماندي تنجبوه عن مصعب بن معدعن أبيه قال: قلت: با رمول الله أي الناس أشد بلاء قال: "الأنيباء ثم الأمثل قالأمثل بينايي الرجل على حسب دينه" -
  - ۲۹ حامع قرملى، أبواب قردد، (قمعهم ٦٥)، داب ما حاء في قصير على قبلا، (قنحقه ٥٢)، حديث رفم ٢٣٩٨

# (1.1)

# قاعدة: ١٩١

اكتساب الأخلاق عندالحاجة إليها، بزوال <sup>(1)</sup> ضدها متعذر إلا بتوطين متقدم <sup>(٢)</sup> وإلا تعب مريدها فيه. وقدقال عليه السلام<sup>(٣)</sup>: "إنسما المعلم بالتعلم، وإنما الحلم بالتحلم، ومن يطلب الخير يعطه. ومن يتق الشريوقه"<sup>(٤)</sup>، رواه<sup>(٥)</sup> أبو نعيم<sup>(٢)</sup> في آداب العالم والمتعلم، والله أعلم.

- ا \_ فې **ق ، ف ، می ر ب**: <u>بنزول</u> \_
  - ۲\_ في **ب**: مقدم
- ٣\_ في 😛 : عليه الصلو قو السلام.
- ٤\_ أنظر لتفصيل هذا الحديث، قاعدة: ٢٥
  - ہ۔ ر<u>واہ</u> ساقط من **ب** ۔
  - مبقت ترجمنه أنظر قاعدة: ٣

# (1.1)

# الباب: ١٤

#### قاعدة: ١٩٢

إقرار المرء بعيبة وبنعم الله عليه دون تتبع ذلك بتفاصيله يزيد في جرأته <sup>(1)</sup>، و يمنعه <sup>(٢)</sup> من التحقيق<sup>(٢)</sup> بحقيقته <sup>(٤)</sup> لعدم حقية ما بيده<sup>(٥)</sup>. و تتبع ذلك تفصيلا، يقضي بارتسامه في النفس جملة، حتى يؤثر موجبها، اعترافا بالنقص في الأولى، و شكرا لنعمة<sup>(٦)</sup> في الثانية، فافهم.

# قاعدة: ١٩٣

فائمدة التمدقيق في عيوب النفس وتعرفها <sup>(٧)</sup>، و تعرف <sup>(٨)</sup> دقمائق الأحوال : معرفة المرء بنفسه، وتواضعه لربه، و رؤية قصوره و تقصيره، وإلا فليس في قوة البشر التبري من كل عيب بإزالته. إذ لو أنك لا تصل إلى الله<sup>(٩)</sup> إلا بعد فناء مساويك، و محو<sup>(١٠)</sup> دعاويك لم تصل إليه أبدا، فافهم.

#### قاعدة: ١٩٤

تسمينز المخـواطـر مـن مهـمات أهل المواقبة لنفي الصوار ف عن القلوب. فلزم الاهتمام بها لمن له في ذلك أدني قدم. والخواطر<sup>(11)</sup> أربعة: رباني بلا واسطة، و نفساني، وملكي، و شيطاني؛ و كل إنما يجري<sup>(٢١)</sup>

- ال في ف: حربه و في عن: حربه ا
  - ۲\_ في ز: يستع\_
  - ۲\_ فې **ق** رطح: التحقق۔
    - ٤. في ب: حقيقته.
- ہے 🛛 لعدم حقبہ ما بیدہ ساقط من ط ۔
  - د. في عن: شكر النعمية.
  - ٧\_ في طه: تصرفها\_
    - ٨\_ فې ق: تغرف\_
  - ٩. فې زارې مې و بې: الېه.
    - ۱۰\_ فې**ب**:مغر
- 11\_ هنا في هامش عن هذه العبار ة مكتوبة: قال الديخ أبو محمد عبدالله: "معرفه عناظر النفى من تحت الفلب، ومعرفه عناظر الحق من فوى الفلب، ومعرفه عناظر الديطان من يسلر الفلب، و معرفه عناظر الملك من يمين الفلب، ولا يتيسر المعرفه إلا لمن تحلي بالنفوى والورع و الزهد.
  - ١٢ في **عن**: <u>تحري</u>

بقدرته الله تعالى<sup>(1)</sup> وإرادته، وعلمه. فالرباني، لامتزحزح<sup>(٢)</sup> ولا متزلزل، كالنفساني، ويجريان لمحبوب<sup>(٢)</sup> وغيره. فسما كمان في التوحيد الخاص، فرباني؛ و في <sup>(٢)</sup> مجاري <sup>(٥)</sup> الشهوات، فنفساني؛ وما وافق أصلا شرعيا، لا يدخله رخصة ولا هوى فرباني، وغيره نفساني. و يعقب<sup>(١)</sup> الرباني برو دة وانشراح<sup>(٧)</sup>، والنفساني يبس وانقباض<sup>(٨)</sup>.

والرباني<sup>(٩)</sup> كالفجر الصادع<sup>(١)</sup>، لا يز داد إلا وضوحا. والنفساني كعمود قائم، إن لم ينقض<sup>(١١)</sup> بقي على حاله. فأما الملكي والشيطاني فمتر ددان<sup>(١)</sup>. ولا يأتي الملكي إلا بخير، والشيطاني قد يأتي به، فيشكل. و يفرق بأن الملكي تعضده الأدلة، ويصحبه الا نشراح، و يقوى <sup>(١٢)</sup> بالذكر، و أثره<sup>(11)</sup> كغبش الصبح، وله بقا ما<sup>(١٥)</sup> بخلاف الشيطاني فإنه يضعف بالذكر ويعمى عن الدليل، و تعقبه<sup>(١١)</sup> حرارة، و يصحبه اشتعال<sup>(١٢)</sup> و غبار، وضيق، و كزازة في الوقت، وربما تبعه كسل.

- ا. فې ق، ف ، مى وىب: بقارتە تعالى.
  - ۲\_ فې 🐌 غيره متز حزح۔
- ۲. في هامش م وق: في محبوب و في ز ، ف ، من و ب: بمحبوب.
  - ٤. في عن: وما في ـ ماز الد قبل في ـ
    - ه في **هي: مح**ازيد
    - ٦. فې **ف**ر مون: تعقيد
  - ٧. في ق: انشراحا و في عن: تشرح.
    - ۸. في ق: يسا و انشر احا.
      - ٩\_ في **ز**: *و*للرباني\_
- ۱۰ في ف ، من ، ب و ط: الساطع ولكن في هامش ف: الصادق.
  - اد في في ف من مدر طانيقص
  - ۱۲ فې **ف**ر **مې**: فېترد دان و فې **ب**: فېتردد.
    - ۱۳\_ في <del>معن</del>: <u>تقرى</u>\_
    - ۱٤ في طه: فأثره.
    - ۱۵\_ في **ب**: بقايا و في **ط:** نفاذ ما\_
      - ۱۱. فې **س**: يعقبه.
      - ١٧\_ في ف: الاعتقال.

#### (1.0)

فالشيطاني() يتي من يسار القلب، والملكي من (٢) يمينه، والنفساني من خلفه والرباني مواجه له. والكل رباني عند الحقيقة، ولكن باعتبار (") النسب، فما عري عنها (")، نسب للأصل (")، وإلا فنسبته، ملاحظة للحكمة<sup>(1)</sup>. ثم تحقيق هذا الأمر إنما يتم بالذوق، وقد (<sup>٧)</sup> قالوا: ''من عقل ما يدخل جوفه، عو ف ما يهجس في نفسه"، والله اعلم (^).

#### قاعدة: ١٩٥

التأثر (٩) بالأخبار عن (١٠) الموقائع أتم لسماعها (١١) من التأثير (١١) بغيرها. فمن ثم قيل: الحكايات جند من جنو دالله، يثبت الله بها قلوب العارفين. قيل: فهل تجد لذلك (١٣) من كتاب الله؟ قال: "نعم (٤<sup>٢٠)،</sup> · وكلا نقص عليك من أنباء الرسل'. الاية" (<sup>١٥)</sup>. ووجه ذلك أن شاهد الحقيقة بالفعل أظهر وأقوى في الانفعال(<sup>11)</sup> من شاهدها القولى(<sup>11)</sup>، إذ مادة الفاعل مستمرة في الفعل لغابر الدهر. ومن ثم قيل: "الشعر قوة

- فالشيطاني ساقط من **ز ، ق ، ف ، ص ر ب .** \_) في **ق ، ف ، ص ر ب**: <u>عن</u> ـ
  - في **عن**: باعتبار ات. \_٣

۲\_

- في **نن: ح**ها ـ \_t
- في 🗨 الى الاضل. \_0
- في 👍; الحكدف \_1
- في **ط**; فقدر \_V
- والله اعلم ساقط من 🖶 ـ \_٨ في **من و ط: ا**لتأثير. \_٩
  - في هامش **س**: عند ـ 11.
- افى **ق ، ص ر ب :**لبامعها. \_11
  - في **ق و مى**: التاثر\_ 114
- افي عن: فهل تحد لذلك دليلا و في ب: فهل لذلك دليلا و في ط: فهل تحد لذلك داهدا. \_1 Y
  - نعم ساقط من ط. \_1 t
  - ما نثبت به فوائك بعد الرسل زائد في النسخ كلها إلا في م \_ (i) \_10
    - القرآن،هو د: ۱۳۰٬۱۱ (ii)
    - اطهر واقوى بعد الانفعال زائد في عن \_ 11
    - في هي: بالقول و في هه: اللغوي. \_) v

نفسانية، فهي لا تقوي<sup>(1)</sup> سوى<sup>(٢)</sup> النفس. فإن كانت <sup>(٣)</sup> في جناب <sup>(٤)</sup> محمود، قويت <sup>(°)</sup> محامدها، و إلا أعانت على مذهبها". ولهذا لم يكن السلف يتعاهدونه إلا عند الاحتياج لإثارة النفس في محمود، كالجهاد و أعماله، فافهم.

# قاعدة: ١٩٦

لكل شيء وفاء و تطفيف، كما قال عمر بن الخطاب<sup>(1)</sup> رضي الله عنه. فمن أثبت مزية نفسه <sup>(۷)</sup>، وجحد<sup>(A)</sup> مزية غيره كان مطففا، و سواء العلم والعمل والحال. فأما إن أضاف فضيلة الغير لنفسه، بتصريح، أو تلويح فهو سارق. والمتشبع<sup>(P)</sup> بما لم يعط، كلابس [ثوبي]<sup>(11)</sup> زور. فمن ثم قيل: من حكى حكاية<sup>(11)</sup> السلف، واتخذها حالا لنفسه، زلت به قدمه في مهاوي الضلال، وعن قريب تفضحه <sup>(۲۱)</sup> شواهد الامتحان<sup>(۲۱)</sup>. لأن من ادعى فوق مرتبته، حط لدون<sup>(11)</sup> مرتبته <sup>(11)</sup>. ومن وقف دون مرتبته <sup>(11)</sup>، رفع فوقها. ومن ادعى مرتبته نوز ع في استحقاقها، فافهم.

- ا\_ في 📥: فهر لايقرى \_
- ۲۔ في **س**: مسوى۔
- ۲. في زارت ف معن ريب: کان.
- ٤ في ف و ب: حانب و في عن: حلب د
  - ه\_ في **ز**: قوت.
  - مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٣٣
    - في **ق**: مزين<u>ہ</u>۔
    - ۸\_ في **ق**: <u>حهد</u>\_

\_v

- ٩. في ف: فالمشمع و في ب: الشبع.
  - ا ۽ في **م**ز<u>بوب</u> ۽
  - في ق: حکایات.
- ١٢\_ في **ف:** <u>يفضحه و تفضحه</u> كلاهما مذكوران.
  - ١٣\_ في **ف**: <u>الامتحال</u>.
    - ۱۹ في **ب**: <u>دون</u>۔
  - ۱۰\_ في هامش **عن**: رتبنه.
    - ۱۱ في **عن**: رتبته

# (۲۰۷)

#### قاعدة: ١٩٧

المسبوق بقول<sup>(1)</sup> إن نقل<sup>(1)</sup> باللفظ تعين العزو<sup>(7)</sup> لصاحبه، وإلا كان مدلسا. وكذا بالمعنى المحاذي<sup>(4)</sup> للفظ القائل من غير زيادة، عليه بالإشارة لوجه نقله. فإن وقع له تصرف، يمكن<sup>(0)</sup> تميز الوجه معه، من غير إخلال<sup>(1)</sup> بالكلام. لزم بيان كل بوجهه، وإلا فإطلاقه<sup>(V)</sup>، أو نسبته له<sup>(A)</sup>، إن تحقق تصرفه فيه، أولى. و<sup>(9)</sup> لينظر فيه مع مازيد عليه، وما نقل إليه، إذ قد <sup>(11)</sup> قيل: من نقل بالمعنى فإنما ينقل فهمه، لأنه ربما كان في اللفظ، من زيادة المعاني<sup>(11)</sup>، مالا يشعر به الر اوي بالمعنى، ولو في القمح بالبر. ولا يلزم في <sup>(11)</sup> التكميل والترجيح والتقوية، هضيمة<sup>(11)</sup>، الأول، ولا دعوى الثاني، فإن إلتزام<sup>(11)</sup> ذلك، مخل بإظهار المحق. ثم إن إلزمه<sup>(10)</sup> بلسان العلم<sup>(11)</sup> فصحيح<sup>(11)</sup>، فما <sup>(A1)</sup> لم يصح رد على <sup>(11)</sup> قائله، وإلا كان قد عاد<sup>(٢)</sup> متهمه<sup>(11)</sup> بالجحود، فافهم.

#### 1\_ في **بِ**: <u>بقوله</u>\_

- ۲\_ فی طف; تقله\_
- ٢. في **عن: العز**و في **ب: الغزو**.
  - ٤ في ف: المحازي.
  - ه\_ في **عن**: يمنع\_
    - د. فى ب: الانحلال.
  - ۷\_ فى **س**: فلاطلاقە
- ٨. في عن: نسبته البه و في ي: نسبه لع
- ۹. و سائط من ژون ف می و ب ـ
- ۱۰ <u>قد سائط من ف ، می ، ب و طل</u>
  - 11\_ في **س**: المعنى\_
  - ۱۲ في **ق ، ف ، م و ب**: من ـ
- ١٣ في **ق و ب:** ضبيبة و في عن: ضبيبة هضيبة.
  - ٤ في بورط، الزام.
  - ١٥\_ في **ط**ة <u>الزامع</u>
- ا ١٦ في ق: فلسانه العلم و في ف ، عن و ب: فلسان العلم و في ط: بلسان الحق و التصويب من م .
  - ١٧\_ في م: فصحيح و في النسخ الأخرى: فصيح.
    - ۱۸\_ في طه: يمار
    - ۱۹ \_ عل<u>ى</u> ساقط من 🖶 \_
    - ۲۰ في **ز رط**: باءمكان كان قدعاد.
      - ۲۱\_ في **عن: مبهده**

## (1.)

## قاعدة: ١٩٨

مراعاة اللفظ لتوصيل<sup>(1)</sup> المعنى، لازم كمراعاة المعنى في حقيقة اللفظ؛ فلزم ضبط المعاني في النفس، ثم ضبط اللسان في الإبانة عنها. و إلا ضل<sup>(٢)</sup> المتكلم في الأول<sup>(٢)</sup>، وأضل<sup>(٤)</sup>، في الثاني. فمن هذا الوجه وضع الأئمة لحن العامة، و نبهوا<sup>(٥)</sup> على وجوه<sup>(1)</sup> الغلط في العبارات. وربما كفر، و بدع، و فسق<sup>(٧)</sup> محقق لقصور<sup>(٨)</sup> عبارته، عن توصيل مقصده بوجه سليم عن الشبه، وأكثر ما وقع هذا الفن للصوفية، حتى كثر الإنكار عليهم، أحياء وامواتا. وقد يكون الضرر، من وجه آخر، وهو عدم الإذن الشائع بين القوم، حتى كثر الإنكار عليهم، أحياء وامواتا. وقد يكون الضرر، من وجه آخر، وهو عدم الإذن الشائع بين القوم، حتى إن الحقيقة الواحدة، تقبل من رجل، و ترد على <sup>(1)</sup> آخر. بل<sup>(٢)</sup> ربما قبلت من شخص <sup>(11)</sup> وردت عليه في آخر<sup>(٢1)</sup>، مع اتحاد لفظها ومعناها. وقد شاهدنا من ذلك كثيرا، و نص عليه الشيخ، أبو العباس المرسي <sup>(٢)</sup>

## قاعدة: ١٩٩

داعية الرمز، قلة الصبر عن التعبير، لقوة نفسانية، لا يمكن معها السكوت، أو قصد هداية ذي فتح. لمعنى(<sup>(١٠)</sup> مارمز، حتى يكون شاهدا له، أو مراعاة حق الحكمة في الوضع، لأهل الفن دون غيرهم.

- ا۔ في**عن**: <u>لتوصل</u>۔
- ٢\_ في ط: والاصل ـ
- ٣\_ في طه: الاولى\_
- ٤\_ في طع: اصل\_
- <sup>م</sup>\_ في **عن**: ينهر ا\_
- ۲. فې ق ، ف ، ص ريب: <u>ر</u>حه .
- ۷\_ في **ق**: كفرو فسق وبدع\_
  - ٨\_ في **س**: القصور \_
- ٩. في عن: تردمن وفي طه: لا تقبل من .
  - ۱۰\_ <u>بل</u> ساقط من **ص**\_
- 11 \_ في وقت (الله بعد من شخص في **ز ، ق ، ف ، على و ب \_** 
  - ١٢ \_ في طلة وردت من أخر ـ
  - ١٢\_ ميف ترجينه أنظر فاعدة: ١٦٩
  - ٤. في في: نفع به زائد بعد رضى الله عنه.
    - ۱۵\_ في **ط**ة <u>معنى</u>۔

أو دميج كثير المعنى، في قليل اللفظ، لتحصيله وملاحظته، أو إلقائه في النفوس أو الغيرة عليه، أو اتقاء حاسد، أو جاحد<sup>(1)</sup> لمعانيه أو <sup>(٢)</sup> مبانية. ومنه قول <sup>(٣)</sup> الشاذلي <sup>(٤)</sup> رحمه الله: "ق، ج سر ان من سرك، وهما دالان على غيرك. فإنك إن<sup>(٥)</sup> اعتبرتهما من حيث الكلام، فالقاف آخر الفرق وهو أول <sup>(١)</sup> الجمع الذي أوله الجيم. ومن حيث العدد الذي به تم <sup>(٧)</sup> الوجو دو تصرف الجيم، جامع الشفع والوتر، وهو منتهى العدد، كالقاف الذي هو غايته، وهو مقدم<sup>(٨)</sup> عليه في تعريف الأشفاع والاوتار، ثم ينتهى إليه بهما . فموقف القاف للجيم<sup>(٩)</sup>، و<sup>(٢)</sup> منتهى الجيم للقاف<sup>(١١)</sup>.

ومن حيث الطبائع، فيجتمعان في الحقيقة الواحدة. و يكون الأول <sup>(١٢)</sup>من الثاني على عدده في ذاته من درجته، وهو كذلك في رتبته بعبرة <sup>(١٢)</sup> تـحار فيها<sup>(١٤)</sup> الـعقول، والأفهام. ومن حيث الشكل فالقاف <sup>(١٥)</sup> إحـاطة واستعلاء لا باعتبار لفظه، ولا باعتبار خطه <sup>(١٦)</sup>، ولا بـاعتبار معناه. وللجيم ذلك في السفليات. لأن أعلاه، يشير للملكوت وأسفله للملك وقاعدته للجبروت. و<sup>(١٢)</sup> ينبه على أن شكل

- ١٣ ـ في ق: بعبلة ولكن في هامنه بعبرة و في عن و طه: بعبرة ـ
  - ١٤\_ في **ق**: تخار فيها\_
  - ١٥\_ في **ق ، ف ، ص ر ب:** <u>فللفاف -</u>
    - 11\_ في **س**ى: <u>حطه</u>\_
    - ١٧\_ في **من**: <u>ار</u>\_

ار حاجد ماقط من عن ...

۲۔ في **ف**: في۔

٣. . . . هنا في هامش **على حـذه الـعبـار**ة مكتوبة الضمير في قوله هو يرجح إلى اخر في قوله اخرالفرى لا إلى ما قبله ولا إلى ما بعده كما لا يخفى من خط قائله السيد سليمان ابن أبي القامـم الأهدل.

مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٩٩

<sup>&</sup>lt;sup>م</sup> في <del>ب</del>: لر ـ

د. في ف: اقل.

۷\_ في ف ، من و ب: تم به ـ

۸\_ في **عن ريب:** متقلم\_

٩. في **ق ، ف ، ص ر ب: <u>احيم</u>.** 

۱۰ <u>و</u> ماقط من **ص**.

ال في ق اف اص و ب: الفاف.

١٢ ـ في **عن**: <u>الارامر</u> ـ

## (11)

الموجود <sup>(1)</sup> مثلث و <sup>(۲)</sup> في<sup>(۲)</sup> حكمه كذلك، و تشهد<sup>(٤)</sup> لما القضايا العقلية والأحكام العادية. و شرح ذلك، يستدعي طولا، فليعتبر بما<sup>(°)</sup> أشرنا إليه، و ربك الفتاح<sup>(1)</sup> العليم.

## قاعدة: ۲۰۰

العلم برهانه في نفسه، فمدعيه مصدق باختياره، مكذب باختلاله. والذوق، علمه مقصور على ذائقه، فدعو اه ثابتة بشو اهد حاله، كاذبة فيها <sup>(٧)</sup>. لكن قد يتطرق الغلط للناظر، من عدم تحقيقه، لهوى يخالطه. فلزم اقتصاره على ما صح واشتهر في النفي، لا في الإثبات. إذ غلطه في النفي إذاية، وفي الإثبات إحسان. وليس لذي <sup>(٨)</sup> الذوق الانتصار لنفسه بوجه، إلا أن يتعلق به أمر شرعي من هداية مريد أو إرشاد ضال، لا يمكن بغير دعو اه. و في ما ظهر من الحجة، كفاية لتعر ف<sup>(٩)</sup> المحجة <sup>(٢٠)</sup>، فلا حاجة في اظهار <sup>(١١)</sup>

## قاعدة: ۲۰۱

لا حاكم إلا الشرع <sup>(١٢)</sup> فلا تبحاكم إلا له، قبال الله تعالى: "فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول"<sup>(١٢)</sup>. و قد أوجب و ندب وحرم<sup>(١٤)</sup> وكره و أباح و بين العلماء ما جاء عنه، كل بوجهه و دليله.

- في أن تق عف عن ويب: الوجود.
  - ۲۔ وسائط من **س**۔
  - ۲۔ في سائط من ط ۔
  - t\_ في **س**: بشهد\_
    - هـ في **عن**: مـاـ
- ٢. هنا في هامش عن هذه العبارة مكتوبة: وكذلك يقال إيضا إن اعتبرتهما من حيث الكلم، فالقاف أول قلب والحيم أول حسم فبالتقبليب بناطن الإنسبان المذي هو نظير حميع الحقائق الملكوتية والحبروتية، والحسم طاهره وهو نظير سائر الأحسام الكوتية العلوية والسفاية. فاعلم والله أعلمه قاله مهدي لعلامه مليمان ابن أبن القاسم الأهدل.
  - ٧\_ في م: فِيها و في النسخ الأخرى: بِها ـ
    - ۸\_ في **ب**: للوى\_
    - ۹\_ فې طه: تتعرف.
    - ١٠ في **ف رس: الحد**ف
  - ۱۱ في ق، عن و بن باطهار و في فن الاطهار.
  - 1۲. في ز، ق، عن وب: لا حاكم الاالشارع وفي ظن لا حكم الا الشرع.
  - ١٣ \_ (i) هنا في **ز ، ق ، ف ، على ، ب و ط**ه: <mark>ان كنتم تومنون بالله و أبوع الآخر</mark> وهذا ساقط من **م \_** (ii) الفرآن ، النساء: ٩٠٩٥
    - 1 ٤ في ع: تلب و حرم و في النسخ الأخرى: حرم و قدت ...

فلزم<sup>(1)</sup> الرجوع لأصولهم في ذلك، من غير<sup>(۲)</sup> تعد <sup>(۲)</sup> للحق، ولا خروج عن الصدق. فمن أخذ <sup>(٤)</sup> بالأولين، أطرح حيث يتفق إجماعا. وحيث يختلف اعتبر<sup>(٥)</sup> إمامه في حكمه، فلا ينكر عليه غير<sup>(1)</sup> ما اتفق عليه بمذهبه، إن تكرر لغير ضرورة و إلا<sup>(٧)</sup> فالضرورة لها أحكام.

و ما بعد الواجب والمحرم، ليس على أحد<sup>(٨)</sup> فيه سبيل إن أثبت حكمه على وجهه، ولم يتعلق بغير تركه، ولم يخرج به الأمر لحد التهاون، أو تشهد<sup>(٩)</sup> أحواله بالإرزاء على ذلك ورقة الديانة<sup>(١٠)</sup> به.

"فرب طاعم شاكر، خير من صائم صابر". الحليث<sup>(11)</sup>. ومن ثم أجمع القوم على أنهم لا يو قظون نائما ولا يصيمون مفطراً ومن وجه دخول الرياء <sup>(11)</sup> والتكلف. ولأن<sup>(11)</sup> العناية بإقامة الفرائض هي الأصل لا غيرها وكل السنة تشهد لذلك، والله أعلم<sup>(11)</sup>.

## قاعدة (° · ): ۲۰۲

مطالبة الشخص على قدر حاله ومخاطبته بما تقتضيه (١٦) وجود (١٧) أصله فلا يطالب عامي بزايد

- 1\_ في **عن**: <u>بازم</u>\_
- ۲۔ في **ف** <u>غيری</u>۔
- ٢. في ف و ب: تعدى و في ط: تعدد
- ٤ في ق و عن: انحل و في ب: دخل.
  - في ب: اعتبار ـ
- . ٦. ٢ هـ الا ولكن في هامش م مصححا: غير و في طد
  - ۷\_ والاساقط من طد \_ \_ \_ \_ \_ \_
- ے۔ ہے۔ ۸۔ فی **د،ق، فٹ، میں ریب:**لہیں لاحد علی احد ہ
- ۔ «پ**دی اف افن رب** *وحما علی احما* 
  - ٩\_ في طه: خهار
  - في طن إنه مكان الديانة.
  - الحديث ساقط من طور
- (ii) رواه أحمد نحوه: "الطاعم الشاكر كالصائم الصابر".
  - مستد الإمام أحسد ( ۲۸۳:۲ ۲
  - و رواه البخاري الترمذي وابن ماحه ايضا تحوه.
- t) (i) محيح البخاري، كتاب الأطعة (1 a)،،اب قطاعم قضاكر مثل قصائم الصادر .
- - ١٢ في **ف**: الربام
    - ۱۳\_ في **س**ى: فلان\_
  - ۱٤ والله اعلم ساقط من ب.
  - ۱۵\_\_\_\_\_هذه الفاعدة لبست في **ط** 
    - ۱۱ فې **مې د ب**: يقتضېد
  - ٧٢ \_ في ق: وحرم و في ف: وحردا \_

## (111)

على التقوى ولا فقيه بزايد على الاستقامة ويطالب المريد بالصدق بعد تحصيل الأولين. والعار ف بالورع؛ فعامى لا تقوى له فاجر؛ وفقيه لا استقامة له مقصر؛ ومريد لاصدق له متلاعب؛ وعارف لاورع له ناقص. واصل التصوف<sup>(1)</sup> دائر على الاحسن<sup>(1)</sup> ابلاا<sup>(۲)</sup>، إن تحررت<sup>(٤)</sup> طريقته<sup>(٥)</sup>؛ فواجبه في الأحكام الورع، ولا زميه في السنن التحفظ، وحاله في الادب <sup>(١)</sup> دآير مع قلبه، ولذلك اختلفت <sup>(٧)</sup> [أحواله]<sup>(٨)</sup> فيه؛ فليعتبر بكل في محله، ولا يطالب بشيء في غير وجهه.

## قاعدة (): ۲۰۳

مطمح نظر القوم ما يجمع قلوبهم مع <sup>(١٠)</sup> مولاهم، فمن ثم قالوا بأشياء في باب [الآداب] <sup>(١١)</sup> أنكرها من لم يعرف قصدهم وأخذها بغير حق من لم يبلغ حالهم فضل بها وزل كالسماع<sup>(١٢)</sup> ونحوه. وقد أشار لللك الجنيد<sup>(١٢)</sup> رحمه الله<sup>(١٤)</sup> حين سئل عن السماع، فقال: "كل ما يجمع العبد على مولاه فهو مباح" <sup>(١٥)</sup> انتهى

> في **ف**: التصرف. \_)

- في**ز ، ف**ار ب: على. 1.
  - في **م رز**: <u>الإدب</u>\_ \_11
- في م: كاكا لسماع. كاز اندفيها. \_18 \_17
- مبقت ترجمته أنظر القاعدة: ١٤
  - في 🗨: رحمه الله تعالى.. \_1 t \_1a
- ذكر القشيري أقوال الحنيد في السماع في هذا معناه: حكى جعفر بن نصير عن الحنيد أنه قال: تنزل الرحمة على الفقراء في شلائه: مواطن عندالسماع فانهم لا يسمعون إلاعن حق ولا يقولون إلا عن وحد وعند أكل الطعام فإنهم لا ياكلون إلاعن فباقه وعنيد منصلراته البعلم فانهم لايذكرون فإلا صفات الأولياء ......و يقول: السماع فتنه لبن طلبه ترويح لمن صادفه و حكى عن الحنيد أنه قال: السماع يحتاج إلى ثلاثه اشياء: الزمان والمكان والأخو اند و ذكر السهرور دي ايضا في معناه: قال الحنيد: تنزل الرحمه على هذه الطاقه في ثلاثه مواضع: عند الأكل لأنهم باكلون عن فاقه و عند المذكرة لأنهم بتحاورون في مقامات اصديقين وأحوال النين وعند اسماع لأتهم يسمعون بوحد ويشهدون حقار
  - الرسالة القشيرية، ٢٢٣:٤،٤، ٢٢٢٠ عوارف البعارف، ١٧٦ ផ

في في: الاحسان و في **ب**: حسن. ۲\_

في **هي ري**: هذال ٣

في **ب**: تحرر ـ \_t

في **ق**: طريقه \_0

في **ب**: الاداب. ٦.

فی **ب**ز اختلف ا \_v

في **م:** احو الهم ـ \_^

هذه القاعدة ليست في ط ـ ٩

## (۳۱۳)

فجعله مشروطا بالجمع في اباحته (1) حتى لا يتعدى (٢) حكمه فيكون (٢) موقوفا على [علته] (٢) حتى لا ينكر ، والله اعلم.

## قاعدة (...: ٤٠٤

العبادات كلها جمع ونور؛ والمعاصي<sup>(1)</sup> والممكروهات المتفق عليها تفريق و ظلمة<sup>(٧)</sup>؛ والشبهة بينهما إن تجاديها <sup>(٨)</sup> أصل<sup>(٩)</sup> النهي<sup>(١)</sup> والمنع، لأصل <sup>(١1)</sup> الإباحة والتحريم لكون الإباحة التوسعة <sup>(٢1)</sup>، والتحريم<sup>(٢1)</sup> في الأصل من غير مرجح<sup>(11)</sup>. ومن ثم حرم ما اجتمع فيه مبيح ومحظر كالجمع بين الأختين في ملك <sup>(10)</sup> اليمين، وكذلك يحرم <sup>(11)</sup> ما اجتمع فيه مندوب و محظور <sup>(٧1)</sup> كصوم يوم عرفه <sup>(٨1)</sup> للخوف<sup>(٩1)</sup> الميد، ورابعة<sup>(٢٢)</sup> الوضوء وإن<sup>(٢)</sup> كان في ذلك اختلاف فمن حيث السبب<sup>(٢٢)</sup>، والله أعلم

- ۱\_ فی**ق**:ابا حد
- ۲\_ فې **ب**: تعدی
- ۳. فيكون ساقط من **ف ، ص و ب** .
  - t\_ في**م**;عليه\_
  - ه\_ هذه الفاعدة لينت في طه \_
    - المعاصى ساقط من ب.
      - ٧\_ في**ق**: طلبه\_
- ۸. في ز ، ق ، ف و ب: التحاذيها و في عن: الا تحاذيها.
  - ٩. في ق و عن: اصلا و في ب: اصلي.
  - ۱۰ في زاف، ص وب: الندب مكان النهي.
  - 11 في **ز ، ف رب**: <u>لا اصل</u>ي رفي ق رعی: ا<u>صلا</u> ـ
- ١٢ في ٤ ، ٤ و عن: للتوسعة و في ت: بالتوسعة .
- (ii) <u>والتحريم لكون الاباحة التوسعة</u> مكررا في **ق** ـ
  - ١٣\_ في **عن**: <u>و المحريم للتفيق</u>، و للتفيق (الله فيها ـ
    - ۱۵ فې **ز ،ف ،مې و ب**ې: <u>مر</u>حم لغ
  - ١٥\_ في **م:** في *ملكٍ و*في النسخ الأحرى: بملكِ
  - 11 . في **ز ، ف ، عن** و ب: <u>ولم يحرم مكان وكذلك يحرم .</u>
    - ۱۷ في **ز ، ف ، ص ر ب**: <u>محطر</u> ـ
      - ۱۸\_ فې **ق**: <u>عرفه</u>\_
    - ١٩\_ في **م: ل**خوف بلون نقطه خ و ف.
      - ۲۰ في **ف**: <u>رابعه و</u> في **مو**: <u>ل</u>بعه ـ
        - ۲۱\_ في **عن**: فان\_
      - ۲۲ \_\_\_\_\_ السبب ساقط من زرمی و ب

## (۱٤)

# الباب: ١٥

## قاعدة: ٢٠٥

طلب التحقق <sup>(1)</sup> بالمصدق يقضي بالاستر سال مع الحركات في عموم الأوقات دو ن مبالات بغير الواجب والممحرم. فمن ثم وقع الغلط لكثير <sup>(٢)</sup> من الممتصوفة في الأعمال، ولكثير من الناس في الإنكار عليهم خلاف الأولى بهم. فوجب التحفظ <sup>(٣)</sup> من اللصوفي على إقامة رسم الطريقة بتركما يريب <sup>(1)</sup>، ونفي ما<sup>(0)</sup> يعيب، وإن كان مباحاً، لأن دخوله فيه، إدخال للطعن<sup>(1)</sup> على طريقه<sup>(٧)</sup>، فافهم<sup>(م)</sup>.

## قاعدة: ۲۰٦

النظر لصرف<sup>(١٠)</sup> الحقيقة<sup>(١١)</sup>، يخل<sup>(٢١)</sup> بوجه الطريقة<sup>(٢٢)</sup> . فمن ثم وقع القوم في الطامات، وتكلموا بالشطحات<sup>(١٤)</sup> . حتى كفر من كفر، و بدع من بدع<sup>(٥١)</sup>، و فسق من فسق، بواضح الشريعة ولسان العلم ظاهرا و باطنا. فلزم التحفظ في القبول، بأن لا يؤخذ إلا عن الكتاب والسنة. و في<sup>(١١)</sup> الإلقاء بان<sup>(١٧)</sup> لا يلقى إلا بالوجه

- الحقيق و طد: التحقيق.
  - ۲\_ في **ف**: الك*ثير*\_
  - ٣\_ في طه: الحفظ\_
- ع في **من**: يرتب ـ
- نفي ما ساقط من ز، ق، ف ، عن و ب ـ
  - ۲\_ في ف: ادحاله للطفل.
    - ٧\_ في **ب**: الطريقة\_
  - ٨. والله اعلم زائد في ق، ف وسى .
- ٩\_ 🔹 هذه الفاعدة جزء الفاعدة السابقه في ط \_
  - ١٠ في **عن: الصرف و في ب: الي صرف**.
    - 11\_ في **س**: <u>الحقيقه</u>\_
- ١٢ في **زارت ، ف ، ب ر ط** : معل ر في عن: تحل.
- ١٣. في **ق**: <u>بطريق</u> ولكن في هامشه: <u>بوحه اطريقه</u> مصححا.
- ۱۴. في ف: في الشطحيات و في عن: السطحيات و في ب: الشطحيات.
  - ١٥۔ بدع من بدع ساقط من ط ۔
    - ١١\_ <u>و في</u> ساقط من **ص** \_
    - ۱۷\_ بان ساقط من ط \_

السايغ<sup>(1)</sup> فيهما من غير منازع، وإلا فلا عتب على منكر استند لأصل صحيح. وقدقال أبو سليمان الداراني<sup>(۲)</sup> رضي الله عنه: "إنها لتقع النكتة من كلام القوم في قلبي أياما، فأقول <sup>(۲)</sup>: لا أقبلك إلا بشاهدي عدل<sup>(1)</sup>، الكتاب والسنة."<sup>(0)</sup>

## قاعدة: ۲۰۷

كل صوفي أهمل<sup>(1)</sup> أحواله من النظر لمعاملة الخلق كما أمر فيها، وصرف وجهه <sup>(٧)</sup> نحو<sup>(٨)</sup> الحق، دون نظر<sup>(٩)</sup> لسنته في عباده<sup>(١)</sup>، فلا بدله من غلط في أعماله أو شطح في أحواله، أو وقوع طامة<sup>(11)</sup> في أقواله. فإما هلك أو أهلك، أو كانا معا جاريين عليه. ولا يتم له ذلك ما لم يصحب متمكنا<sup>(11)</sup> أو فقيها صالحا، أو<sup>(11)</sup> مريدا عالما، أو صديقا صادقا يجعله مر آة له إن<sup>(١)</sup> غلط رده، وإن ادعى دفعه<sup>(٥)</sup> وإن تحقق أرشده؛ فهو ينصفه في حاله، و ينصحه في جميع أحواله، إذ لا يتهمه ولا يهمله؛ فافهم.

- فى ط: الشائع ـ
- ٢. ميف ترجيته أنظر قاعدة: ٢٣
  - ۲. في **س**: فيقول.
- <u>\_\_\_</u>
- ٤\_ في ق: بشاهدين عللين ولكن في هامشه مصححا: بشاهدى عدل.
  - ه\_ (i) انتهى زائد في هذا المفام في **ز ، ق ، ف ر ب**\_
- (ii) رو ى السلمىي نحوه: يقول الحنيد: قال أبو سليمان الدار اتي: ربما يقع في قامي النكنة من نكت القوم أياما فلا اقبل منه إلا بشاهدين عدلين: الكتاب والسنة.
  - ۲۸ طبقات الموفية، ت ۹، ص ۲۸
  - ۲\_ في عن العمل اوقاته، اوقاته زائد فيها \_
    - ٧. في **عن**: وحهه عنها.
      - ٨\_ في **ڪ**; <u>لنحو</u>\_
      - ٩\_ في **ف**: <u>النظر</u>\_
      - ۱۰\_ في **ف**: عباده.
  - ۱۱ في ق و ف: وقوع كلمه طامه و في عن: وقوع كلمه و في ب: وقوع في كلمه.
    - ١٢\_ في **ف**: <u>شيخا مسكنا</u>\_
      - ١٣\_ في **عن: ر**\_
      - ٤ في ب: اذار المارية الم مارية المارية الم مارية المارية ال
      - ۱۰\_ في**ق**: ادفعه\_

## (۲۱٦)

## قاعدة: ۲۰۸

كشر المدعون في هذا الطريق لغربته، و بعدت الأفهام عنه للقته<sup>(1)</sup>. و كشر الإنكار على أهله لنظافته، و حذر الناصحون من سلوكه لكثرة الغلط فيه. وصنف الأئمة في الرد على أهله، لما أحدث أهل الضلال فيه وما<sup>(٢)</sup> انتسبوا منه إليه؛ حتى قال ابن العربي الحاتمي<sup>(٢)</sup> رحمه الله<sup>(٤)</sup>: <sup>٢</sup> حذر هذا الطريق، فإن أكثر الخوارج انما خرجوا<sup>(٥)</sup> منه، وما هو إلا طريق الهلك أو<sup>(1)</sup> الملك، من حقق علمه<sup>(٧)</sup> و عمله وحاله نال عز الأبد، ومن فارق التحقيق فيه، هلك وما نفد". ولذلك <sup>(٨)</sup> أشار بعضهم بقوله: "بلغنا إلى حد إذ<sup>(٩)</sup> قال: هكذا. قال : في النار". نسأل الله العافية، بمنه و كرمه.

## قاعدة: ۲۰۹

لدما كان الفقه في عمله لا يصح التصوف بدونه، كان التزامه مع صدق <sup>(١٠)</sup> القصد به، محصلا له. فدمن ثم كان الفقيه الصوفي تام الحال بخلاف الصوفي <sup>(١١)</sup> الـذي لا فقه له. وكفى الفقه عن التصوف ولم يكف التصوف عنه<sup>(١٢)</sup>. ومن ثم حض<sup>(١٢)</sup> الأئمة على القيام بالظاهر لما سئلوا عن علم الباطن. و<sup>(١٠)</sup> قال

| . هنا في هامش <b>ين:</b> من تحلي بغير ماهو فيه فضحته شو اهد الامتحان و حرى في العلوم حرى و خافقه الحياد يوم | _) |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| قوله حرى وهو الذي ياتي في أخر الخبل يوم                                                                     |    |

- ۲. في**ب**: <u>وليا</u>.
- ٣- (أ) في ف: الحانسي.
- (ii) مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٢ ه
  - ٤. في ف ، ص و ب: رضى لله عنه.
    - ہ۔ انسا خرمحوا ساقط من 🖶 ۔
      - ال في طه: و ـ
      - ۷\_ وعمله ماقط من ب.
- ٨\_ هذا هذه العبارة ليست في طه: ولذلك اخار بعضهم ....... قال في النار.
  - ٩. في م: اذر في ق، عن وب: اذا ـ
    - ۱۰ فې **ط**ا: قصلد
    - ۱۱\_ <u>الصوف</u>ي ساقط من 🖶 \_
      - 14 في **ط**ة عن الفقع.
      - ١٣\_ في **ط**ة <u>حضت</u> ـ
      - 14 <u>و</u> ماقط من طد .

## (۲۱۷)

عليه السلام<sup>(1)</sup> للذي سأله أن يعلمه من <sup>(۲)</sup> غرائب العلم: "ما صنعت في رأس الامر؟"، ثم قال: "فاذهب <sup>(۲)</sup>. فأحكوما هنا لك<sup>،(1)</sup>. وقال عليه السلام<sup>(0)</sup>: "من عمل بما علم، ورثه الأم علم ما لم يعلم"<sup>(1)</sup>، الحليث<sup>(۷)</sup>، فافهم.

## قاعدة: ۲۱۰

وجو دالجحد<sup>(۸)</sup>، مانع من قبول المجحو دأو نوعه<sup>(۹)</sup> لنفو ر القلب عنه. والتصليق مفتاح الفتح لما <sup>(۱۰)</sup> صدق به، وإن لم يتوجه له، إذ لا دافع له<sup>(۱۱)</sup>. فالمتوقف <sup>(۱۲)</sup> مع الفقه يتعين عليه تجويز الوهب والفتح من غير تقييد <sup>(۱۲)</sup> بزمان ولا مكان ولا عين<sup>(11)</sup>، لأن القدرة لا تتوقف أسبابها على شيء، وإلا كان محروما<sup>(۱۰)</sup> مما قام جحو ده به<sup>(۱۱)</sup>. ثم هو إن استند الى أصل معذور<sup>(۱۰)</sup>، وإلا فلا<sup>(۱۸)</sup> عذر له بإنكار<sup>(۱۱)</sup> ما لا علم له به، فسلم تسلم، والله أعلم.

- ٤. رواد أبو نعيسه نحوه: عن عبدالله بن المسور: أن رحلا أنى الذي تحظي فقال: با رسول الله علمني من غراقب العلم قال: "ما فعلمت في فعلمت في ولمن العلم فعلل المراقب العلم، قال: "ما فعلمت في حصلت في رلمن العلم فعلل الغراقب?" قال: "ما فعلم قطلت في منافز العلم، قال: "ما أعدت له؟" قال: ما خاء الله قال: "تعمد قال: "ما أعدت له؟" قال: ما خاء الله قال: "تعمد قال: "ما أعدت له؟" قال: ما خاء الله قال: "تعمد قال: "ما أعدت ل حصه؟" قال: ما خاء الله قال: "عرفت الموت؟" قال: تعم، قال: "ما أعدت له؟" قال: ما خاء الله قال: "تعمل قال: "ما أع هاهنا لم تعال أعلمك من غراقب العلم".
  - ۲٤:۱۰، دلام فراند ۲۵:۱۰
  - ه. في في: صلى الله عليه وسلم و في ب: عليه الصلوة و السلام.
    - أنظر لتفصيل هذا الحديث، قاعدة: ٢٣
      - ٧\_ الحديث ماقط من زر.
        - ٨. في**ف**: الحجرد.
        - ۹. في **ب**: <u>و انواع</u>م

٦.

- ۱۰ في **عن**: لمن ـ
- ۱۱ \_\_\_\_\_ اذ لا دافع له ساقط من عن و في ب: إذا مكان اذ\_\_\_\_
  - ١٢\_ في **ط**ة <u>فالموقع</u>\_
    - ۱۳ في **عني: تقب**له
    - 1 و. في **من**: لاغير.
  - ۱۵ محروما ساقط من **عد** ـ
  - ۱۱. في زراق دف دهن و ب قام به حجو ده.
    - ١٧\_ في **ڪ**: <u>فىعذور</u>\_
      - ۱۸ في ب: لا ـ
    - ١٩\_ في **ط**: فلاعلر في انكل\_

في في: صلى الله عليه وسلم و في ب: عليه الصلوة والسلام.

۲۔ من سائط من **ب** ۔

۲. في زارت فاس واب الغب

## (۲۱۸)

## قاعدة: ۲۱۱

إنكار المنكر، إما أن يستند لاجتهاد أو لحسم ذريعة، أو لعدم التحقيق، أو لضعف الفهم، أو لقصور العلم، أو لجهل المناط، أو لانبهام البساط<sup>(1)</sup> او لوجود<sup>(٢)</sup> العناد. فعلامة الكل، الرجوع للحق<sup>(٢)</sup> عند تعينه<sup>(٤)</sup>، إلا الأخير، فإنه لا يقبل ما ظهر، ولا تنضبط دعواه، ولا يصحبه اعتدال في أمره. و ذو الذريعة إن رجع<sup>(٣)</sup> للحق<sup>(1)</sup>، لا يصح له إلا الوقوف<sup>(٢)</sup> مع إنكاره، ما دام وجه الفساد قائما، بما أنكره<sup>(٨)</sup>. ومنه تحذير أبي حيان<sup>(٩)</sup> في نهره و بحره، وابن الجوزي<sup>(٢)</sup> في تلبيسه وغيرهما<sup>(11)</sup> كما ادعياه<sup>(11)</sup>، و حلفا عليه. و في كلامهما، ما يدل أن ذلك، مع اجتهاد منهما. واختص ابن الجوزي بتطريز كتبه، بكلام القوم مع الإنكار عليهم. فدل<sup>(٢١)</sup> على أنه قصد حسم الذريعة، والله أعلم.

- أي عن: إذ نبهام الساطة و في ب: الابتهام الساطية
  - ۲۔ في**ب**:لحرم
  - ۲\_ في **ز**: <u>الى الحق</u>\_
  - ها في **ف رب** تعينيه ا
  - <sup>ي</sup> في **ب**: <u>بر</u>جع\_
  - ٤. في ق ر ب: الى الحق.
  - ٧\_ في ق ، ف ، مس و ب الا يصح الوقوف \_ .
    - ٨\_ في طه; انكر\_

٩. أبو حيان محمد بن يوسف بن على بن يوسف ابن حيان لمرناطي الأندلسي (٢٥٩-١٣٤٤) ٢٥٩ (١٣٤٤) بن كبل لعلماء العريد وانفسير والحديث والتراندم واللغائد ولد في إحدى جهات غرناطه، ورحل إلى مالقدو تقل إلى أن اقام بالفلارة، و توفى فيها و أشهرت تصانيف من كتبه: البحر المحيط --- ط" في تفسير الفرآن ، ثمانى محلدات و "النهر ---- ط" اعتصر به "البحر المحيط" و "محاني العصر" في ترامم رحال عصره وغيرهم.

- ۲۰ خلرات قلم، ۲:۵۵؛ نام آفلب، ۲:۸۹۸؛ الأعلام، ۲:۲۹۹ أبو الفرج عبدالرحمن بن على البندادي الحنبان العروز ف بابن العوزي (۸ ۰ م. ۹۷ ه/۱۱۴ ـ ۲۰۱۱) محدث حافظ
- مفسر فقيه و اعط أديب و مورخ مولده و وفتاته ببندان له نحو ثلاث معه مصنف، منها "تلقيح فهوم الألل، في مختصر السرو الأعبل ---- ط"ومناقب عمر بن عبدالتريز ---- ط"وروح الأرو اح ---- ط"و "تليس ابليس ---- ط"و المنتظم في تاريخ لساوك الامم ---- ط" وغيرهم.

۴۲ - اللكرة المغلط، ٤، ٨٤، ٢٤، ٢٤، ١٣٤، مدية العارفين، ٢:٢١ م. - ٢ ما البداية والتهاية ٢٢، ٢٢، ٢٠ معهم قسولكس، ٢، ٢ ما ١٠، ١٠، ٢ الأعلام، ٢: ٢: ٣

- 11\_ في **عن**: <u>وغيره و وغيرهما</u> ساقط من **طد** 
  - ١٢\_ في **على**: ادعيا\_

1.

١٣. في **ز**: <u>ظل زائد بعد فدل.</u>

## (٢١٩)

#### قاعدة: ۲۱۲

تعريف العيوب مع الستر نصيحة، و مع الإشاعة والهتك فضيحة <sup>(1)</sup>. فمن عرفك بك <sup>(1)</sup>، من حيث لا يشعر الغير، فهو الناصح؛ ومن أعلمك بعيبك، مع<sup>(1)</sup> شعور <sup>(4)</sup> الغير، فهو الفاضح. وليس لمسلم أن يفضح مسلما إلا في موجب حكم بقدره، من غير تتبع لما لا تعلق له بالحكم، ولا ذكر عيب أجنبي <sup>(0)</sup> عنه. وإلا انقلب الحكم عليه بقهر القدرة الإلهية، حسب الحكمة الربانية، والوعد الصدق <sup>(1)</sup>، الذي جاء في<sup>(V)</sup> قوله عليه السلام <sup>(A)</sup>: "من<sup>(1)</sup> تتبع عورة أخيه تتبع الله عورته حتى يفضحه ولو في جوف بيته<sup>(1)</sup>. وقوله عليه السلام: "و<sup>(11)</sup> لا تظهر الشماتة بأخيك، فيعا فيه الله و يبتليك<sup>(11)</sup>.

و نهى عليه السلام <sup>(١٢)</sup> عن [التثريب] (<sup>١٤)</sup> للأمة عند جلدها في <sup>(١٥)</sup> حدّالزنا<sup>(١١)</sup>، فكيف بالحر المؤمن

- ا\_ في **ب**: فضبخه
- ۲\_ في 🐌 بعببك\_
- ۳۔ في **ز**: من ح<u>بت</u>د
- t\_ في <del>طا</del>: <u>شهر د</u>\_
- ه\_ في**ق**: <del>احتنى</del>-
- دېق، فرق، فرس ريب: الصادق.
- ۷\_ حاء سائط من ف ، می و ب ـ
- ٨. في ب: عليه الصلوة و السلام و في في: صلى الله عليه وسلم.
- ٩. . . . هنا هذه العبل ة ليست في **ز ، من ، بب** و طه: من تشيع عور ة التبه تميع الله عور ته حتى يفضحه ولو في بعوف بيته وقوله عليه السلام وهذه ليست في فف و لكن موجودة في هامشة من تمع عورة التبه تمع ولمن تمع عوراتيه الصحه و لو في يته و قوله عليه السلام
  - ١٠ رواه الترمذي نحود "من تنبع عورة أخبه المسلم تنبع لله عورته، ومن ينبع لله عورته بفضحه ولو في حوف رحله".
     ٢٠ سن قد طده، كتاب قد وقصله، قدمته، مه، ماه ما حادي مظلم قدوم، فحفه مه، حديث رضه ٢٠٢٢
    - ۔ ۱۱۔ و مانط من فف و ب ۔
  - ١٢ . المراد الترمذي بلفط : عن والله بن الأسفع قال: قال رسول الله فظي: "لا تطهر الشساته لأعبك فيرحمه الله و يتاليك" .
    - ۲۰ أمواب صفة القيامة، (المعجم ٤٤)، ماب الانظهر الطسالة الأحيك (التحفة ١١٩)، حديث رفع: ٢٥٠٦
      - ۱۳ فى ئ: صلى الله عليه وسلم و فى ب: عليه الصلوة و السلام.
    - ۱٤ في هن تشريب للامه و في ق: الترتيب للامامه و في عن: التثريب بالامه و التصويب من ذ ، ب و ط ...
      - ۱۵\_ في ساقط من **ب**۔
- الـ روى البخاري: عن أبي هريرة أنه سمعه بقول: قال النبي تُنظيم " يذازنت الأمة ضين زنا ها فليحلدها ولا يترب ثم إن زنت فليحلدها. و لا يترب ثم إن زنت الثالثة فليعها ولو بحيل من شعر.
  - المحيح فبحلري، كتاب فحدود ٢٦ ، ماب لايتر ب على الأمة إذارَنت و لا تغي ، حديث رفم ٢٨،٢٩ ، سند الإمام أحمد، ٢٤٩٠

## (۲۲۰)

الـقــائــم الـحرمة، باقامة رسم الشريعة. و قد صح "من ستر مسلما، ستره الله في اللنيا والآخرة<sup>(1)</sup>، ومن أقال مسلما عثرته <sup>(۲)</sup>، أقال الله عثرته يوم القيامة"<sup>(۳)</sup>. الحديث<sup>(ع)</sup>.

## قاعدة: ۲۱۳

حفظ الأدينان، مقدم على حفظ الأعراض في الجملة. فلذلك جاز ذكرها في التعديل والتجريج لحديث أو شهادة، أو إنفاذ<sup>(٥)</sup> حكم، أو إيقاع ما يستدام كنكاح<sup>(1)</sup>، وتظلم<sup>(٧)</sup>، وتحذير من محل اقتداء، أن يغتر برتبته<sup>(٨)</sup>. ولعل منه، تعيين<sup>(1)</sup> ابن الجوزي<sup>(١٠)</sup>، من قصد الرد عليه من الصوفية. لكن مجاوزة الحد في التشنيع، يدل<sup>(11)</sup> على خلاف ذلك، وبه اطرحه المحققون؛ وإلا فهو أنفع كتاب، عرف وجوه الضلال لتحذر، ونبه<sup>(١٢)</sup> على <sup>(11)</sup> الشبه<sup>(11)</sup> ابتم وجه<sup>(٥)</sup> أمكنه، والله أعلم.

- صحيح مسلم، كتباب الذكر واللغاء، (المعجم ١١) باب فضل الاحتماع على تلاوة الفرآن وعلى الذكر (الحفة ١)، \_1 حديثرقم: ۲۸۰۳ في **ف**: <u>عثرة و</u> في **ب**: <u>عثرة مسلم</u>\_ ۲\_ ر واه أبو داو د بلفط: عن أبي هريرة قال: قال رسول الله فظاف: "من اقال مسلما اقاله الله عثرته". ٣ أمو داود، كتاب اليوع: (المعجم ٢٥) باب في فصل الافاكة (التحفة ٤٥)، حديث رفم: ٢٤٦٠ û و رواه ابن ماحه بلفط: عن أبي هريرة قال: قال رسول الله فظا: "من قال مسلما قاله الله عثرته يوم المبامة" سنن ابن ماحه، كتاب لتجارات، لمعجم ٢٦، داب الأفلاة، لتحقة ٢٦، حديث رفم: ٢١٩٩ û الحديث ساقط من 🖶 \_ \_t فی **ف**ر: انفادے \_0
  - پ \_\_\_\_\_ ۱\_ في **س**: انکاح ـ
  - ٧. هذا ماقط من بو و في ط: تعلم.
    - ۸. فې **س**: تعین بنرتید.
      - ۹\_ فې طه: تعبير\_
  - ١٠ مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٢١١
    - في طو: تدل.
    - ۱۲ في **عن** <u>نسبه</u>
    - ۱۳\_ فې**ق**: <u>عليه</u>\_
  - ٤١٤ في ٢ الشبه و في النسخ الأخرى: السنة.
    - ٥٩. في **ب**: <u>انكل</u>ز الدبعد <u>وحع</u>

## (111)

## قاعدة: ٢١٤

حذر الناصحون من تلبيس ابن الجوزي<sup>(1)</sup>، وفتوحات الحاتمي<sup>(1)</sup>، بل كل كتبه، أو جلها، كمايـن سبعين<sup>(1)</sup>، وابـن الفارض<sup>(4)</sup>، وابـن أحلا<sup>(0)</sup>، وابـن ذوسكين<sup>(1)</sup> والـعفيف التـلمساني<sup>(۷)</sup>، والأيكي العجمي<sup>(٨)</sup>، والأسود الأقطع<sup>(٩)</sup>، وأبي إسحق التجيبي<sup>(١٠)</sup>، والششتري<sup>(١١)</sup>، ومواضع

- ا. مبقت ترجبته. أنظر قاعدة: ٢١١
- ٢\_ مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٢٧
- ٣\_ (أ) في **ز**: كابن الفلرض و لجن سبعين\_
  - (ii) ميف ترجيئه\_ أنظر قاعدة: ٩٩
    - مبقت ترحمنه أنظر قاعدة: ٨٥
- م. (أ) في **ق**: <u>ابن احلا</u> و في **من**: <u>ابن اخلا</u>.
- (ii) مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٨٥
- د. (i) في ف: اين نو اسكين و في عن: اين دو اسكين.
  - (ii) مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٨٥
    - ٧\_ ميف ترجمنه أنظر قاعدة: ٨٥
      - ۸\_ لم أعثر على ترحمنه\_
    - ٩\_ (i) في <del>ب</del>: <u>الامودوالاقطع</u>۔

(ii) لعدل السراد منذ أبو الخير حماد بن عبدالله الأقطع (٢٢٣-٢٢) (٢٢٨- ٥٩٤) صوفي صحب كثيرا من حلة المشالئغ الصوفية أصله من المترب، صحب أبا عبدالله بن الحلاء مكن مجل لبنان من نواحي دمشق. قال أبو نعيم: كانت السباع و لهوام با نسون بمحالمته و باؤون أبعد من كلامة: "القلوب طروف مملوء فيمانا، فعلامته الشفقة على حميع المسابن و الاضمام بهم و معاونتهم على ما يعود صلاحه أبهمة وقلب مدلوء نفاقا، فعلامته الحقد و التل و النش و الحسد".

حلية الأولياء، ت ٢٥، ٢٠، ٢٢، ٢٠، ٢٠ وليقات الأوليان لامن ملقن، ٥، ٢٩. ١٩٠

و لعبل السراد منه أبو لقاسم الزاهد البعروف بالاتطع ( ١١٣٣/٥٢٨ ) كان فقيها عابداز اهداء سبع الحديث عن حماعه وأخذ الفقه والتصوف عن أعرين له كرامات، منها ماحكاه أبو ظاهر المتربي. منها أنه لما مات و غسله القاسل رفع بده فوضعها على عورتد و كان يتقلب باختياره إذا أر اد تقلبه وأخذ أهل مصر ماء غسله فعملوه في الكحل فكان كل إ مد اكتحل منه يبرأ. ودفن بالفرافة بقرب قبر عقبه الحهني.

- ۲۴ الکواک التریه د ۱۱۲:۱۰،٤۱۲
  - (iii) ترجيه الإمبود
- اب الحويمي و بالي الحق التحويمي (i)
- (ii) مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٨٥
  - في ب: التسترى.
- (ii) ميفت ترجيته أنظر قاعدة: ٨٥

## (111)

من الإحياء للغزالي<sup>(1)</sup>، جلها<sup>(۲)</sup> في المهلكات منه، والنفخ والتسوية له، و المضنون<sup>(۲)</sup> به عن<sup>(٤)</sup> غير أهله، و معراج السالكين له، والمنقلة، ومواضع من قوت القلوب<sup>(0)</sup>، لأبي طالب المكي<sup>(1)</sup> وكتب<sup>(٧)</sup> السهروردي<sup>(٨)</sup>، و نحوهم. فلزم الحذر من موارد<sup>(٩)</sup> الغلط، لا تجنب<sup>(١)</sup> الجملة<sup>(11)</sup>، و معاداة العلم. ولا يتم ذلك إلا بثلاث<sup>(٢١)</sup>: قريحة صادقة، و فطر ةسليمة، وأخذما بان وجهه، و تسليم ما عداه، وإلا هلك الناظر فيه، باعتراض على أهله، و<sup>(٢٢)</sup> أخذ الشيء على غير وجهه، فافهم.

- مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٥١
  - ۲\_ في طه: حعلها\_
- ٢. في ف: المصنون و في ب: الطنون.
  - t\_ في **ط**ە: على\_
- ه. في في: قوت ابني طالب المكن و القلوب ساقط من ف.
- د. (i) في عن: مواضع من قوت ابني المكن و في ب: مواضع من قوت ابني طالب المكن.

(ii) أبو طالب محمد بن على بن عطبه الحارثي المكي (٣٨٦ / ٩٩٦) صوفي، متكلم، واعظ، من أهل الحبل (بين بمتحادو و اسط) ـ نشا وانتهر بمكه، ورحل إلى البصرة فاتهم بالاعتزال، ومكن بنداد و توفى بها ـ من تصافيف: "قوت القلوب في معامله المحبوب --- ط" و "مشكل إعراب الفرآن" ـ

- ۲۲ فېدايه و شهايه، ۲۱، ۲۱، ۲۱، ۲۰، مديه قدارغن، ۲۰، ۲۰ شلرات قلمت، ۲۰، ۲۱، ۲۰، محم قدوقتين، ۲۰، ۲۱، الأعلام ۲۷۶، ۲ ۲۲
  - ٧. في ف ري: کتاب.
  - ۸\_ (i) في **ص**: <u>السهرو دى</u>ـ
  - (ii) مبقت ترجيئه أنظر قاعدة: ٥٤
    - ۹. في طه: شوار د.
    - - 11\_ في **ف**: الحمله\_
      - ۱۲ في **ب**: بثلث
      - ١٣\_ في ق رف: او ـ

## (۳۲۳)

# الباب: ١٦

قاعدة: ٢١٥

دواعي الإنكار على القوم خمسة: أولها: النظر لكمال طريقهم، فإذا تعلقوا برخصة<sup>(1)</sup>، أو أتوا<sup>(٢)</sup> بإساء ة الادب<sup>(٢)</sup>، أو تساهلوا في أمر<sup>(٤)</sup>، أو صدر<sup>(٥)</sup> منهم نقص، أسرع<sup>(1)</sup> للإنكار عليهم، لأن النظيف<sup>(٧)</sup>، يظهر فيه أقل عيب. ولا يخلو<sup>(٨)</sup> الإنسان<sup>(٩)</sup> من عيب<sup>(٢)</sup>، ما لم تكن<sup>(11)</sup> له من الله عصمة أو<sup>(٢1)</sup> حفظ. الثاني: رقة<sup>(٢1)</sup> الممدرك، و منه وقع الطعن على علومهم في أحوالهم. إذ النفس مسرعة، لإنكار<sup>(11)</sup> مالم يسبق<sup>(٥1)</sup> لها علمه. النالث : كتررة المبطلين<sup>(11)</sup> في المدعاوى، والطاليين للأغراض<sup>(11)</sup> بالديانة. و ذلك

[سبب]<sup>(١٨)</sup>]نكار حال من ظهر منهم بدعوى، وإن قام <sup>(١٩)</sup> عليها الدليل لاشتباهه.

- ۱. فی **ف**: تعلقوا بەر خصف
  - ۲\_ في **عن**: <u>اتر</u>م
- ٣. في ق، ب و ط: إدب و الادب ساقط من عن.
  - هـ في **ب**: امرهـ
- ه. في ٢٠ في ٢٠ في ٢٠ في ٢٠ في الله وفي ٢٠ ملم و في هـ: الله و في ٢٠ للر.
  - في **عن** <u>يسرع</u>۔

\_1

- ٧\_ في **عن**: <u>التطفيف</u>\_
- ٨\_ في **عن**: يخلو بلون نقطنا <u>ب</u>\_
- ٩. في م و هـ: العبد ولكن في هامش م: الانسان مصححا و في ز: الأنس.
  - ۱۰ فې **ژاق دف دس ويد:** نقص
    - ١١ في **عن:** مالم يكن ـ
      - ۱۲\_ في **مى: ر**\_
      - ۱۳\_ في **ف**ر ب: دقه\_
      - ١٤\_ في **ب**: <u>للانكل</u>
  - ۱۰ في زاف عن عن حد: ما لم ينقدم.
    - 11\_ في **عن**: البطالين\_
    - ١٧\_ في **عن**: للأعراض\_
      - ١٨\_ في**م:** ليب
    - ۱۹ في أو معاد المام.

## (۲۲٤)

الـرابع : خوف الضلال على العامة، باتباع الباطن <sup>(1)</sup>، دون اعتناء بظاهر <sup>(۲)</sup> الشريعة، كما اتفق <sup>(۳)</sup> لكثير من الجاهلين.

الخامس: شحة النفوس بمراتبها، إذ ظهور الحقيقة، مبطل لكل <sup>(\*)</sup> حقيقة<sup>(\*)</sup> ومن <sup>(1)</sup>نم أولع الناس بالصوفية أكثر من غيرهم. وتسلط عليهم أصحاب <sup>(٧)</sup> المراتب، أكثر من سواهم. وكل <sup>(٨)</sup> الوجوه [المذكورة]<sup>(٩)</sup> صاحبها، مأجور أو معذور<sup>(١1)</sup>، إلا الأخير<sup>(11)</sup>، والله أعلم.

## قاعدة: ٢١٦

النسبة عند تحققها، تقتضي ظهور أثر <sup>(١١)</sup> الانتساب. فلذلك بقي ذكر الصالح، أكثر من الفقيه، لأن الفقيه منسوب <sup>(١٢)</sup> إلى صفة من او صاف <sup>(١)</sup> نفسه؛ هي فهمه، و فقهه المنقضى، بانقضاء حسه. والصالح منسوب إلى ربه، وكيف يموت من صحت نسبته إلى الحي<sup>(١٥)</sup> الذي لا يموت بلاعلة من نفسه؟

- 1\_ في **س:** الطن\_
- ۲. في **ز ، ف ، ص و ب :** <u>بطواهر</u>...
  - ٣۔ في 🗨: توقف۔
  - ٤ لكل ماقط من طد.
  - ه في **ف**: <u>حقیقه</u>
  - ۱ـ في طه: فمن.
  - ٧\_ في **ف**: <u>ارباب</u>
  - ۸\_ في ف: فكل\_
  - ٩. في م: المذكور .
- ۱۰ في ق و ب: ماحور او معذور او في هـ: ماحور او معذور...
  - 11\_ الاالانتير ساقط من **عد**\_
    - ۱۲\_ <u>ار</u> ساقط من **ب**\_
- ۲۲ هذا هذه العبار ة لبنت في عن: منسوب أبي صفه مسمس بانقضاء حد، و الصالح.
  - 1¢\_ في **م: او**صاف و في النسخ الاخرى: <u>صفات</u>\_
    - ١٥\_ في **ز ، ص و ط:** للح<u>ي</u>\_

## (۲۲٥)

ولما عمل <sup>(1)</sup> المجاهد <sup>(۲)</sup> حتى مات شهيدا في تحقيق كلمة <sup>(۲)</sup> الله، وإعـلائهـا، حسا و معنا، كانت حياته حسية<sup>(4)</sup> معنوية كما <sup>(0)</sup> اخبر به <sup>(1)</sup> الكتاب العزيز وعمل <sup>(۷)</sup> الصالح بذلك <sup>(٨)</sup> معنى كانت حياته معنوية بدوام كرامته، و بركته<sup>(1)</sup> على مر الدهور<sup>(11)</sup> . قدمات قوم وهم<sup>(11)</sup> في الناس أحياء. فافهم<sup>(11)</sup> .

## قاعدة: ۲۱۷

ما ألف من الكتب في الرد<sup>(١٣)</sup> على القوم، فهو نافع في التحذير من الغلط ولكن لا يستفيده مستفيد إلا يثلاثة<sup>(1)</sup> شروط:

أولها: حسن النية في القائل، باعتقاد اجتهاده، و<sup>(١٠)</sup> أنه قاصد حسم الذريعة وإن خشن لفظه، كابن الجوزي<sup>(١١)</sup>، فللمبالغة في النفي<sup>(١٧)</sup>.

الثاني: إقامة عـذر المقول فيه، بتأويل أو غلبة، أو غلط، أو غير ذلك، إذ ليس بمعصوم. و قد يكون للولي، الزلة والزلات، والهفوة والهفوات، لعدم العصمة، و غلبة الأقدار، كما أشار إليه الجنيد،

- ا\_ في طه; علم\_
- ٢. في **ب**: المحاهدة.
- ٣. في ز: كلبات.
- ۽۔ حببہ ساقط من ط ـ
- ه\_ ......... هنا هذه العبلرة ليسب في ق و 📥: كما انتبر به الكتاب العزيز ........ حياته معنويف
  - ٦. في **زر فت**: <u>بها</u>.
  - ٧. في **م:** وعمل بدون ليا و في **م، و ب:** ولما عمل.
    - ۸۔ بلك ساقط من 🐌 ـ
    - ٩. في م: بركته و في النسخ الأخرى: ذكر بركته.
      - ١٠\_ في **ط**ة <u>النظر</u>
      - 11\_ <u>وھم</u> ساقط من **ق**-
      - ۱۷\_ فافهم ساقط من طه\_
      - ١٣. في **ق ، ف ، ب ر ط:** لل<u>ر</u>د
      - ۱٤ في ط: لايستفيده الابتلات\_
        - ۱۰ في ق ، ف ريب: ا<u>و</u> ـ
      - مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٢١١
        - ١٧\_ في **ڪ**: النکير۔

## (۲۲٦)

رحمه الله (1) بقوله (1): "وكان أمر الله قدرا مقدورا" (1).

الشالث: أن يقتصر بنظره على نفسه، فلا يحكم به على غيره ولا يبليه <sup>(٤)</sup> لمن لا قصد له في السلوك، فيشوش عليه اعتقاده، الذي ربما<sup>(٥)</sup>كان سبب نجاته، و فوزه. فإن<sup>(١)</sup> احتاج لللك<sup>(٧)</sup>، فليعترض على القول، دون تعيين القائل<sup>(٨)</sup>، و يعرض بعظمته و جلاله<sup>(١)</sup>، مع إقامة قدره<sup>(١)</sup>. إذ ستر زلل<sup>(١١)</sup> الأئمة واجب؛ و صيانة اللين أوجب؛ والقائم بدين الله، مأجور<sup>(٢1)</sup>؛ والمنتصر به<sup>(١٢)</sup> منصور؛ والإنصاف في الحق، لازم؛ ولا خير في ديانة يصحبها هوى؛ فافهم.

## قاعدة: ۲۱۸

يعتبر <sup>(۱</sup>۴)، وإلا فهو كذاب. فتوبة لا تتبعها تقوى باطلة. و تقوى لا تظهر بها<sup>(۱۷)</sup> استقامة، ناقصة <sup>(۱۸)</sup>. واستقامة لا ورع فيها، غير تامة. وورع لا ينتج

| ۱ (          | <ol> <li>      i) في زور ها: رحمه الله تعالى.   </li> </ol>                 |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| )            | (ii) مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ١٤                                             |
| ۲_ ذ         | في <b>ق ، ب ر ك</b> : يفوله تعالى و في <b>ف</b> : <u>لفوله تعالى.</u>       |
| ) _r         | (i) القرآن ، الاحزاب: ۳۸٬۳۳                                                 |
| )            | (ii) أنظر لنفصيل هذا الفول، قاعدة: ٧ \$ ١                                   |
| <b>ئ</b> _ ف | في <b>س:</b> يبنه-                                                          |
| ہ_ ر         | ریسا ساقط من <b>ط</b> ابہ                                                   |
| ۲_ ف         | في <b>بب ر حل</b> ه: <u>فاذا</u> _                                          |
| ۷_ ۈ         | في <b>ط</b> : ذلك_                                                          |
| ۸_ ذ         | في <b>ق ، ص ر حا :</b> للفائل_                                              |
| ۹_ ف         | في <b>ب</b> : حلالته                                                        |
| ۱۰_ ف        | في <b>س:</b> اقامه عذره و في <b>ب</b> : قدره فقط                            |
| ۱۱_ ف        | في <b>ف</b> : <u>زل</u> ه ـ                                                 |
| ۲۲_ ف        | في <b>نبي:</b> مامور_                                                       |
| ۱۳_ ف        | في <b>م:</b> <u>والمتصر به</u> و في النسخ الأخرى: <u>والمتصر لع</u>         |
| tt_ ف        | ا في <b>م: ينتير و في \$، ف، ب و ط: <sup>تعتي</sup>ر و في ق و ص: ننتير.</b> |
| ۱۰_ ف        | في <b>ط</b> ه: نتيحه                                                        |
| ۲۱_ ف        | في <b>ط</b> ة: <u>صحت</u>                                                   |
| ۱۷_ ف        | في <b>س</b> : لا تظهرها_                                                    |
|              |                                                                             |

١٨\_ في **ط**: مدحولة\_

## (۲۲۲)

زهدا، قاصر. وزهد<sup>(1)</sup> لا يثير<sup>(1)</sup> توكلا، يابس<sup>(7)</sup>. و [توكل]<sup>(1)</sup> لا تظهر شمرته بالانقطاع عن الكل إلى الله<sup>(0)</sup> واللجأ إليه صورة، لا حقيقة<sup>(1)</sup> لها؛ فنظهر صحة التوبة عند اعتراض المحرم؛ و كمال النقوى حيث لا مطلع إلا الله؛ ووجود الاستقامة بالتحفظ على إقامة الورد في غير ابتداع؛ ووجود الورع في مواطن الشهوات<sup>(۷)</sup> عند الاشتباه؛ فإن ترك فذاك<sup>(۸)</sup> وإلا فليس هناك<sup>(۹)</sup>.

والزهد <sup>(١١)</sup> في <sup>(١١)</sup> الرفض عند التخيير، والاستسلام عند المعارضة. فلايبالي بإقبال المنيا ولا بإدبارها. والتوكل عندتعذر الاسباب و نفي الجهات بتقدير عدم إمطار السماء وابّات<sup>(١٢)</sup> الأرض، و موت كل الخلق <sup>(١٢)</sup>؛ فإن سكن القلب فنّاك، وإلا فليس هناك. وكل عمل قدر سقوط وجوبه أو ننبه، فطلبته النفس مع ذلك، فالحامل عليه الهوى، وإن كان حقّا في ذاته؛ فإن سقط بتقدير السقوط، فقصده ماورد فيه، فافهم.

## قاعدة: ٢١٩

من<sup>(\*1)</sup> بواعث المعمل وجو دالخشية، وهي تعظيم يصحبه <sup>(\*1)</sup> مهمابة. والمخوف، وهو انزعاج القلب من انتقام الرب. والرجاء<sup>(11)</sup>: وهو<sup>(11)</sup> السكون<sup>(11)</sup> لفضله تعالى بشواهد العمل في الجميع<sup>(14)</sup>،

- ا. في عن: زاهدو في ب: زهدا.
  - ۲\_ في 🕻: لايو ٹر ـ
    - ۲۔ في **س**: <u>يا ہے</u>۔
- ٤. في م، ف وب: توكلاً و في ق: تكل.
  - هـ في 📥 ; الى الله عن الكل ـ
    - ۱. في عن: الاحقيقة مكرر.
      - ٧\_ في طه: الشهر قـ
      - ٨. في ف و ط: فذلك.
        - ۹\_ فی طہ; ہنالگ\_
        - ۱۰ في **ف**: فالزهاد
    - 11\_ في ساقط من **على ريب**\_
      - ۱۲\_ في **س**: نبات.
      - ۱۳\_ في **ز**: الخلائق\_
  - ۱۶ من ساقط من ق ، **ص د ب ۔**
  - اه ا في **ز ، ف ر س**: تصحيح
- 11 في عن: هو أرحاء و هو ساقط من النسخ الأخرى.
  - ۱۷\_ <u>وهو</u> ماقط من **ط**ـ
    - ۱۸ في **ف**: <u>مكون</u>.
    - ١٩\_ في **س: الحمع**ـ

(۲۲۸)

و إلا كان الكل<sup>(1)</sup> اغترارا. والحب: علامة كماله العمل<sup>(1)</sup> بما يرضى على<sup>(1)</sup> المحبوب؛ فإن خرج عن كل وجه يرضيه، فلا حب<sup>(+)</sup>.

وبعض التقصير لا يقدح لقوله عليه السلام<sup>(°)</sup>: "لا تلعنه فإنه يحب الله و رسوله"<sup>(1)</sup> و قد أوتي<sup>(۷)</sup> به في شرب الخمر مرارا. و كذا حديث الأعرابي الذي قال: "متى الساعة"؛ فقال<sup>(A)</sup>: "ما أعددت لها"؛ فقال<sup>(P)</sup>: "لا شيء إلا أني<sup>(11)</sup> أحب الله و رسوله"<sup>(11)</sup>. نعم، المحب لا يرضى بمخالفة محبوبه <sup>(11)</sup>، فهو لا يمكن الإصرار منه <sup>(11)</sup>. و إن<sup>(11)</sup> غلب<sup>(10)</sup> بشهوة<sup>(11)</sup> و نحوها با در لمحل الرضا من التوبة<sup>(11)</sup> و الإنابة. فافهم<sup>(11)</sup>.

- دي عن: لكان الكل و الكل ساقط من طد.
  - ۲. العمل ساقط من ف و ب.
- ٢. 👘 على سائط من ف و في 📥: على رضا المحبوب مكان بما يرضي على المحبوب.
  - s. ح<u>ب</u> ماقط من طد .
  - ٥. في ق: صلى الله عليه وسلم و في ب: عليه الصلوة و السلام.
    - ۲. انظر لتفصيله ، قاعدة: ۸۳
    - ٧\_ في م: اوتي و في النسخ الأخرى: إتي\_
      - ٨\_ في **ب:** <u>قال</u>
      - ۹\_ في قال\_
      - ۱۰ <u>انی</u> ساقط من **عدی** ۔
- اله - رواه الطبراني نحوه: عن أي مريحه قال: سأل رحل رمول الله صلى الله عليه وسلم عن الساعة؟ فقال: "مما أعددت لها؟" قال: ما أعددت لها كبيرا إلا إن أحب الله و رسوله قال: "أنت مع من أحببت".

۲۰ المعجم الكبر احديث رفع ۲۱٬۲۰۲۱۲۱۲۱۲۱۲۱۲۱۲۱۲۱۲۰۲۱

- ١٢\_ في **ط**ة: <u>حبيبه</u>
- ١٣\_ في **ط**ة <u>منه الاصرا</u>\_
  - ۱۴\_ في **عن**: فان\_
- ۱۵ فې **ق ، ب و مې:** <u>غلبته</u>
- 11 فې **ق <sup>، بب</sup> و مې:** <u>شهر ق</u>
- ١٧\_ في ق: <u>و</u>هو من أموبه\_
- ۱۸\_ <u>فافهم</u> ساقط من **می د طد**\_

## (111)

## قاعدة: ٢٢٠

التحقيق ليس إلا سابقة التوفيق، فكل شريعة حقيقة <sup>(1)</sup>، ولا ينعكس <sup>(Y)</sup> فالشريعة <sup>(Y)</sup> مينة <sup>(+)</sup>، والحقيقة <sup>(0)</sup> معينة وكلاهما <sup>(1)</sup> من عين واحدة الشريعة من مقتضي الحكمة. والحقيقة من عين <sup>(Y)</sup> الحكم، وكلاهما وصفان <sup>(A)</sup> الحق تعالى <sup>(P)</sup>. وإيطال <sup>(11)</sup> أحدهما، موجب لاعتقاد النقص، وفي [تعطيل]<sup>(11)</sup> حكمه، قصر له عن موجبه. فلزم ملاحظة الجميع باتباع السنة، و شهود المنة، والنظر لأحكام القدر، مع إثبات الشريعة والأسباب. ومن شم لزم إسقاط التدبير عند غلبة المقادير، والقيام بحكم الوقت استسلاما الراحم والقهر، إذهما، من رب واحد أمر وقهر "فلا يسئل عما يفعل وهم يستلون" <sup>(Y1)</sup>. فعليكم بالرضا بقضائه، إذ سخطه كفر؛ و[لا تهملوا]<sup>(Y1)</sup> الرضا بمقضيه فإنه<sup>(11)</sup> نقص. والفرق بينهما، أن الأول حكمه، و الثاني ماحكم به، فافهم.

- ا\_ في م: فكل حقيقه شريعه\_
  - ۲\_ في **س**: <u>تنعكى</u>\_
- ٣. في م: فالشريعة وفي النسخ الأخرى: الشريعة.
  - في **ق و ف**: مينيه \_

\_t

٦.

- ه. 👘 العنا هذه العبارة ليسب في 📥: والحقيقة معينة وكلاهما من عين و احدة الشريعة من مقتضى الحكمة.
  - في **ق**: فكلاهما\_
  - ٧\_ في ف: عبن و في هـ: غير.
  - ۸. في : وصفان و في النسخ الأخرى: وصف.
    - ۹. تعالى ماقط من 🖶 .
      - ١٠\_ في **س**: فابطال
      - 11\_ في **م**: تحصيل \_
    - ١٢\_ القرآن ، الانبياء: ٢٣،٢١
    - ١٣\_ في **م**: <u>تهمل و في **عن**: يهملو</u>ل
      - ۱٤\_ في **ق**: <u>فان</u>\_

## (12.)

## قاعدة: ۲۲۱

الغفلة عن محاسبة النفس توجب <sup>(1)</sup> غلطها فيما هي به <sup>(٢)</sup>. والتقصير في مناقشتها يدعو لوجود الرضا <sup>(٢)</sup> عنها، والتضييق<sup>(٢)</sup> عليها، يوجب نفرتها<sup>(٥)</sup>، والرفق بها، معين لها <sup>(1)</sup> على بطالتها. فلزم دوام المحاسبة على المناقشة والأخذ في العمل بما قارب وصح، دون مسامحة في واضح، ولا مطالبة <sup>(٧)</sup> بخفي، من حيث العمل.

وإن<sup>(٨)</sup> اعتبر في النظر تركا و فعلا، أو<sup>(٩)</sup> أعتبر في قولهم<sup>(١٠)</sup>: من لم يكن يومه خيرا من أمسه، فهو مغبون، ومن لم يكن في زيادة، فهو في نقصان؛ وإن الثبات في العمل، زيادة فيه؛ لأن إضافة اليوم لأمس<sup>(٢١)</sup>، مع ما قبله، مضعف له، سيما وقد قيل فتح كل مقام <sup>(٢١)</sup> على الضعف من الذى قبله. وإن<sup>(٢١)</sup> الفتوحات على تضاعيف بيوت الشطرنج. ومن ثم قال الجنيد<sup>(٢٤)</sup> رحمه الله: "لو أقبل مقبل<sup>(٢٥)</sup> على الله ألف ألف<sup>(٢١)</sup>

- ا۔ فې **ق**ار **مى**: <u>بر حب</u>د
- ۲. فې قې مې ویت: فېه ـ
- ۲. في ف: الوجود و الرضي.
  - ٤\_ في ف: النظيق.
    - في ب: تقرينها۔
- لها ماقط من عن ، ب رط .
  - ٧\_ في **ف**: مطالب.
  - ۸. ان ساقط من طه .
- ٩. في **م: او** و في النسخ الأخرى: و ـ
  - ۱۰\_ فې**ق**: <del>قلوبهم</del>-
  - 11ء فی **ب**: لا امی۔
  - ۱۲\_ کل مقام ساقط من 🖵 ـ
  - ۱۳ فې **ق ز مې**: فان ـ
- ١٤ مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ١٤
  - ۱۵\_ في **س: مُفَبَلًا**\_
- ۱۱. في ب: الله و الله ، و هذا ما قط من ك.

## (171)

سنة ثم أعرض عنه لحظة <sup>(1)</sup> ، لكان ما فاته منه، أكثر مما ناله" <sup>(٢)</sup> . ويشهد لهذه الجملة "فيضاعفه له أضعافا كثير ة"<sup>(٣)</sup> ؛ فافهم.

## قاعدة: ۲۲۲

إقامة الورد في وقته عند إمكانه لازم لكل صادق. فإذا عارضه عارض بشرية <sup>(1)</sup>، أو ما هو واجب من الأمور الشرعية، لزم<sup>(0)</sup> إنفاذه <sup>(1)</sup> بعد التمسك<sup>(V)</sup> بما هو فيه جهده، من غير إفراط مخل بواجب الوقت. ثم يتعين<sup>(A)</sup> تداركه بمشله لنلا يعتاد البطالة. ولأن الليل والنهار خلفة، والأوقات كلها لله، فليس للاختصاص<sup>(P)</sup> وجه إلا من حيث ما خصص <sup>(11)</sup>؛ فسمن ثم قال بعض المشايخ: "ليس عند ربكم ليل ولانهار". يشير للكون بحكم الوقت، لا ما <sup>(11)</sup> يفهسمه البطالون من عدم إقامة الورد. و قيل لبعضهم وقد رؤيت<sup>(11)</sup> في يده<sup>(11)</sup> سبحة: "أتعد[عليه]"?<sup>(11)</sup> قال: "لا، ولكن اعد<sup>(10)</sup> له<sup>،</sup>، فكل مريد أهمل أوقاته، فبطال <sup>(11)</sup>. وكل مريد

- ۲۱۹:۱۰ الأرسالة القطيرية ۲۱۹:۱۰
  - ٢. القرآن، البقرة: ٢ ٤ ٥ ، ٢
    - ٤\_ في ط: بشر به .
- هـ في 🛶: بما هو من الامور زائد بعد لزم.
  - ۲. في ف: انفاده.
  - ٧\_ في **س**: النهدك\_
  - ۸\_ في **عن**: <del>تعبن</del>-
  - ۹۔ 👘 في 📥: فلبس لك اختصاص \_
    - ۱۰ فې **ق**: <u>خصص به</u>
      - ۱۱\_ في ط: كما\_
      - ۱۲ في **ب**ز<u>ائم</u> ا
- ١٣. في **م:** في يد<u>ه</u> و في النسخ الأخرى: بيده
  - tt\_ في**م**;على الله\_
  - ۱۵ اعد ساقط من طه ر
- ۱۱. هنا حز هذه الحملة ساقط من عن: فيطال و كل مريد تعلق باو قاته.

لحظة ساقط من طور

٢. الفشيري هذا الفول نحوه: "لو أقبل صادق على الله ألف الف سنه ثم أعرض عنه لحظه كان مافاته أكثر مما ناله.

## (177)

تعلق بأوقاته، دو ن نظر للحكم <sup>(1)</sup> [الالهي]<sup>(1)</sup>، فهو فارغ من التحقيق. ومن لا يعر ف مراد <sup>(7)</sup> الأحوال عليه، فغير صادق <sup>(1)</sup>، بـل هو غافل. ولذلك قيل : من وجد قبضا أو بسطا لا يعر ف له سببا <sup>(0)</sup>. فلعدم اعتنائه بقلبه وإلا فهما لا ير دان دون سبب، والله أعلم.

## قاعدة: ۲۲۳

علامة الحياة الإحساس بالأشياء؛ والميت لا يحس بشي ء. فقلب ماء ته السيئة، وسرته الحسنة<sup>(1)</sup>، حتى<sup>(۷)</sup> فان<sup>(٨)</sup> كان ذلك نصب عينيه، بالنظر لثوابها وعقابها، أو العبو دية<sup>(٩)</sup> بها، أو لنيل الكمال بسببها، أو لغير<sup>(١١)</sup> ذلك. حتى نهض<sup>(١١)</sup> به الحال للعمل فصحيح<sup>(٢١)</sup> وإلا فمريض؛ تجب معالجته بمخوف<sup>(٢١)</sup> إن قبله، أو مرج<sup>(٤1)</sup> إن<sup>(٥)</sup> تأثر به، وهو مقدم لحسن<sup>(١1)</sup> الظن به تعالى<sup>(٧١)</sup> أو بمثيرات الحياء والخشية، وهو أتم. وعند نهوضه فلا يقف لطلب شيخ ولا غيره بل يعمل و يطلب ويتبع<sup>(١٨)</sup> العلم<sup>(٩1)</sup> الظاهر، حتى يهنيه الله<sup>(٢٠)</sup> لباطن الأمر الذي يعضده الحق الواضح من ظاهر الأمر. إذ كل باطن على انفراده باطل،

- 1\_ في**ب**: الحكمـ
- ۲ـ في **م رف:** <u>الالاهي</u> ـ
- ۳۔ في**م: <u>براد</u>** 
  - t\_ في **ط**ه; <u>حاذق</u>\_
- ه في **ب ر ط**: مبيد
- د. في ف: الحمية.
- ٧\_ في في: ثم وهو ساقط من فخد
- ٨. في ؤ و ف ال و في ق: ثم وهو ساقط من على «ب و حل .
  - ٩. في م: العبودية و في النسخ الأخرى: للعبودية.
    - ۱۰ في م: لغيرو في المسخ الأخرى: غير ـ
      - في <del>ها.</del> ثم هو ان نهض.
        - ١٢\_ في **ف**: <u>فضحيح</u>\_
          - ١٣\_ في **ط**ة <u>بخوف</u>
- ١٤ في **م: مرج و في ۋ ، ف ، على و ب**يز بسرج و في **ق**: يسفرح و في **ط**، <u>بغرح -</u>
  - ۱۵۔ ان ساقط من طلبہ
  - 11ء في **ط**ة بحسن.
  - ١٧\_ في **عن: بالله مكان به تعالى\_** 
    - ۱۸\_ في **ط**: <u>وسع</u> ـ
    - ١٩\_ في **ب**: <u>العمل</u>.
- ٢٠ في م: يهديه الله و في ٢٠ ق و طه: يهديه و في عن: يحذبه و في ب: يهدى ـ

## (۳۳۳)

وجيده<sup>(1)</sup> من الحقيقة، عاطل. والرسول هو الإمام عليه الصلاة والسلام؛ وكل<sup>(٢)</sup> شيخ لم يظهر بالسنة، فلا يصح اتباعه لعدم تحقق حاله، وإن صح في نفسه، وظهر عليه ألف ألف كرامة من أمره، فافهم.

## قاعدة: ٢٢٤

تعظيم ما عظم الله متعين واحتقار ذلك، ربما كان كفرا. فلا يصح فهم قولهم: "ما عبلناه، خوفا من ناره، ولا طمعا في جنته"، على الإطلاق؛ لأنه<sup>(٣)</sup> أما احتقارا لهما، و قد عظهما الله<sup>(4)</sup> تعالى، فلا يصح احتقار هما من مسلم، وأما استغناء عنهما ولا غنا لمؤمن <sup>(0)</sup> عن بركة مولاه. نعم <sup>(1)</sup> لم يقصدوهما بالعبادة، بل عملوا لله، لا لشيء، وطلبوا منه الجنة، والنجاة من النار، لا بشيء<sup>(٧)</sup>. و شاهد ذلك في <sup>(Å)</sup> قوله تعالى: "إنما نطعمكم لوجه الله"، الاية <sup>(٩)</sup>. إذ جعلوا <sup>(11)</sup> علة العمل إرادة وجهه <sup>(11)</sup> تعالى. ثم ذكر <sup>(٢1)</sup> خوفهم و رجاء هم، مجردا عن ذلك بعد<sup>(٢1)</sup>. وقد أوحى الله تعالى<sup>(11)</sup> إلى داود عليه السلام: "ومن أظلم ممن<sup>(10)</sup> عبدني، خوفا من ناري، أو<sup>(11)</sup> طمعا في جنتي، لولم أخلق جنة ولا نارا، لم أكن<sup>(٢)</sup>

```
۱ فې ق و معن: و حبده
```

- - ۲\_ لانه ساقط من طه \_
  - ٤\_ الله ماقط من ق \_
  - ه. في ق: للمومن و في ف ، من ، ب و ط: بالمومن.
    - لو زائد بعد نعم في ب.
      - ٧\_ في ظه: لشي\_
    - ۸ في ساقط من **ص رب** .
  - ٩\_ (i) <u>الايه</u> ساقط من **ط**و في **ف**: لا نريد منكم زائد.
    - (ii) القرآن،الإنسان: ۹،٬۷۹
      - ۱۰\_ في **ط**ة <u>حط</u>
      - 11\_ في**ز**: <u>وحدالله</u>\_
    - ۱۲\_ في م: ذكر وفي النسخ الأخرى: ذكرول
      - ۱۳\_ بعد ساقط من 🖶 \_
      - ۱٤\_ تعال<u>ی</u> ساقط من **ب**\_
      - ۱۵\_ اطلم م<u>ن</u> ماقط من **عدی**۔
        - ١٦ في **ب ر ط: ر**ـ
        - ١٧\_ في **ق رط :** <u>أم اكن</u>

## (171)

أهلا أن <sup>(1)</sup> أطاع"<sup>(1)</sup>. و في الخبر، "لا يكن <sup>(7)</sup> أحدكم كالعبد السوء إن لم يخف لم يعمل، ولا كالأجير <sup>(4)</sup> السوء، إن لم يعط [الأجرة]<sup>(0)</sup> لم يعمل"<sup>(1)</sup>. و قال عمر <sup>(V)</sup> رضي الله عنه، ويروى مرفوعا "نعم العبد صهيب <sup>(A)</sup> لو لم يخف الله لم يعصه<sup>، (P)</sup>. يعني: أنه لا يخاف<sup>(11)</sup> الله ولا يعصيه. فالحامل له على ترك المعصية غير الخوف، من رجاء<sup>(11)</sup> أوحب أوحياء<sup>(11)</sup> أو هيبة أو خشية إلى<sup>(11)</sup> غير ذلك، والله أعلم.

- 1. في **ف ، من ريب: لان**.
- The Way of Abu Madyan by Vincant ، أكثر أبو مدين أقوال داودعابه السلام في هذا معناه أنظر لفصيله: J. Cornell, PP.75, 79
  - ٣. في طه: لا يكون.
    - في ب: كاخبر.
  - ٥\_ في م، زوق: الاحارة و في هامشق: الاحرة مصححا.
- د. عن الفضيل بن عباض: قال حكيم من الحكماء إني استحي من ربي أن اعبده رجاء للحفه قط فاكون مثل أخير السوء، إن أعطى عمل وإن لم يعط لم يعمل.
  - 🗚 أخرج البهقي في الشعب (٤٢٨)
    - ٧. مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٣٣
- - 4 مليقات المن معد ٢٠;٢١;٢١;٤ للوليغ الإسلام، ٢:٥ ٨ ( وحليه الأوليان، ٢:١ ٥ ( و الأعلام، ٢: ٠ ٢)
    - ۹۔ (i) في **ف**: <u>بعصم</u>
- (ii) قال في كشف الخفاء (٢٨٣١) استشهر في كلام الاصولين و أصحاب المعاني وأهل العريده من حديث عمر و بعضهم برفعه إلى النبي تُظَيَّره و ذكر المهاء السبكي أنه لم يظفر به بعد البحث.
  - ۱۰\_ فې **س**: <u>بخاف</u>\_
  - 11 في **ط**ة ورجام
  - ١٢ في في أو حيا او ح<u>ب</u>د
    - ١٣\_ في **ڪ**: <u>او</u>\_

## (۳۳۵)

# <br/> <br/

قال شيخنا أبو العباس الحضرمي<sup>(1)</sup> رضي الله عنه<sup>(۲)</sup>: "ارتفعت التربية بالاصطلاح<sup>(۲)</sup>، ولم يبق إلا الإفادة بالهمة والحال؛ فعليكم باتباع الكتاب<sup>(4)</sup> والسنة، من غير زيادة ولا نقصان". و ذلك جار في معاملة المحق، والنفس، والخلق. فأما معاملة الحق، فبثلاث: <sup>(0)</sup> إقامة الفرائض، واجتناب المحرمات، والاستسلام لما حكام. و أما معاملة النفس، فبثلاث <sup>(1)</sup>: الإنصاف في الحق، و ترك الانتصاف لها، والحذر من غوائلها، في الجلب والدفع، والرد والقبول، والإقبال والإدبار. وأما معاملة الخلق، فبثلاث <sup>(۲)</sup>: توصيل حقوقهم لهم، والتعفف عما في أيليهم، والفرار مما<sup>(٨)</sup> يغير قلوبهم، إلا في حق واجب، لا محيد<sup>(٩)</sup> عنه. وكل مريد مال

- مبقت ترجبته أنظر قاعدة: ٨٢
  - ۲. رضى الله عنه ساقط من 🖶 .
- ۳\_ (أ) في**ق**:بالاصلاح۔

(ii) هناهذه العبل ة موجودة في هامش ف: حانيه للشيخ علي المنفي نفعنا الله به قوله ( تفعت المريه بالاصطلاح ). إعلم رحدك الله تعالى أنه كان من عادة المشائخ المنفدمين , حمهم الله أن ينوار باطا مشتلاعلها ..... و ربعا لاصلاح). إعلم رحدك الله تعالى أنه كان من عادة المشائخ المنفدمين , رحمهم الله أن ينوار باطا مشتلاعلها .... و معدودة و يسكونها المريدين المتهدين في المفصد فيها. و في نرط هذا الرباط أن يكون بابه مقلوقا دائما. لا يدخل فيه غير المريدين و الماء و المبرز و المسحد فيه موجود و يصلى المريدين الصلواة الخمس مع الشيخ في المسحد و يعين الشيخ و الول دات و المواقعات. ثم يدخل كل مريد في علوته من غير أن يتكلم أحد مع غير ، و عندالافطار باتيه معا التواطر و الول دات و المواقعات. ثم يدخل كل مريد في علوته من غير أن يتكلم أحد مع غير ، و عندالافطار باتيهم طعام الكفاية من حمد الشيخ من و حمد حلال فاذا سكن المريدون هذا الرباط مدة على هذا الطريق، يفتع الله عليهم على قدر همتهم و من طريق الثرية بالاصطلاح (بالاصلاح) و الفتع. هذه عبل أنع في العبادة في حرف مع الم و تحرى عليه المي و لا تكلف من طريق الزرية بالاصطلاح (بالاصلاح) و الفتع. هذه عبل الاقدا في العبادة في حرى منده على قدر تصيبه و هده هذا و و قرار علامه قدم منا تركيان أناس نائمين ...

- ٤ في برط: بالكتاب مكان باتباع الكتاب.
  - م في **ب ر ط**: فثلاث
  - 1۔ في **ب ر ط**: <u>فلات</u>۔
  - ٧\_ في **ب ر ط**: <u>فلات</u>\_
    - ٨\_ في **ب**: عبار
  - ۹\_ في **ف**: مح<u>بل</u>\_

## (۲۳٦)

لركوب<sup>(1)</sup> الخيل، وآثر المصالح العامة، و<sup>(1)</sup> اشتغل بنغيير المنكر في العموم، أو توجه للجهاد دون غيره من الفضائل، أو معه حالة كونه في فسحة<sup>(2)</sup> منه، أو أراد استيفاء الفضائل، أو تتبع عورات إخوانه أو غيرهم ومتعدل بالتحذير<sup>(3)</sup>، أو متعدل بالتجريد<sup>(0)</sup>، أو عممل بالسماع على وجه الدوام، أو<sup>(1)</sup> أكثر الجمع والاجتماع، لا لتعلم أو تعليم، أو مال لأرباب الدنيا بعلة<sup>(٧)</sup> الديانة، أو<sup>(٨)</sup> أخذ بالرقائق والدقائق<sup>(1)</sup> دون المعاملات، وما ينبه<sup>(٢١)</sup> على<sup>(11)</sup> العيوب، أو تصدر للتربية <sup>(١٢)</sup> من غير تقليم شيخ أو إمام أو عالم، أو اتبع كل ناعق و قائل بحق أو باطل من غير تفصيل لأحواله، أو استهان بمنتسب لله، وإن ظن عدم صدقه بعلامة<sup>(٢١)</sup>، أو مال للرخص والتأويلات، أو قدم الباطن على الظاهر، أو اكتفى بالظاهر عن الباطن، أو<sup>(31)</sup> أتى من أحدهما بما <sup>(٢١)</sup> لا يوافق عليه الآخر أو اكتفى بالعلم عن العمل، أو بالعمل عن الحال والعلم أو بالحال عنهما<sup>(11)</sup>، أو لم يكن له أصل يرجع إليه في علمه و عمله و حاله و ديانته من الأصول المسلمة في

- ۱\_ في **ق**: <u>الى ركوب</u>\_
- ۲. فې**ق، ف رب**: <u>ار</u>.
  - ٣۔ في **س**: <u>صح</u>ة.
- ٤. في قة التموانية وغيرهم متعللا بالتحذير و في عن و ب: التموانية متعللا بالتحذير و في طه: التموانية وغيرهم او متعلل
  - بالنحريد

٦.

- ه. **او متعلل بالتحريد** ساقط من **ز و ف**.
  - في **هي**: <u>ر</u>ـ
  - ۷\_ في **سى**:بقلە\_
  - ۸\_ في **ط**ة <u>و</u>\_
  - ٩. والدقائق ساقط من 🖶 ـ
    - ۱۰ في **ط**: بينه
  - ال في **ق ، ف ، ب ر ط**، عن ـ
    - ١٢\_ في **س**: <u>للريبة</u>
    - ١٣ في **عن: بعلمه**-
    - ١٤ فې**ڭ**:ل<u>ر</u>-
    - ۱۵\_ في **ط**: <u>ما</u>\_
    - 11\_ في **ب**: بهما\_

## (۲۳۲)

كتب الأئمة، ككتب ابن عطاء الله <sup>(1)</sup> في الباطن؛ و خصوصا التنوير، و "مدخل، ابن الحاج <sup>(٢)</sup> في الظاهر، و كتاب شيخه ابن أبي جمرة <sup>(٣)</sup>، ومن تبعهما<sup>(٢)</sup> من المحققين <sup>(٥)</sup> — فهو هالك، لا نجاة له. ومن أخذ بهما <sup>(1)</sup>، فهو ناج مسلم. إن شاء الله <sup>(٧)</sup>، والعصمة منه والتوفيق <sup>(٨)</sup>. و قند سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن قوله <sup>(٩)</sup> تعالى <sup>(٢)</sup>: "عليكم انفسكم"<sup>(11)</sup>، الآية. فقال: "إذا رأيت شحا مطاعاً، وهوى متبعاً وإعجاب كل ذي راي <sup>(١1)</sup> برأيه، فعليك بخويصة<sup>(١1)</sup> نفسك،<sup>(11)</sup>.

و قال عليه السلام: "في صحف إيراهيم" <sup>(١٥)</sup>. و على العاقل أن يكون عارفا بزمانه، ممسكا للسانه، مقبلا على شأنه. وعلى العاقل أن تكون<sup>(١١)</sup> له أربع ساعات : ساعة يحاسب فيها نفسه. و ساعة يناجي فيها ربه؛

- مبقت ترجيته أنظر قاعدة: ٧٣
- ٢. ميقت ترجبته. أنظر قاعدة: ٥٩
- ٣. مبقت ترجمته أنظر قاعدة: ٥٢
  - عد في **من**: <u>تبعد</u>
- هـ: (i) في عن: المحقين\_ـ
- (ii) في <del>ط</del>ة <u>رضى الله عنهم</u> بعد <mark>المحققين</mark>.
  - هنا في هامش ف: إن النوبر والمدخل.
    - ۷\_ فې ق وسى: الله تعالى.
    - ۸\_ <u>والتوفيق</u> ساقط من **ص**\_
    - ۹\_ عن قوله ساقط من 😛 ـ
- ۱۰ في ج: قوله تعالى و في النسخ الأخرى: قوله فقط.
  - القرآن ، المائدة: ٥، ٥، ١
    - ١٢ في **ب**: <u>رای معص</u>د
      - ١٣\_ في **ب**: بخرصية\_
- ۱۰ رواه أبو دارد بلفظ: "إذار أيت شحا مطاعا وهوى متبعا و دنيا موثرة واعجاب كل ذي راي برايه فعليك يعنى بنفسك".
  - المن في داود، كتاب السلاحم، المعجم ١٢، داب الأم والنهي، الحلة ١٢، دحديث رفم: ٢٤٤
- و رواه ابن ماحه بلفط: "إذار أيت شحا مطاعا وهوي متبعا ودنيا موثرةو إعجاب كل ذي راي برأيه فعليك بخاصه نفسك".
  - لمن فترملي، أبواب للسير القرآن، المعجم ٥، داب ومن سورة السالدة، التحلة ٦، حديث رغم: ٨، ٥٠ ٢
    - ۱۵ في طه: إبراهيم عليه السلام \_
    - ۱۱ في عن ، ب و ط: يكون.

## (۲۳۸)

و ساعة يفضي فيها إلى إخوانه <sup>(1)</sup> الملين يبصرونه بعيويه، و يدلونه <sup>(٢)</sup> عملى ربه؛ و ساعة يخلي <sup>(٣)</sup> فيها بين نفسه و بين<sup>(1)</sup> شهو اته<sup>(٥)</sup> المباحة<sup>(٦)</sup>، أو كما قال.

رزقنما الله ذلك، وأعانما عليه. و وفقتما إليه، وصحبنا بالعافية فيه. فإنه لا غنى بنا عن عافيته، وهو حسبنا، و نعم الوكيل وصلى الله على سيدنا<sup>(٧)</sup> و مولانا<sup>(٨)</sup> محمد و على<sup>(٩)</sup> آله <sup>(٠١)</sup>، وسلم تسليما<sup>(١١)</sup>.

- أي في ف: الاحوانة مكان فيها إلى احوانه.
  - ۲\_ في ق: يللون\_
- ٣. في ق: يخلو ولكن في هامشه: يخلي.
  - ور العلمي ولا من ولا م
  - هـ في **ز ، ف ، من ر ب**ـ: <u>شهراتها</u> ـ
- - ۲۹ فوت القلوب في معاملة السجوب، ٢: ١٩٠

و ذكر أبو نعيم هذا الأثر عن أبي ذر المفاري هكذل قال (أبو فر المفاري): حلست إلى رمول الله صلى الله عليه وسلم فشلت: بارمول الله ما كانت صحف إبر اهيم عليه السلام فقال: "أمثال كلها وكان فيها: وعلى العامل ما لم يكن مقلوبا على عقله أن يكون له ماعات، ماعة يناجي فيها ربه تعالى، وماعة يحامب فيها نفسه، وماعة يفكر في صنع الله تعالى، وماعة يحلو فيها بحاجته من المطعم والمثرب.

- tr حلية الأوليان ( به ا
- ٧\_ في في المنا بعد مهدنا زائد.
- ٨. ومولانا ساقط من ق، ف ، می وب .
  - ۹. على ساقط من **ص ، ب ر ط** .
- ١٠ هنا <u>وصحبه ز</u>ائد في **ا**نسخ الا في **م**
- ۱۱ في في: تسليما انتهى والحدد لله رب العالمين وصلى الله على ميدنا و مولانا محدقو آله و في ق: تسليما كنتر اللى يوم الدين و في ف ، عن و ج: تسليما كنتر ادائدا ابدا الى يوم الدين ولا حول و لا تو ة الا بالله العلى لعظيم و في ف: والحدد لله رب العالمين ايضا زائد و في طه: تسليما كنتر أ.

# الملحقة

هذه مشتملة على قواعد مكتوبة في حاشية المخطوطة التي توجد في المكتبة الأزهرية، القاهرة

# (۲٤۰)

#### قاعدة: ١

القلوب في صلاحها و فسادها كالأبدان في سقمها و صحتها لا يكفي في مداواتها العلم عن النجرية ولا التجرية عن العلم بل لا بد منهما لأن من لم يعرف أعيان الأعشاب بالمداولة ومنافعها ربما قصد المداوات بما يقع به الإهلاك. ومن لم يتم علمه بالمرض علما أصليا ومزاولة في الفرع ربما ظن العلة على خلاف ما هي به بما هلك العليل عند مداواته والمشائخ أطباء فلزم وجود الذوق والعلم ومن ثم قالوا لو أن رجلا جمع العلوم وصحب طوائف الناس ولم يأخذ أدبه من المتاديين أفسد من أتبعه. فافهم.

## قاعدة (): ۲

لما كانت دلالة التصوف لجملة على التوجه إلى الله من حيث يرضى كفت أوائله مع التزام اتباع الفقه فكان الاعتبار <sup>(۲)</sup> بعصله أكثر علمه ومن ثم لم تدون قواعده ولم تمهد أصوله وإن أشار إليها أتمة كالسلمي في فصوله والقشيري في رسالته، والله أعلم.

## قاعدة: ٣

يحمل هذا اللين من كل خلف عدول ولا تخلوا الأرض من قائم لله بحجة ولا تزال طائفة من الأمة بل من أهل الغرب او المغرب قائمة على أمرالله. فلا يصح ارتفاع الهداية من الأرض بل من المغرب خصوصا لصحة الأحاديث في ذالك. وإن خفوا أو حفوا نعم هم ثلاثة: شيخ تعليم و شيخ ترقية و شيخ تربية فجزم المشائخ بارتفاع الأخر لا أولان <sup>(۲)</sup> واستفادهم في ذلك لنص صريح أو كشف صحيح. والله اعلم.

#### قاعدة: ٤

الكشف لا ينبت حكما ولا ينفيه ولا يوجب جزما بما يقتضيه حتى أن الحالف عليه غير حانث به بل هو ملحق بباب الفراسة والظن الصادق فإن أخبر عن ماض أو حال فهو على وجهه أو عن مستقبل فاستناده للشروط والعلامات وإلا فهو رجم بالغيب. لا يصح من عوام المؤمنين. فضلا عن العارفين وقد يكون عن أخبار نوم او يقطة لا يشك في حقيقتها إذ رويا المومن جزء من ستة وأربعين جزء من النبوة. وما كان من النبوة لا يكذب كما في البحاري وغيره فلزم قبوله ممن أي به إن تاهل له يثبوت عدالته وعلمه.

۱۰ هـ الماعدة موجودة في نسخه البطبوعه (هو اعدائنصوف لزروق، تحقيق: عبدالسعيد عيالي بيروت، ۲۰۰۷)، ص ۳۸

٢. في نسخه قواعدالتصوف لزروق ، تحقيق: عبدالمحيد يجيالي، بيروك ، ٢٠٠٧): الاعتناء، ص٣٨

٣\_ هكذافي الأصل\_ والأصح "الأولين"\_

# (151)

#### قاعدة: ٥

لابد من مستند شرعي لما يثبت أو ينفى في حق تابعه منه و مستند النظر للشروط في حصول المغيبات أو قربها والكلام فيها وسأحدثك عن اشتراطها فذكر أمورا قال في اخرها إذا رأيت ظلك فانتظر الساعة فصح الجزم عنداستفاء الشروط ومن ذلك أخبار بعض مشائخ المغرب بانه لم يبق شيخ به. وفهمه من بعده ممن فاوضه فيه على النفي المطلق حتى في المستقبل كالحال، الذي دل عليه صريح نصه. وقد ذكرته لشيخنا أبي العباس الحضرمي رضي الأم عننه وقال : نعم، ارتفعت التربية بالاصطلاح من جميع الأرض في سنة أربع و عشرين وثما نمائة ولم يبق إلا الافادة بالهممة. والحال كما كان حال السلف ثم إني تتبعت ذالك فيمن عرفته ينتحل جانب الاصطلاح فو جدت جميعهم ليس له فتح ولا نور، فبين لي كلام الأول من الناني وظهر ما قاله الثاني من الحال بالتجربة. والله اعلم.

#### قاعدة: ٦

لا يـلـزم مـن انـعدام الطبيب في الفرع انعدام الطب بل يوجد عندمتطب أو مجرب ورب حامل فقه غير فقيد فلايلزم من ارتفاع المشيخة ارتفاع الطريقة نعم[:<<>>(<sup>1)</sup> وكثرة الغلط فيها فمن ثم قبل: لا يجوز لسلوكها في هذه الأزمنة و ذالك يحتاج إلى تفصيل في الحكم و تحقيق في النظر فيرجع لاختلاف المسالك. و الله اعلم.

#### قاعدة: ٧

تعر ف المراتب في اهلها بما ظهر عليهم من معانيها . فشيخ التعلم يبين المعنى و يوضح الوجه والمبنى و يبدى ما عنده ولا يطلب من السامع قصده و شيخ الترقية يتوجه لربه فيمن تعلق به مع ا لإشارة بالعمل في اسباب ما طلب له من العمل بالنسبة و شهو د المنة و شيخ الطريقة و ينظر في كل على ما هو به من أصل معدنه إذ الناس معادن كما صح.

#### قاعدة: ٨

إذا كان الفرح في المنتفع به من وجه الانتفاع بطلت التوبية بدرج المريد في سلوكه إلى الحقيقة كتدريج الحجر عند أصحاب [>>>>]<sup>(٢)</sup> احتجاجا لنفسه وشيخ لا يتهمم بأحوال مريده هلاك المريد له أكثر من نجاته إذ العبد محل الخطاء وقلوب المشائخ سريعة التغلب<sup>(٢)</sup> و [>>>>] <sup>(٤)</sup> المنفعة، فعالم لا انصاف له ضرره أكثر من نفعه إذ قد يلقى في نصرة قوله مالم يتفقد أحوال تابعه ويسامحه في أعماله هو غاش له فلا تاخذه إلا عن منصف ولا تتعلق إلا بناصح، فأما التربية فانت منها في راحة بانقضاء أمرها كما تقدم. انتهى.

- ۱\_\_\_\_\_\_هذا لفظ لم أعثر على قرأته.
  - ٢\_ لم أعثر على قرأة الفاظ\_

٣.

- لعلها "التقلب"\_
- ٤\_ لم أعثر على قرأة لفظ\_

## (131)

#### قاعدة: ٩

لابـد لـلـصوفي من تحقيق أصول الدين يراهنه حسب امكانه لكنه أن تفيد بعلم الكلام انسد عليه باب الفتح وإن نـظر بأصول الحكماء هلك في مهاوى الغلط فلز م الاقتصار على ما يهذ به بسكون القلب والرجوع لنصوص الكتب والسنة. فيها الشفاء. ومن لم يجد في القرآن كل ما يشفيه فهو ناقص في سلو كه، والله اعلم.

#### قاعدة: ١٠

أصول الورع التحفظ في الاتباع. فتصوف المحدث أولى بصاحبه. والعبادة نسك يصحبه تحقيق فتصوف المفقيه اولى بالعابد. والزهد محامد الصفات فتصوف المتريض اولى به والمعرفة مرجعها لتحقيق التوحيد فتصوف الأصولي اولى بالعارف ولكل من حقيقه ما بيد صاحبه نصيب. فلاورع إلا بمعرفة ولا معرفة إلا بعباده ولا عباده إلا بزهدولا زهد إلا بمعرفة. فهى مسئلة دورية نسب كل من أهلها لبساطه.

## قاعدة (): ۱۱:

أقرب الطريق للجادة وأبعدها من الدعوى وأيسرها للسلوك وأمسها بالسنة طريق الشاذلية إذلا ترتيب فيها ولا تركيب. و إسما هي التحقيق باتباع السنة وشهو دالمنة، والتحقق في صحبة المشائخ بصدق الهمة. فعليكم بها فإنها طريق الحق بلا غلط ومسلك التحقيق بلا مغالطة و تعين عليها الطبائع لوجو د أصلها عندها وهي العبودية التي لا تعب فيها<sup>(۲)</sup>.فإن من سار إلى الله بطبعه إلى اخره<sup>(۳)</sup>.

## قاعدة: ١٢

معرفة الحق بالرجال مظنة الجهل والضلال فمثبث الموهم من كلام القوم كما هو مستنيرا لرتبتهم قمال فيمما اثبت تقليدهم وربما كان بعضه مخرجا له عن دائرة الدين فلزم الرجوع بكل أصل و فرع لاصل المعتقد السالم عن الشبه كما نقل عن بعض المشائخ أنه كان يقول : "إذا أشكل عليكم شيء فارجعوا به إلى المباحي فإن قبلته وإلا فدعوه بما ثم غيرها و إنما اليسر والسلوك بالتحقق فيها" وقيل للجنيد رحمه الله الما النهاية؟ قال : "تصحيح البناية". والله اعلم.

<sup>1.</sup> هذه الفاعدة موجودة في نسخه المطبوعة (قو اعدائصوف لزروق، تحقيق: عبدالمجيديميالي بيروت، ٢٠٠٧)، ص٨ ٥٩. ٩٩

٢. 👘 هذا في نسخة المطبوعة (قواعدالصوف لزروق، تحقيق: عبدالمعيد عيالي، بيروت، ٢٠٠٧): والله سبحانه اعلم، ص ٩٩.

٣. 👘 المدلة ليست في نسخة النظيوعة (قواعدالتصوف لزروق ، تحقيق: عبدالسعيد عيالي، بيروت ، ٢٠٠٧)، ص ٩٩

## (127)

#### قاعدة: ١٣

العصمة الامتناع من اللذب مع استحالة الوقوع فيه وذالك حكم ثابث للأبياء والملائكة غير ثابت لمن عداهم و إن حصل الامتناع فهو مع جواز الوقوع إلامع استحالة وهذا هو الحفظ الذي خص بهالإولياء. فلا يسمتنع وقوع الذنب منهم في القدرة والمرة مع عدم الإصرار. قيل للجنيد رحمه الله: أيزني العارف الخ الحكاية الاتية.

## قاعدة: ٤٢

طلب النفس بالحضور في عبادة عند أول الدخول فيها مامور به والتكلف من ذالك مخل بوجوده فلزم الطلب ابتداء، ودوايا بدفع العارض متى عرض بغاية الجهد وإلا فليس في الدين حرج وقد نص بعض الشافعيه على أن الصلاة يجب الحضور فيها اجماعا وأنه لا يجب إلا في جزء ينبغي أن يكون عند تكبيرة الإحرام والخلاف في ذلك معلوم.

## القاعدة: ١٥

أجمع الصوفية على وجود الحلال في كل عصر و قطر الخما سبق وأجمعوا ايضا على جواز الصلوة خلف كل برو فاجر من أتمة المسلمين فلا يردون إلا من فسقه في عين الصلوة ولهم في ذالك سلف وهو احد الأقول من أتمة المسلمين وإن كان المشهور خلافه فهو أقرب لواحة القلب ولكن مع مراعات الأفضل ابدا وقد أشار لهذا الإجماع والذي قبله الضياء السهروردي رحمه الله وغيره.

## قاعدة: ١٦

إذا صبح نبص شبرعني صبحبه العممل في الصدر الأول والثاني إلى الثالث من غير زيادة ولا نقص فمخالفته بدعة أوقريب منها كالسلام في الاستيذان من قوله ادخل فنر كه للتسبيح في محله مصادته للسنة، الخ

#### قاعدة: ١٧

حقائق التوحيد ثابتة في القلوب من يوم الميثاق يوم ألست بربكم فالعمل في تحقيق بما هو من أصلها ومن ثم قيل اولى ما رجع به إلى الله ما جاءنا عن الله فكل ذكر غير شرعي ولا مستندا إلى الشرع في أصله أو فرعه وكذا كل عمل لا عبرة به. قال أبو عثمان رضي الله عنه: "من أمر السنة على نفسه قولا وفعلا نطق بالحكمة ومن أمرً الهوى على نفسه قولا و فعلا نطق بالبدعة". فلزم الاتباع لا غيره.

# (155)

### قاعدة: ١٨

تـرتيب الـورد، داعية الـصـدق ونـفـي الريا لاستوا به في الخلو ة و الجلوة مع ضبطه النفس لعبو دية الحق وعدم تفلتها في الحقيقة و تعلق النفس به عبادة زاهدة عليه فهو فائده كله.

### قاعدة: ١٩

أحكام الظواهر مرتبة على حركات القلوب جلبا للمصالح و دفعا للمفاسد علمت أو لم تعلم. فمن شم أُمِرَ من له حركة في طلب المعاش قليلة بالتسبب وسلم التجريد لمن لا حركة له لهذا أمر عليه السلام حكيم بـن حزام وغيره عن تشو ف للعطاء أو تعلقت نفسه به قائلا لأن ياخذ أحدكم حبله و نحوه وأقر أهل الصفة وفيهم من هو أجلد منه على التجريد للعلم والعبادة و نحوهما.

#### قاعدة: ۲۰

الا نتقال من مباح ظهرت فوائده وجرت مواده لمباح مثله مشوش للوقت والمقصود السلامة الوقت من الشغب ليتفرغ القلب للمعرفة والمحبة والصفاء فلزم ان لا تجر د مقام بالأسباب ولا يتسبب متجرد اقيم به لأن ذالك اعتراض على الحق وروم خروج عن العبودية واساء ة ادب لا يساعدها الشرع إذ لم ينقل رسول الله صلى الله عليه وسلم أحداً من الصحابة عما كان به من صناعة أو غيرها من المباحات فافهم.

### قاعدة: ٢١

حكمة الله تعالى فيما دبر كحكمته فيما قدر فليس أحدهما بأولى من الأخر في محله إذهما من رب واحد فلزم الاستسلام للتقلير وإن كان مانعا من وجود التلبير لأن الذي أمرك هو الذي منعك مع أن ما يفوتك من عمل الشكر تستدركه بالصبر فمن ثم قال عمر رضي الله عنه والصبر والشكر مطيتان ما أبليت أيهما اركب فسلم تسلم.

# قاعدة: ٢٢

لوازم العبودية في حق كل عبد في الجملة الاستسلام للقهر كيف ما جرز و امتثال الامر حسب الامكان بـلاتعلل والرضى بالحالة والتوجه في طلب السيد لا للكرامة من غير وقوف معها و ان بدت و كون الطلب عبو دية له لا نقمة هذه أصول الحقوق وهو أعلم بمهماتك.

### قاعدة: ٢٣

للقلوب أمراض، أدويتها الأذكار والعبادات ورب شخص تضرر بما ينتفع به الأخر فلزم الرجوع لشيخ يميز الأصلح إن أمكن بعدلزوم ما ور دثوابه عموما و إلا بكل ذكر شرعي مع الصلوة على رسول الله

### (۲٤٥)

صلى الله عليه وسلم مفيد في ذلك ومن ثم قال شيخنا أبو العباس الحضرمي رضي الله عنه وعليك الخ (' ).

### قاعدة: ٢٤

الحكم يدور مع علته وجودا وعلما فما يصح الاستدلال على منع السماع بقوله تعالى ''ومن الناس من يشرى لهو الحديث'' عند من قال أنه الغنى إلا بشرط قصد الاضلال إذ هو علته ولا وجه لانكارما وقع في الشرع ابماحته من ذلك كانشماد المرء في نفسه وما خف في الولائم والأعياد وإن لم يؤد لمنكر صريح كاجتماع النساء والرجال والتلذذ بأصوات بعضهم ببعض إلى غير ذلك.

### قاعدة: ٢٥

عمل الصحابي حجة عند قوم و بمحضر ه عليه السلام عند الجميع و قد انشد عدة من الصحابة الشعر بمحضره عليه السلام في السفر و عمل الجها دوغيره وكان يترنم البراء على حايط فقال له أنه من ابعد الاسلام والقرآن فقال : يا أختى الشعر ديوان العرب . وقد قال عليه السلام في البراء رضي الله عنه: "لو اقسم على الله لأبره". وقال ابن المسيب في قوم يعيبون الشعر الخ.

# قاعدة: ٢٦

الرجوع للأصل يقع بأدنى سبب وأصل السماع في صورة المنع أنها شبيهة باللهو بل هي عينه فإذا عرض أدنى وجه تساكـد المنع فلز منع السماع في هذه الأزمنة لثلاثة وجوه: عموم الجهل المؤد للابتداع بماعتـقما د المزية فيه و نحوها. الثاني دخول محرمة لا وجه لا باحتها. الثالث فنح باب الطعن على أهل الحق بأفعال المبطلين فيه وقد قيل للجنيد رحمة الله الخ.

### قاعدة: ٢٧

قال الشيخ في شرح المباحث : ينبغي لمن وسع الله عليه من الدنيا أن يظهر عليه أثر نعمة الله باستعمال على وجه يباح ولا يخل بالحق ولا بالحقيقة بأن يلبس أحد من لباس جنسه أو وسطه ويتخذ مرقعة ان امكنه يجعلها عدته وأصل لباسه فما دام غنيا عنها استغنى والا فهما المرجع عنده كذا أشار علينا شيخنا ابو العباس احمد بن عبدالله الجزائري ثم الزوامي وهو رضي الله عن أعظم الناس اتباعا للسنة و أكبرهم حالا في الورع رحمة الله عليه.

هذه لفاعدة موجودة تحت لفاعدة: ١١٤ أنظرها لفول الشيخ أبي العباس الحضرمي.

# (۲٤٦)

# قاعدة: ٢٨

لا تثبت الأحكام بالمراني ولا بالاهام<sup>(1)</sup> مالم يكن أصل منقول بوجه صحيح فتكون مقوية لك أو فيه ضعف فننعشه كتظافر مرائي الصالحين على الانتفاع الموتي بقرأة القرآن مفيد لما ورد ضعيفا من الحديث.

## قاعدة: ٢٩

خلو الـقـلب عما سوى الله مطلوب القوم فمن ثم التزموا اسقاط الكلف واختاروا الأدنى من الدنيا كـالـمرقعات واثروا مقابلة الوقت بما يقابلهم به قبولا له كان اعلى أو أدنى و تجتبوا صحبة الأحداث سنا أو عقلا أو دينا للكلفة في معاملتهم إلى غير ذالك، و الله اعلم.

### قاعدة: ۳۰

إذا قـصـدبالعمل وجه الله واكتفى بعلمه فيه فهو مخلص أظهر أو أخفى وأن قصدبه الخلق أولا وروية فهو الشرك أو قريب منه وأن قصد به الله وروية الناس فهو الرياء والسلامة منه بعدم الإلتفات اليه.

### قاعدة: ۳۱

حسن الظن مانع من تتبع العيوب والحب مظنة ذالك ولا أحب للمرء من نفسه فهو لا يبصر عيبها الأ بمبصر فـالابـد من أخ صالح أو شيخ صالح يبين لتفاصيلها و تتبع ذالك من الغير بعيد لكن مشاهدة النقص مو دية له فلزم التجنب، والله اعلم.

#### قاعدة: ۳۲

إثبات الشيء لأصله وأزالته من أصله أحرى في نفي الثناء وثبوت الأول . و أصل العيوب الرضا عن النفس وأصل المحاسن عدم الرضا عنها ولو لم يكن ثم سخط عليها وأصل العلم بهذا لأمر الصحبة واللقمة لأن بالحلال يتنور القلب والمؤمن مرأة اخيه. فافهم.

#### قاعدة: ٣٣

من تـحقق بحالة لم يخل حاضروه منها والموء على دين خليله فلذالك نهى عن صحبة من لا خير فيه وأمر بصحبة أهل الخير والصلواة وأن الراحة مع ذي المنين أكثر من غيرهم. والله اعلم.

۱\_\_\_\_\_ولعله هذا: "بالالهام"\_

# (۲٤۷)

### قاعدة: ٣٤

إنـما الـمرء بـأصـغـريه قلبه ولسانه فمن لا ينهض حلاله ولا يدل على الله منا له فلا عبرة به. و دليل الـحالة المنهوضة وجو د الزهد يبذل الدنيا عند الوجد ووجود الراحة منها عند الفقد و المقالة الدالة على الله هي التي تشير بالتو كل عليه والانحياش اليه فافهم.

### قاعدة: ٣٥

التوطى على البلاء يخفف ألمه عند نزوله فمن ثم خف ألم الوباء على أهله ولا يصح الصبر عند نزول البلية إلا ممن تقدم له تصبر ولا شكر النعمة إلا ممن تقدم له خطر لنفسه في فضل الله عليه وقد جاء في الخبر : "إنما العلم الخ" فلزم تمرين النفس على الأخلاق الحميدة لتدرك عند الحاجة إليها.

### قاعدة: ٣٦

الاشتغال بمحركات النفوس و تحقيق الخواطر والتدقيق فيها مدهش للنفس، شاغل للقلب عن حقائق التجليات، ملزوم بابطاء الفتح و تشعيبه فلزم العمل بخبث<sup>(1)</sup> النفس جملة و تتبع وقا يعها تفصيلا والأعراض عما وراء ذالك وكذا كان حال السلف رضي الله عنهم حتى أنكر أحمد كلام غير واحد في المحواطر وقال مالك للذي ساله عن علم الباطن: "ألزم علم الظاهر يهديك لعلم الباطن". وقال عليه السلام للذي سأله عن غرائب العلم: "أذهب فاحكم ماهنالك" إلى غير ذالك.

### قاعدة: ۳۷

فائدة التلقيق في أحوال النفس وخواطرها تعرف العبد بقصور ه و تقصيره الموجب لظهور افتقاره و تحقيق منة مولاه عليه والافعند التحقيق في التلقيق يتعين من العيب و نحوه ما ليس في قوة البشر اتيانه ولاجتما به ومن ثم قيل له أنك لا تصل إلى الله إلا بعد فمناء مساويك و محو دعاويك لم تصل إليه ابداً فافهم وقد تقلمت هذه القاعدة.

### قاعدة: ٣٨

العلم بالله تعالى يقضى لتعظيمه و تعظيم حقوقه. والعلم بأفات النفس و خدعيها يقضي بالنزام مراقبة الحق مع كل أنفاسها والا [×>>>]<sup>(٢)</sup> لطاعة توجب شهو دالمنة والحمد لله فيها أو معصية يجب وجو د الاستغفار والتوبة منها او نعمة يتعين الشكر عليها كذا منها أو بلية يطلب الصبر عليها والرضى بحكم الله فيها وهذا طريق [×>>]<sup>(٣)</sup> نهج من سلكه بلغ الحقيقة فاستولى على الطريقة والله اعلم.

هكذافي الأصل\_

۲\_ هنا لفظ، لم أعثر على قرائها \_

۲\_ هنالفط،لم أعثر على قرائها\_

# (12)

### قاعدة: ۳۹

مقاصد القوم دائرة على الجمع بين يدى مولاهم في كل حال حسب أمكانهم و بذي وجه امكنهم فلذلك لا تنتضبط أحوالهم بل تجد الواحد منهم يتجول في الساعة الواحدة ألف مرة كلها بحسب ما يعرض لك من العزيمة. والنية في الأمور المقربة إلى الله تعالى من المندوبات لا الواجبات والمحرمات اذ لا محيد عنها حتى قال الشافعي رحمه الله: "ما تصوف رجل أول النهار فاتى عليه العصر و إلا وهو احمق". وقيل : "الصادق يتحول في الساعة الواحدة اربعين مرة وغيره يقيم على حالة واحدة أربعين سنة".

### قاعدة: ٤٠

من كان له في كل شيء نية حصل له من كل شيء أمنية و من ثم قيل ليس عند أهل الله تعالى مباح لأنهم يصير ن كل شيء بالنية مندوبا لكن لا يصح الانتقال عن عمل بعد ابتدايه إلا بعد تمامه ويكون صاحب هذه الحالة دائم العبادة و أن لم يظهر عليه رسمها لأن العبودية اقامة حق الربوبية ومراعاة حرمتها. فافهم.

### قاعدة: ٤١

شرط المنصيحة عدم الفضيحة والتلطف في التوصل على وجه لا طعن به في الصادر منه [∞∞]<sup>(1)</sup> ولا يغليظ في المنكير والحط عليه. وذالك بالاعتراض على القول دون القائل والكلام على الحكم دون تعريض بعين الشخص [∞∞]<sup>(1)</sup> مفقو دمن [∞∞]<sup>(2)</sup> وكلام أبي حيان في بحره ونهر ه وغيرهما فظهر أن المقصر متعد عن محله باختلال أصله لكن كل منهما حلف على هذه النصح. فالله أعلم بمراده.

# قاعدة: ٤٢

حقيقة الحب تقتضي طلب الوصلة بالمحبوب وحكم المحب الرضى بما يقضيه محبوبه به فإذا كما ن رضاء المحبوب بخلاف الوصل فإن وقف المحب مع الأول كان مقصرا في حق محبوبه و إن وقف مع الشانمي كمان مقصرا في حق الحب فانتفل الأمر إلى الرضاء وهو من نتائج الحب أو قسيم له وفي افضلية أحدهما على الأخر قولان لأبواب القلوب. والله اعلم.

۱\_ هنا لفظ، لم أعثر على قرأتها\_

۲\_ هنالفط،لم أعثر على قرأتها\_

۲. هنالفط،لم أعثر على قرأتها.

# (٢٤٩)

# قاعدة: ٤٣

الاعتىماد على غير الله ليس بشيء والاعتىما د على الله أصل كل شيء. فكل عامل لم ينظر الأصل تـو فيقـه ولا لنقص أعماله اداه ذلك لاعتماد عمله وأن نظر لأحدهما زاد افتقاره لربه فتم اعتما ده عليه ومن ثم قيل لا تنظر لعملك وإن صح. أنظر لحق وفقك إليه "بل الله فمن عليكم الاية". فافهم.

# قاعدة: ٤٤

معرفة العبد لمنة مولاه نتيجة معرفته بنقص نفسه لانه [>>>>]<sup>(1)</sup> نفسه لكل نقص وأنه لا يليق بها إلا المنقص نسب ما يظهر عليه من الكمال لمنة مولاه فانفتح له باب شهود المنة الذي هو بساط المعرفة و داعية الشكر المتضمن للمزيد حسب وعده الصادق وهذا أحد الوجوه في أن من عرف نفسه عرف ربه. وهو أنفعها في طريق العمل. والله اعلم.

۱\_ لم أعثر على قرأتها\_ لعله "يتهم"\_

(۲۰۰)

فهرس الآيات

|           |                   | - 0 /0                                                    |
|-----------|-------------------|-----------------------------------------------------------|
| قاعدة رقم | السورة            | طرف الآية                                                 |
| 110       | البقرة: ٢، ٣٠     | و نحن نسبح بحمدک و نقدس لک                                |
| ۳١        | البقرة: ٢، ٢٠     | وقدعلم كل أناس مشربهم                                     |
| 110       | البقرة:١٥٢،٢      | فاذكروني أذكركم                                           |
| 110       | البقرة: ١٩٣،٢     | وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة و يكون الدين لله                |
| 1104114   | البقرة: ٢، • • ٢  | و كذكركم آباء كم أو أشد ذكرا                              |
| ۳۳        | البقرة: ٢٢٣،٢     | ولا تجعلوا الله عرضة لأيمانكم أن تبروا وتتقوا             |
| ***       | البقرة: ٢، ٢٣٥    | فيضاعفه له اضعافا كثيرة                                   |
| ۲ ک       | البقرة: ٢، ٢٨٢    | واتقوا الله ويعلمكم الله                                  |
|           | البقرة: ٢، ٢٨٦    | لا يكلف الله نفساً إلا ما آتاها                           |
|           | البقرة: ٢، ٢٨٦    | ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به                              |
|           | البقرة: ٢، ٢٨٦    | ولا تؤاخلنا                                               |
| ۵۰        | آل عمران: ۳۰ ۷    | وما يعلم تأويله إلا اللهوالراسخون في العلم يقولون آمنا به |
| ۵۰        | آل عمران: ۳، ۳۷   | فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه             |
|           | آل عمران: ۳،۱۹۱   | و قياما و قعوداً                                          |
|           | آل عمران: ۳۰ ۱۹۴  | اتناما وعدتنا على رسلك                                    |
| 125       | النساء: ۴، ۵      | ولا تؤتوا السفهاء أموالكم                                 |
| 121       | النساء: ۳۲ ۳۲     | ولاتتمنوا ما فضل الله به بعضكم على بعض                    |
| 121       | النساء: ۳۲،۴      | واستلوا الله من فضله                                      |
| r • 1     | النساء: ۴۰،۹۵     | فإن تنازعتم في شيء فردو ٥ إلى الله والرسول                |
| ۱۵۵       | المائدة: ۵، ۳۵    | يا أيها اللين امنوا اتقوا الله وأبتغوا اليه الوسيلة       |
| خاتمة     | المائدة: ۵، ۵ + ۱ | عليكم انفسكم                                              |
| 101       | الانعام: ٢- ٣٤    | لولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم              |
|           |                   |                                                           |

| يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه                  | الأنعام: ٥٢،٢٩؛     | ٨٠٢     |
|--------------------------------------------------------|---------------------|---------|
|                                                        | الكهف:۲۲،۱۸         |         |
| سيجزيهم                                                | الأنعام: ۳۹،۲ ، ۱۳۹ | 154     |
| ولا تتبعوا السبل فنفرق بكم عن سبيله                    | الأنعام: ١٥٣،٢ ا    | ٢٦      |
| ووعلنا موسى ثلاثين ليلة وأتممنها بشر                   | الأعراف: ٢، ١٣٢     | 115     |
| وأعرض عن الجاهلين                                      | الأعراف: ٢، ٩٩٩     | ٩٣      |
| وإما ينزغنك                                            | الأعراف: ٢،٠٠٠      | ١٨٣     |
|                                                        | فصلت: ۲۰۴۱ ۳        |         |
| إنهيراكم هو و قبيله من حيث لا ترونهم                   | الأعراف: ٢، ٢٤٠     | 10+     |
| ليميز الله الخبيث من الطيب                             | الأنفال : ٨، ٣٧     | ۵ •     |
| وكلانقص عليك من أنباء الرسل                            | هود: ۱۱، ۲۰۱        | ١٩۵     |
| قل هذه سبيلي ا دعوا إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني  | يوسف: ۲۱، ۱۸        | ٢٦      |
| اجعلني على خزائن الأرض إني حفيظ عليم                   | يوسف: ۵۵،۱۲         | ۵۵      |
| ادع إلى سبيـل ربك بـالـحـكـمة والموعظة الحسنة و جادلهم | النحل: ١٢٥ ، ١٢     | 24      |
| بالتي هي أحسن                                          |                     |         |
| ولا تقف ما ليس لك به علم                               | الأسراء: 12 ٣٦،     | ٨٣      |
| ولا تجهر بصلانك ولا تخافت بها                          | الأسراء: ١٧ ، • ١١  | ٩٣      |
| وكان الإنسان أكثر شيء جدلا                             | الكهف: ١٨ ، ۵۳      | 11++410 |
| وكان أبوهما صالحا                                      | الكهف: ١٨ ، ٨٢      | ۵۲      |
| إما أن تعذب، وإما أن تتخذ فيهم حسناً                   | الكهف: ٨٦،١٨        | 180     |
| فاصبر على ما يقولو ن                                   | طه: ۲۰ • ۱۳         | 149     |
| فلا يسأل عما يفعل وهم يسألون                           | الانبياء: ٢٢،٢١     |         |
| وإن الله يدافع عن الذين آمنوا                          | الحج: ۳۸،۲۲         | ٢٣      |
| فينسخ الله ما يلقى الشيطان ثم يحكم الله آياته          | الحج: ۵۲٬۲۲         | ۲۳      |
| ادفع بالتي هي أحسن السيئة                              | المومنون: ٢٣، ٩     | ٦٢      |
| ولا تأخذكم بهما رأفة في دين الله                       | النور: ۲،۲۴         | ۸۳      |
|                                                        |                     |         |

| ۲) | (۲۰ |  |
|----|-----|--|
|----|-----|--|

| لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله                        | النور : ۳ ۲، ۳۷       | 121     |
|------------------------------------------------------------|-----------------------|---------|
| وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما                           | الفرقان: ۲۵، ۲۳       | ۳۲      |
| خذ العفو وأمر بالعر ف وأعرض عن الجاهلين.                   | الفرقان: ۲۵، ۲۳       | ١٨٣     |
| والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا                     | الفرقان: ۲۵، ۲۷       | 121.95  |
| واجعلنا للمتقين إماما                                      | الفرقان: ۲۵، ۵۲       | 1200100 |
| وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هونا                    | لفرقان: ۲۵، ۲۳        | ۳۲      |
| وسلام عليكم لا نبتغي الجاهلين                              | القصص: ٨ ، ۵۵         | ١٨٣     |
| بل هو آيات بينات في صدو ر الذين أوتو العلم                 | العنكبوت: ۲۹، ۳۹      | ۵۲      |
| واتبع سبيل من أناب إلى                                     | لقمان: ۲ ۳۰ ۱۵        | ۵۲      |
| يما نسماء النبيي من يأت منكن بفاحشة مبينة يضاعف لها العذاب | الأحزاب: ٣٣، ٣٠       | ۵۲      |
| ضعفين                                                      |                       |         |
| إنما يريدالله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت                   | الأحزاب :٣٣، ٣٣       | ۵۲      |
| وكان أمر الله قدرا مقدورا                                  | الأحزاب : ٣٨،٣٣       | 112.114 |
| ذكرا كثيرا                                                 | الأحزاب : ٣٣، ٢ ٣     | ١١٣     |
| إن يشأ يذهبكم ويأت بخلق جديد.                              | فاطر:۳۵، ۲۱           | 14      |
| وما ذلک على الله بعزيز .                                   | فاطر:۳۵، ۲۱           | 11      |
| إنما يخشى الله من عبا ده العلماء.                          | فاطر : ۳۵، ۲۸         | ۲.      |
| أنهم ألفوا آباءهم ضالين. فهم على آثارهم يهرعون             | الصافات: ۲۹،۳۷، ۲۹،۰۷ | 188     |
| وإن تشكروا يرضه لكم                                        | الزمر : ۳۹، ۷         | ٣       |
| اللين يستمعون القول فيتبعون أحسنه                          | الزمر : ٩ ٣٠، ١٨      | ۵۸      |
| إدفع بالتي هي أحسن                                         | فصلت: ۳۱، ۳۳          | ١٨٣     |
| فإذا الذي بينك و بينه عداوة كأنه ولي حميم                  | فصلت: ۳۳٬۳۱           | ١٨٣     |
| وما يلقاها إلا الذين صبروا                                 | فصلت: ۳۱، ۳۵          | ١٨٣     |
| قل لا أسألكم عليه أجرآ إلا المو دة في القربي               | الشورى: ۲۳، ۲۳        | ۵۲      |
| الذين إذا أصابهم البغى هم ينتصرون                          | الشوري: ۳۹،۴۲         | 1A1     |
|                                                            |                       |         |
| فمن عفا و أصلح فأجره على الله                              | الشوري: ۳۲، ۴ ۴       | 141     |

(۳۰۳)

| ل أو لو جنتكم بأهدى مما وجدتم عليه آباء كم     | الزخرف: ۲۴، ۲۴  | 161 |
|------------------------------------------------|-----------------|-----|
| دم يقسمون رحمة ربك                             | الزخرف: ۳۳، ۳۲  | 161 |
| ا وجدنا آباءنا على اُمة وإنا على آثارهم مقتدون | الزخرف: ۳۳، ۳۲  | 161 |
| لتعرفنهم في لحن القول                          | محمد: ۲۷، ۳۰    | 161 |
| بيماهم في وجوههم من أثر السجو د                | الفتح: ۳۸، ۲۹   | 100 |
| ما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا    | الحشر: ۵۹، ۷    | ۲ ک |
| حبو ن من هاجر إليهم                            | الحشر: ۵۹، ۹    | ١٣۵ |
| من يتوكل على الله فهو حسبه                     | الطلاق: ٢٥، ٣   | ۲۳  |
| ما نطعمكم لوجه الله                            | الإنسان: 4 2، 9 | *** |
| يزاء وفاقاً                                    | المنياء: ٨ ٢٢،٢ | 184 |
| سوف يحاسب حسابا يسيرا                          | الانشقاق: ۸۴، ۸ | ۸.  |
|                                                |                 |     |

# (105)

# فهرس الأحاديث والآثار

| رقم القاعدة        | طرف الحليث                                                               |
|--------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| ٩٢                 | أجرك على قدر نصبك                                                        |
| $1 \angle \Lambda$ | اجعلوا في بيوتكم ولا تتخذوها قبورا                                       |
| 1 4 9              | أجوع يوما وأشبع يوماً                                                    |
| ٣                  | أحلفوا بالله وبروا واصنقوا                                               |
| 12.                | إذ أطعم ألفا من صاع وشد الحجر على بطنه                                   |
| خاتمة              | إذا رأيت شخا مطاعا، وهوى متبع                                            |
| 101                | إذا رأيتم الرجل يعتا د المسجد، فأشهدوا له بالإيمان.                      |
|                    | إذا زنت الأمة فتبين زنا ها فليجلدها                                      |
| 116                | أذكروا الله حتى يقولوا مجنون                                             |
| E LA               | أربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصم ولا غائبا                           |
| 125 (191           | أزهد في المنيا يحبك الله وأزهد فيما في أيدى الناس يحبوك                  |
| ۱۷۳                | أسألك رحمة أنال بها شرف كرامتك في الدنيا الآخرة                          |
| 19•                | أشد الناس بلاء                                                           |
| ۲.                 | أشد الناس عذابا يوم القيامة                                              |
| 100                | أشركنا في دعائك يا أخي                                                   |
| 180                | اعقدن بالأصابع، فإنهن مسئولات مستنطقات                                   |
| 1 ***              | أعو ذبكلمات الله التامات من شر ما خلق                                    |
| ١٣۵                | أفريقية ماءها قاس لا يشربه أحدمن المسلمين إلا اختلفت قلوبهم              |
| 141                | أقبل أبو طلحة يومافإذا النبي قائم يقرأ أصحاب الصفة                       |
| 109                | اقتسمي مع إخوت (قول أبي بكر)                                             |
| ٥٣                 | الأقربون أولى بالمعرو ف                                                  |
| ۲۴                 | أقر عليه حمزة بن عمرو الأسلمي                                            |
| 116                | أكثروا ذكر الله حتى يقولوا مجنون                                         |
| 180                | الآ أخبرك بما هو أيسر عليك                                               |
| 1 A Y              | الآ أدلكم على أكرم أخلاق اللنيا والأخرة                                  |
| 1+1"               | الآ إن المنيا ملعونة ملعون ما فيها الإ ذكر الله و ما ولاه و عالم و متعلم |
| ۲۴                 | الآتصلون                                                                 |
| 122                | الله أكبر ، الله أكبر ، الله أكبر ، الحمد لله الذي رد كيده               |
| 121                | اللهم اجعلني إماما للمتقين (قول ابن عمر)                                 |
| ۲.                 | اللهم إني أعوذ بك من الأربع: من علم لا ينفع                              |
| ٩٣                 | أما أنا فأقوم وأنام، وأصوم وأفطر                                         |
|                    |                                                                          |

| ۲) | ٥٥) |  |
|----|-----|--|
|----|-----|--|

| ۲۴      | أمر أبا بكر برفع صوته في صلاته                               |
|---------|--------------------------------------------------------------|
| ۲۴      | أمر عمر بالإخفات                                             |
| 14      | أمرنا أن نخاطب الناس على قدر عقولهم                          |
| 14      | أمرنا أن نكلم الناس على قدر عقولهم                           |
| ٩٥      | إن العلما ورثة الأنبياء                                      |
| 9 11    | إن أعلمكم بالله وأتقاكم لله، أنا                             |
| 100     | اُنا عند ظن عبدي بي                                          |
| 145     | إن الله إذا أحب عبداً، نادى جبريل                            |
| ۵۸      | إن الله جميل يحب الجمال                                      |
| 141     | ان الله حرم ثلاثا و نهى عن ثلاث                              |
| 11+     | إن الله قبض أرواحنا                                          |
| 1 A Y   | ان الله يحب الجمال ولكن الكبر من بطر الحق                    |
| ۲۳      | إن الله يحب أن يحلف به فاحلفوا بالله و بروا واصدقوا          |
| ۹ •     | إن الله يحب أن تؤتي رخصه كما يكر ٥ أن تترك عزائمه            |
| ۵۸      | إن الله يحب معالي الأمور ويكره سفسافها                       |
| 110     | إن النبي صلى الله عليه وسلم أمرهن أن يراعين بالتكبير         |
| EA1     | أنت تدعو على من ظلمك                                         |
| 119 .11 | أنت مع من احببت                                              |
| ۵۲۰۵    | أن تعبدالله كأنك تراه فإنه لم تكن تراه فإنه يراك             |
| EA.     | أن تعفو عمن ظلمك                                             |
| ٩٣      | إنخير دينكم أيسره                                            |
| EFA     | إن ذكر نبي في ملأ ذكرته في ملاًخير منه                       |
| EFA     | إن رفع الصوت بالذكر حين ينصرف الناس من المكتوبة              |
| 11.     | إن شئت صبرت ولك الجنة                                        |
| ٦٢      | ان شئت فصم وان شئت فافطر                                     |
| EAT     | ان ظللت تدعو على رجل ظلمك                                    |
| ۸.      | أن عائشة كانت لا تسمع شيئًا لا تعرفه إلا راجعت فيه حتى تعرفه |
| 121     | إنك رجل ضعيف، وإنك إن تطلب الإمارة، وكلت إليها               |
| ٦٣      | إن لجسدك عليك حق وإن زوجك عليك حقا                           |
| 119     | إن الله ملائكة يطوفون في الطرق، يلتمسون حلق الذكر            |
| 191.00  | إنما العلم بالتعلم، وإنما الحلم بالتحلم                      |
| ۲۴      | إن من أشدالناس بلاء الانبياء                                 |
| ۴.4     | إن هذا العلم دين فانظروا عمن تاخذون دينكم (قول ابن سيرين)    |
|         |                                                              |

(۲۰٦)

| 1 • 1 | إن هذا المال خضرة حلوة                                                    |  |
|-------|---------------------------------------------------------------------------|--|
| ۱۵۳   | إنه الوباء رحمة لهذه الأمة، اللهم لا تنس معاذا وأهله، من هذه الرحمة       |  |
| ۱۳۵   | أنهم أرق افتدة                                                            |  |
| ١٣۵   | أنهم خير الناس                                                            |  |
| 101   | أني لأعطى رجالا وادع من هو احب إلى منهم                                   |  |
| ۲۴    | أوصاني (أبا هريرة) خليلي صلى الله عليه وسلم بثلاث لا أدعهن في سفر ولا حضر |  |
| ۲۴    | أوصى أبا هريرة بأن لا ينام إلا على وتر                                    |  |
| ۵٢    | أي إلا أن تو دوا قرابتي (قول ابن عباس)                                    |  |
| IDA   | آية المنافق ثلاث : إذا حدث كذب                                            |  |
| ۱۵۹   | أيدخل عليَّ أحدكم، وعيناه مملوءة زنا (قول عثمان)                          |  |
| 144   | ايعجز أحدكم أنيكون كأبي ضمضم                                              |  |
| ۸.    | بئس الخطيب أنت                                                            |  |
| 19+   | بدأ الإسلام غريبا و سيعو دكما بدا غريبا فطوبي للغرباء                     |  |
| 1 *** | بسم الله الذي لا يضر مع إسمه شيء في الأرض ولا في السماء                   |  |
| ٩٥    | يل نبيا عبدا                                                              |  |
| ٩٣    | تفقد عليا و فاطمة لصلاتهما من الليل                                       |  |
| 109   | تقاتلون قوماء نعالهم الشعر، و تقاتلو ن الترك                              |  |
| 100   | توسل عمر رضي الله عنه بالعباس رضي الله عنه في استسقائه                    |  |
| 1.44  | ثلاث لازمات لأمتي الطيرة والحسد وسوء الظن                                 |  |
| 100   | الجلباب على الحرائر من نساء المومنين                                      |  |
| 14    | حدثوا الناس بما يعرفون، أتريدون أن يكذب الله و رسوله                      |  |
| 14    | حدثوالناس بما يعرفون اتحبون أن يكذب الله و رسوله                          |  |
| ۲۴    | خص حذيفة بالسر                                                            |  |
| 101   | خصلتان لا يجتمعان في منافق: حسن سمت، و فقه في دين                         |  |
| ٩٣    | خير الأمور أوساطها                                                        |  |
| ٩٣    | خير دينكم أيسره                                                           |  |
| ۲۳    | خيرالناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم                             |  |
| 91    | ردعبدالله بن عمر للوسط بصيام نصف الدهر                                    |  |
| 1 / 9 | رغب عليه السلام في الفرار من الفتن                                        |  |
| 141   | الزهادة في اللنيا ليست بتحريم الحلال                                      |  |
| ۱۳۵   | السكينة والوقار في أهل الغنم، والفخر والخيلاء في أهل الخيل                |  |
| ۵۳    | سلمان منا أهل البيت                                                       |  |
| 111   | الشعر كلام، حسنه كحسن الكلام و قبحه كقبيحه                                |  |
|       |                                                                           |  |

# (۲۰۷)

| صح ثلاثة من كن فيه، فهو منافق                                           | 101   |
|-------------------------------------------------------------------------|-------|
| صل من قطعك وأعط من حر مك                                                | EAY   |
| الطاعم الشاكر كالصائم الصابر                                            | r • r |
| عائشة تعترض بين يديه اعتراض الجنازة، فلم يوقظها                         | ٩٣    |
| نحرض عليّ ربي ليجعل لي بطحاء مكة ذهبا                                   | 1 4 9 |
| علمت أنه ليس بوجه كذاب                                                  | 100   |
| على أي شيء با يعتم رسول الله علينة يوم الحديبية؟ قال : على الموت (سلمة) | 104   |
| فاذهب فأحكم ما هنالك                                                    | 4 + 4 |
| فاطمة بضعة منى يريبني ما يريبها                                         | ۵٢    |
| فانك لا تسطيع ذلكه فصم وافطر                                            | ٩٣    |
| فإنها تذكر الآخرة                                                       | 104   |
| الفتنة ههنا                                                             | ۱۳۵   |
| فجئت في الناس لأنظر فلما تبينت وجهه عرفت أن وجهه ليس بوجه كذاب          | 100   |
| فرب طاعم شاكر، خير من صائم صابر                                         | ۲۰۱   |
| فزوروا القبور، فإنها تذكركم الموت                                       | 104   |
| فما بال جلباب ضعيه عن راسك انما                                         | 100   |
| فنعمت مطية المؤمن                                                       | 125   |
| فيتمارى في الفوق                                                        | 10    |
| فيسألهم ربهم: "ما يقول عبادي"؛ فيقولو ن: يسبحونك                        | 119   |
| في صحف ايراهيم و على العاقل أن يكون عارفا بزمانه                        | خاتمة |
| قدبنا اللين غريبا وسيعو دغريبا                                          | 19.   |
| القصد في الغنى والفقر                                                   | 141   |
| قوم يستنون بغير سنتي و يهتدون بغير هدي                                  | 9 4   |
| كان الناس يسُلون رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الخير                  | 9 4   |
| كان في الأمم محدثون، فإن يكون في أمتي، فعمر منهم.                       | ۱۵۹   |
| كان (أبو هرير ة) له حيط فيه ألفا عقدة                                   | 180   |
| كان (حبيب ابن سلمة الفهر ي) مجاب المعوة                                 | 119   |
| كانوا يكرهون أن يستذلوا. فإذا قدروا عفوا                                | EAY   |
| كل الخصال يطبع عليها المؤمن ليس الخيانة والكذب                          | 101   |
| كنت أعرف انقضاء صلاة النبي بالتكبير (قول ابن عباس)                      | EEA   |
| كنت أعلم إذا انصرفوا بذلك (قول ابن عباس)                                | EEA   |
| لا تسبوا اللنياء فنعمت مطية المؤمن                                      | ۱۰۳   |
| لا تصلوا إلى القبور ولا تجلسوا عليها                                    | 102   |
|                                                                         |       |

(۲۰۸)

| * 1 *        | لا تظهر الشماتة بأخيك، فيعا فيه الله و يبتليك                         |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ١۵٩          | لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا قوما نعالهم الشعر                          |
| ٨٣           | لا تلعنوه، فوائلهُ ما علمت أنه يحب الله و رسوله                       |
| ۳ ۱۹ ۸۳      | لا تلعنه فإنه يحب الله و رسوله                                        |
| ٣            | لا يبلغ العبد أن يكون من المتقين                                      |
| ۳۲           | لا يبلغ العبد حقيقة التقوى (قول عمر)                                  |
| ۵۳           | لا يتوارث أهل الملتين شيء                                             |
| 119          | لا يجتمع ملاً فيدعوا بعضهم، ويؤمن بعضهم، إلا استجاب الله لهم          |
| 141          | لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذر ة من كبر                        |
| 110          | لا يزال لسانک رطبا من ذکر اللہ                                        |
| 119          | لا يقعدقوم يذكرون الله عزو جل إلا حفتهم الملائكة و غشيتهم الرحمة      |
| ۲۲۴          | لا يكن أحدكم كالعبدالسوء إن لم يخف لم يعمل                            |
| A 9          | لا ينبغي للمومن أن يذل نفسه                                           |
| 1 7 9        | لا، يا رب ولكن أشبع يوما و أجوع يوما                                  |
| 111          | لقد جنتم ببدعة ظلماً، أو لقد فقتم أصحاب محمد علما (قول ابن مسعو د)    |
| Ι <b>•</b> Λ | لقد سال الله باسمه الأعظم. الذي إذا سئل به أعطى واذا دعى به أجاب.     |
| 19•          | لم يأت أحد بمثل، ها جئت به إلا عو دي (قول ورقة)                       |
| 19•          | لم يات رجل قط بمثل ما جئت به إلا عو دي (ورقة بن نو فل)                |
| 11.          | لماجاءعليه السلام حلقة الذاكرين، تجاوزها و جلس مع المتذاكرين في العلم |
| ۸۳           | لو سرقت فاطمة وقد أعاذها الله من ذلك ولا تأخذكم بهما رأفة في دين الله |
| ٥٣           | لو كان الإيمان عندالثريا لنا له رجال من هولاء                         |
| ١٣۵          | لو كان الإيمان بالثريا، لأ دركة رجال منهم                             |
| 141          | ليس الزهد بتحريم الحلال، ولا بإضاعة المال                             |
| ١٠٣          | ليس الكذاب الذي يصلح بين الناس                                        |
| 122          | ليقل الحمد لله الذي ر د كيده إلى الوسوسة                              |
| 119          | ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يقرء ون القرآن                       |
| 519          | ما أعددت لها                                                          |
| 519          | ما أعددت لها؟ فقال: لا شيء إلا أني أحب الله و رسوله                   |
| 14           | ما أنت بمحدث قوما حليثا لا تبلغه عقولهم                               |
| 1 • 1        | ما تركت بعدي فتنة أصغر على الرجال من النساء                           |
| 119          | ما جلس قوم مسلمون مجلسا، يذكرون الله فيه إلا حفت بهم الملائكة         |
| 9 1          | ما خير رسول الله صلى الله عليه وسلم بين أمرين (قول عائشة)             |
| ٨٩           | ما سب قوم أميرهم إلا حرموا خيره                                       |
|              |                                                                       |

(۲۰۹)

| ما فعلت في راس العلم فتطلب الغرائب                                         | 4.4           |
|----------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ما كنت أعرف انصراف الناس من الصلاة (قول ابن عباس)                          | EEA           |
| ما مشي قوم إلى السلطان شبراً ليذلو ٥٠ إلا أذلهم الله تعالى                 | A 9           |
| ما من عبد مسلم يدعو لاخيه بظهر الغيب                                       | 100           |
| ما نفضنا التراب عن أيلينا من دفنه عليه السلام، حتى أنكرنا قلوبنا           | ۲۵            |
| معقبات لا يخيب قائلهن أو فاعلهن                                            | 1 + 9         |
| من استوى يوماه فهو المحروم                                                 | ٩८            |
| من أظلم ممن عبلني، خوفًا من ناري، أو طمعًا في جنتي                         | ***           |
| من اقال مسلما اقاله الله عثرتة                                             | rir           |
| من أهان سلطان الله في الأرض اهانه الله                                     | A 9           |
| من تتبع عورة أخيه المسلم تتبع الله عورته                                   | r   r         |
| من تتبع عورة أخيه تتبع الله عورته                                          | r 1 r         |
| من تشبه بقوم فهو منهم                                                      | 101           |
| من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه                                        | A 9           |
| من حوسب عذب                                                                | ۸•            |
| من زني زني به ولو بحيطان داره                                              | 154           |
| من ستر مسلما، ستره الله في المنيا والآخرة                                  | r   r         |
| من شغله القر آن عن ذكري و مسألتي أعطيته أفضل ما أعطى السائلين              | 114           |
| من شفع لأخيه شفاعة فاهدى له هلية                                           | I A I         |
| من عمل بما علم ورثه الله علم ما لم يعلم                                    | r • 9 .24 .rm |
| من قال: لا إله إلا الله، وجبت له الجنة                                     | ۲۳            |
| من قرأ سورة الفاتحة كل يوم لم ينتقر                                        | ١٢٣           |
| من كره من أمير ٥ شيأ، فليصبر عليه                                          | A 9           |
| من لم يكن يومه خيرا من أمسه، فهو مغبون                                     | ***           |
| المؤمن كيس فطن                                                             | 1 / 9         |
| المؤمن لا يذل نفسه                                                         | A 9           |
| نامت العيو ن و هدأت الجفون ولم يبق إلا أنت يا حي يا قيوم (قول أبي الدرداء) | I • A         |
| نسكوا نسكا أعجميا (قول ابن المسيب)                                         | 172           |
| نعم الرجل، لو كان يقوم من الليل (قول ابن عمر)                              | ۲۴            |
| نعم العبد صهيب لو لم يخف الله لم يعصه (قول عمر)                            | ٢٢٣           |
| نهى عليه السلام عن إضاعة المال.                                            | 141           |
| نهى عليه السلام عن التتريب للأمة عند جلدها في حدّالز نا                    | r   r         |
| نهى عبدالله بن عمرو عن سرد الصوم                                           | ۲۴            |
|                                                                            |               |

# (۲٦٠)

| واكرباه، فقال، واطرباه، غدا القي الأحبة، محمدا و حزبه (قول بلال)   | 100   |
|--------------------------------------------------------------------|-------|
| وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها                 | ۸۳    |
| ويلك! ومن يعدل إذا لم أعدل                                         | 109   |
| هم القوم لا يشقى بهم جليسهم                                        | 119   |
| يا أبابكر إرفع من صوتك شيأ وقال لعمر : إحفض من صوتك شيأ            | ٩٣    |
| يا أباذر إنك ضعيف و إنها أمانة                                     | 121   |
| يا عباس بن عبدالمطلب لا أغنى عنك من الله شيئا                      | ۵٢    |
| يا عبدالرحمن بن سمرقا لا تسأل الإمارة                              | ۱۷۳   |
| يا معشر النساء! اعقدن بالأنامل، فإنهن مسئولات مستنطقات             | 150   |
| يتعرض للسلطان وليس له منه النصف (قول ابن عباس)                     | A 9   |
| يخرج في هذه الأمة. ولم يقل: ''منها''. قوم تحقرو ن صلاتكم مع صلاتهم | 10    |
| يدخل أحدكم وفي عينه أثر الزنا (قول عثمان بن عفان)                  | 109   |
| يطبع المؤمن على الخلال كلها إلا الخيانة والكذب                     | 101   |
| يوشك أن يكون خير مال المسلم غنم                                    | 1 4 9 |
| اليد العليا خير من اليد السفلي                                     | 1 • 1 |
|                                                                    |       |

# (111)

# فهارس الأعلام

| رقم القاعدة                                  | اسسم                   |
|----------------------------------------------|------------------------|
|                                              | (الف)                  |
| 1.66                                         | أبان بن عثمان          |
| TAT                                          | أبواهيم النخعي         |
| **                                           | أبراهيم بن شيبان       |
| 172.07                                       | أبواهيم بن سعد         |
| AF- AF                                       | أبي بن كعب             |
| ۴۱۳،۸۵                                       | این أحلا               |
| ۳۳، ۲۶۱، ۲۶                                  | ابن أثيو               |
| 1 6 4                                        | أبي أمامة              |
| ۰۱۳۵،۱۳۰، ۲۳، ۳۳، ۳۳، ۳۳، ۲۷۰ ۱۳۵، ۲۳۱، ۱۳۵، | أحمدين حنبل            |
| r • 1 = 127 = 127 = 121 = 10A = 10P = 10P    |                        |
| ۳۲، ۳۳، • ۱۳                                 | أحمدين أبيالحواري      |
| ¥+,**                                        | أحمدين عاشر            |
| 1 1 * •                                      | أحمدين محمد النهاو ندي |
| 1 • 1                                        | إسامة بن زيد           |
| ۲                                            | ابن إسحقالتجيبي ١٣، ١٣ |
| 177                                          | إسحق بن عيسمي الطباع   |
| 10.*                                         | إسماعيل بن إسحاق       |
| r 1 m                                        | الأسود الأقطع          |
| ۳۳.                                          | أشهب                   |
| ۱۱۸ ا، خاتمه                                 | الأشعري، أبوموسى       |
| ۵۲, ۵۲                                       | الأعراج                |
| ۳۳.                                          | الأعمش                 |
| ra, Pa                                       | أمام الحرمين           |

| لآمدي                    | ٨٢                                               |
|--------------------------|--------------------------------------------------|
| انس بن مالک              | 12 + 0197 01 + 10 040 077                        |
| لأيكي العجمي             | r 17                                             |
| (ب)                      |                                                  |
| لباجي، أبوالوليد         | ۲۸                                               |
|                          |                                                  |
| لبخاري ۲،۱۷              | د اه۳ د ا۳۵ د ۱۳ + دا ۱۸ د۸۳ د ۲۳ ده ۲ د۳۲ د۳۳ د |
| -100                     | TIT (T + I (19 + (1A9 (12A (12T (100             |
| لبستي، أبوالفتح          | 4                                                |
| لبسطامي                  | ۵۹                                               |
| بشر الحافي               | ۱۳۵،۳۲، ۳۳                                       |
| بشر بن الحارث            | ۱۳۳۰<br>۱۳۳۰                                     |
| بن بشكوال                | ۲۸                                               |
| لبغوي، أبوالقاسم         | ٨۵                                               |
| أبوبكر الباقلاني         | A9                                               |
| ابوبكر الدقي             | **                                               |
| ابو بكر الصليق           | ۳۳، ۳۳، ۲۵، ۳۵، ۳۲، ۳۲، ۱۹، ۹۱۱، ۳۵۱، ۹۵۱        |
| אנ                       | 100,100                                          |
| لبلالي                   | 1A 61A                                           |
| ليوني                    | 188 .188 .28 .09 .09                             |
| لبيهقي                   | IAY                                              |
| (ت)                      |                                                  |
| لتازغدري                 | ٣2                                               |
| لترمذي                   | د ۱۲۷ د ۱۲۳ د ۱۲۷ ۲۰ ۱۳ د ۱۰۳ د ۸۹ د۸۰ د ۲۳      |
|                          | 411, 921, • • 1 / • 1 / • • / 2 • / 1 / 0        |
| لتفتازاني                | ٣2                                               |
| لقي اللهين بن دقيق العيد | ٥٩                                               |
| بن تيميه، تقي الدين      | 21-09                                            |
|                          |                                                  |

# (111)

# (۲٦٣)

# (ج)

| ابن جابر الغساني                     | ۳ <i>۷</i>                               |
|--------------------------------------|------------------------------------------|
| جبريل                                | ۵، ۲۵، ۲۲ ا                              |
| ابن جريج                             | 1 1 A 60 0                               |
| الجرجاني، أبو أحمد                   | ٨٢                                       |
| الجريري، أبو محمد                    | ۸۳ «۳۵ «۳۳                               |
| الجزولي، محمد بن سليمان، أبو عبدالله | 119                                      |
| جعفر بن أبي طالب                     | ۲۴                                       |
| جعفر بن عبدا لله                     | ٣٩                                       |
| جعفر ين نصير                         | ۰. ۴                                     |
| ابن الجلا، أحمد بن يحي               | የተኖሩተኖላ ሞና ሞና                            |
| ابن أبي جمرة                         | ۵۲،۵۲، ۹۲، ۱۱، ۱۵۲، ۱۵۲، ۹۷۱، ۱۷۵، خاتمه |
| الجمعي، أبو خليفه                    | 1.10                                     |
| جنيد                                 | ۰۷۰ ۵۵۳ ۵۳۶ ۵۳۵ ۵۳۵ ۴۳ ۰۲۳ ۱۸۰۱۷ ۱۵ ۵۱۴  |
|                                      | ۵۱ ۲۸ ۵۱ ۳۵ ۵۱۳۰ ۱۳۵ ۵۱۳۰ ۵۱۳۵ ۵۱۳۳ ۵۸۳  |
| ابن الجوزي                           | ۲۱۷،۲۱۳،۲۱۳،۲۱۱،۱۳۳،۱۲۲،۹۱،۴۵            |
|                                      | 221 c2 c2 + 4 c2 + 4                     |
| ابن جوصا                             | ٨۵                                       |
| (J)                                  |                                          |
| ابن أبي حاتم                         | 184                                      |
| بن الحاج<br>ابن الحاج                | ۵۹، ۵۹، ۲۷، ۲۸، خاتمه                    |
| .ن<br>ابن حاجب الفرعي                | 1 1 9                                    |
| حاجي خليفة                           | ا ا ب ه ۱۹                               |
| الحاكم                               | ۵۱۱، ۱۱، ۱۱، ۱۳، ۱۵۹                     |
| ابن حبان                             | 110 110                                  |
| ېن مېيې<br>ابن مېيې                  | 12 - 12                                  |
| بن سيب<br>حبيب بن سلمة الفهري        | 119.119                                  |
| ÷ 50 00 + 40                         |                                          |

# (۲٦٤)

| امت ، امت ، مت            | - <b>i</b> - <b>b</b>        |  |
|---------------------------|------------------------------|--|
|                           | الحجاج                       |  |
| 20 00 00 00 00 12         | ابن حجو                      |  |
| 4 4                       | حذيفة بن اليمان              |  |
| 6 9                       | المحواني                     |  |
| ۸۲                        | الحرستاني، القاضي جمال الدين |  |
| ۳۵                        | الحريري                      |  |
| ۸۲، ۵۸، ۹۸، ۹۸، ۹۸        | ابن حزم، أبو محمد            |  |
| ۵۴ ،۵۴                    | الحسن البصري                 |  |
| ۵۲                        | الحسن بن علي                 |  |
| 172                       | أبوالحسن بن زهير             |  |
| ۵۲                        | الحسين بن علي                |  |
| ۵۰ ۵۳۰ ۸۳۱۰ و۳۹ د ۵۴      | الحضر                        |  |
| ۸۲، ۱۳۱۲، ۱۳۹، ۱۷۱، خاتمه | الحضرمي، أبوالعباس           |  |
| 150                       | أبو حفص النيسابوري           |  |
| •       •                 | حكيم بن حزام                 |  |
| ۸۳ «۳۳                    | حلاج                         |  |
| r 1 ° L 1                 | حمادبن زید                   |  |
| ٣٢                        | حما دبن سليما ن              |  |
| ٨٢                        | حمزه بن الموازيني            |  |
| ۵۲، ۲۹۱                   | أبو حمزة                     |  |
| ۲۳، ۲۳                    | أبو حنيفة، نعمان             |  |
| *****                     | أبو حيان                     |  |
|                           | ( <del>خ</del> )             |  |
| 9.1                       | -                            |  |
|                           | خارجة بن زيد                 |  |
| 119                       | خالدين الوليد                |  |
| 1 • 1 • 7 • 6 • 6 • 6 •   | خديجة بنت خويلد              |  |
| 184.181                   | الخراز، أبو سعيد             |  |

# (۲۱۰)

| الخصكفي              | ٣2                                       |
|----------------------|------------------------------------------|
| خطيب البغدادي        | 11. • • • • • • • • • •                  |
| ابن خفيف             | ٩.                                       |
| ابن خلکان            | m, m, ar                                 |
| حمزه بن عمرو الأسلمي | ግዮኑ ግዮ                                   |
| الخواص               | 1 • 1 • 4 *                              |
| خيرالنساج            | 124.424.424.424.424.424.424.424.424.424. |
| (د)                  |                                          |

#### الداراني، أبو سليمان 1+1.24.15 ۲۴ داو د عليه السلام ۲۳، ۳۷، ۷۵، •۱۱، ۹۱۱، ۹۱۱، ۲۵، ۲۷۱، ۹۵۱، ۲۱۲، خاتمه أبو داو د أبو داو د الطياسي 174 أبو الدرداء 100 - 1 + 1 - 07 - 10 الدقاق، أبو علي ١٣٣ الدمياطي 14 الدهماني، أبو يوسف 100 ابن دقيق العيد ٩Λ (ذ) أبو ذر 125.70 الذهبي 10. 11. 11. 22. 24. 10. 10 الذهلي، محمد بن يحي ۴٩ ذوالخويصره 109 ذوالنون المصري 171 77 11 ابن ذي سکين r 10 . AD () 114 ابن راهويه ٥٣ ابن رجب

| الرازي، أبو حاتم                | ٦٦                     |
|---------------------------------|------------------------|
| الرشيد                          | 102                    |
| الرقاق، أبوالحسن                | ٣٢                     |
| رويم                            | 184                    |
| (j)                             |                        |
| الزبير بن بكار                  | 172                    |
| زركشي                           | ۲۳                     |
| زروق                            | ۵ • ۲۰∠                |
| الزعفراني، الحسن بن محمد        | ٦                      |
| أبي الز فاد                     | rr                     |
| زينب                            | ۵r                     |
| الزنجي، مسلم بن خالد            | ۲۳                     |
| الزهري، ابن شهاب                | 182 091 008 084 088    |
| ابن أبي زيد، أبو محمد القيرواني | ۰۵۰ ۰۵، ۲۲، ۲۸، ۲۸، ۲۹ |
| أبو زيدالثعالبي                 | 119                    |
| (س)                             |                        |
| سالم                            | 9 (                    |
| السبتي                          | 102                    |
| ابن سبعين                       | ۲۱۳،۱۰۸،۸۵،۵۹          |
| السبكي، تا ج الدين              | 109                    |
| السبيعي، أبي أسحق               | ۲۳، ۳۳                 |
| السخاوي                         | 119.09.000.02          |
| سحنون                           | 182 082 089 089        |
| سري السقطي                      | 18+ 111 11             |
| أبي سريحة                       | * 19                   |
|                                 |                        |
| این سعد                         | ۵۳۰۳۳                  |
| اين سعد<br>سعد بن أبي وقاص      | ۵۴،۴۴<br>۱۵۸،۱۵۸،۱۲۵   |

(۲۱۱)

# (۲٦٢)

| أبى سعيد بن الأعر ابي                           | ۵ •                                                |
|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| سعيد بن جبير                                    | 107 - 107                                          |
| أبو سعيد الخذري                                 | 129 - 112 - 116 - 20                               |
| سعيد بن المسيب                                  | 12.41.91.91.91.91.91.91                            |
| سفيان الثوري                                    | 122 0127 0127 091 088 012 013 018                  |
| سفيان بن عينه                                   | ግግኑ ግግኑ ዞ ግ                                        |
| سلمان الفارسي                                   | ۵۳ - ۵۳                                            |
| أبي سلمة                                        | 9 (                                                |
| ام سلمة                                         | ٣٦                                                 |
| سلمة بن الأكوع                                  | 101.101                                            |
| السلمي، ابوعبدالرحمن محمد بن الحسين             | ۲۰ ۲ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۲۰                              |
| سليمان بن موسى الكلاعي، أبو الربيع              | 100                                                |
| السليمان، السيد                                 | 199.110                                            |
| سليمان بن يسار                                  | ۲۳، ۲۳                                             |
| ابن السمعاني                                    | ۵۳                                                 |
| السهروردي، أبو نجيب عبدالقاهر ٢٥، ٥             | ۵، ۹ %، ۱ • ۱، ۳۳۱، ۲ ۳۱، ۲۴۱، ۳۴۱، ۳۴۱، ۳۰        |
| السهروردي المقتول، شهاب اللين. فانه يحيى        | ين حيش ۲۵                                          |
| سهل بن عبدالله، التستري                         | ۲۱۳،۱۷۵،۱۳۴،۸۵،۸۳،۷۲،۴۵،۱۲                         |
| سهل بن سعد الساعدي                              | 141                                                |
| ابن سيرين                                       | • ٦، • ٦، ٦۵، ۵۲                                   |
| السيوطي                                         | 12 · 12 · 12                                       |
| (ش)                                             |                                                    |
| ر می<br>الشاشی، أبو بكر محمدبن أحمد             | 14                                                 |
| الساسي، بو بحر محمدين احمد<br>الشاذلي، ابوالحسن | ۱۵<br>۲۹ م. ۵۹ م. ۵۹ م. ۵۷ ۵۷ ۸ و ۱۳ ما۳۲ ما۲۵ ۱۳۵ |
| المنافلي، ابو محسن                              | 199.12                                             |
| is str                                          | ۲۲، ۲۳، ۳۳، ۳۳، ۵۳، ۲۳، ۹۳، ۹۷، ۹۸، ۹۱۱،           |
| الشافعي                                         | 124.102.171.171.171                                |
|                                                 | 141 clu4 clr i clr i clr i                         |

# (۲۱۸)

| 122119                            | الشاطبي، أبو اسحق         |
|-----------------------------------|---------------------------|
| 120                               | شا٥بن شجاع الكرماني       |
| ۱۳۰ ۰۸۳ ۵۳۵ ۵۳۳ ۲۳                | الشيلي                    |
| ۳۴<br>۲                           | این شیلو ن                |
| r 18 a 188 a 182 a Ab             | الششتري                   |
| 122 466 462 4 10                  | شعبة                      |
| r2 .rr                            | الشعراني                  |
| 27                                | شهبة محمدبن إسماعيل، قاضي |
| r r                               | الشيباني، محمد بن الحسن   |
| 177                               | ابن أبي شيبة              |
|                                   | (ص)                       |
| 172 (172                          | صالح بن أحمد بن حنبل      |
| ۸۵                                | الصفار                    |
| ۵۲                                | صفية                      |
|                                   | (ض)                       |
| LAY                               | أبي ضمضم                  |
|                                   |                           |
|                                   | (ط)                       |
| ۲۱۴ خاتمه                         | أبو طالب المكي            |
| ۵۲، ۵۲                            | طاووس                     |
| ۲۱۴                               | أبو طاهر المغربي          |
| ۵۵، ۲۵، ۲۰۹، ۹۰۱، ۱۳٬۱۰ ۲۰۱۵، ۲۱۹ | الطبراني                  |
| 182 .44                           | الطرطوشي                  |

12 . 00

الطيالسي، أبوالوليد هشام بن عبدالملك ٢٢

أبو طلحة

# (119)

# (E)

| ۲۵، ۳۲، ۳۲، ۸۰، ۸۰، ۹۵۱                          | عائشة                     |
|--------------------------------------------------|---------------------------|
| 100.08.08                                        | عباس                      |
| ~~                                               | عاصم بن أبي النحود المقري |
| 101.091                                          | عامر بن سعدين أبي وقاص    |
| 172                                              | عبدالرحمن بن أبي القاسم   |
| ا ۲۳                                             | عبدالرحمن بن سمرة         |
| ۵۳                                               | عبدالرزاق ابن الشيخ       |
| 4 m, mm, k m                                     | عبدالرزاق بن همام         |
| ا ۲                                              | عبدالسلام المسراتي        |
| 25 .27 .47 .47                                   | عبدالسلام بن مشيش         |
| ۸۵                                               | عبدالغني بن سعيد          |
| 121 : 12 • 11 7 • 1 172 : 200 : 200 : 600        | عبدالقادر بن أبى صالح     |
| ٨٢                                               | عبداللطيف بن أبي سعد      |
| 100                                              | أبو عبدالله البكري        |
| ٣٢                                               | عبدالله الزموري           |
| 102                                              | أبو عبدالله الفخار        |
| 100                                              | أبو عبدالله القرشي        |
| 9 1                                              | عبدالله بن إبراهيم        |
| I • A                                            | عبلالله بن بريدة          |
| 1.10                                             | عبدالله بن بسبر           |
| 9 1                                              | عبدالله بن الحكيم         |
| ۱۵۳                                              | عبدالله بن زبير           |
| 1 * *                                            | عبدالله بن سلام           |
| ۱۰۳۰                                             | عبلالله بن ضمرة           |
| • ۳۲ ۲۲۵ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲                | عبدالله بن عباد           |
| ۱۷۷ د ۱۵۳ د ۱۵۳ د ۱۸ د ۱۱۸ د ۱۸ ما د ۱۵۳ د ۱۵۳ د | عبدالله ابن عباس          |

| ۲) | ۷ | • | ) |  |
|----|---|---|---|--|
|----|---|---|---|--|

| عبدالله بن عبدالعزيز البكري      | 170                                                    |
|----------------------------------|--------------------------------------------------------|
| عبدالله بن عمر                   | ተግራ ግዮሩ ግዮሩ ግዮራ ግዮ                                     |
| عبدالله بن عمرو                  | 9 F . 4 F . 4 F                                        |
| عبدالله بن المبارك               | ۵۱، ۲۳، ۳۳، ۳۲، ۵۳۱، ۵۳۱                               |
| عبدالله بن المسور                | r • 9                                                  |
| عبدالله بن يحي                   | • ۳۰                                                   |
| عبدالوارث                        | ٦                                                      |
| العبدوسي، أبو محمد               | ٣2                                                     |
| أبي عبيده بن الجواح              | ۳۲، ۱۱۹                                                |
| عبيده بن عبدالله                 | 9.1                                                    |
| عبيدالله بن مبارك                | ۲۳)<br>۲۳                                              |
| عثمان ۳۳                         | 125 . 199 . 197 . 197 . 195 . 175 . 171 . 91 . 97 . 71 |
| أبو عثمان                        | 180.180.188                                            |
| العجلوني                         | 97                                                     |
| ابن عجيبة                        | 1 1 1                                                  |
| عدي بن حاتم                      | ۸.                                                     |
| ابن العربي الحاتمي               | ۴ ۱۴ ۲۰۰۸ ۲۰۱۸ ۱۲۳ ۲۱۲۰ ۲۰۱۰ ۲۰۱۰ ۲۰۱۸ ۲۰۱۸ ۲۰         |
| ابن العربي القاضي                | 100 . 70 . 12                                          |
| عروة                             | 1 • 1 • 1                                              |
| ابن العريف                       | INA . 128 . 6 A . 89 . 89                              |
| ابن عطاء الله الاسكندري          | ۵، ۱۵، ۱۷۲، ۸۱، ۲۳، ۱۹۵، ۱۳۵، ۱۳۵، ۱۹۵۰ خاتمه          |
| عطابن رباح                       | ۲۹، ۲۹، ۲۰، ۲۹، ۲۰۱۱                                   |
| عطاءبن يسار                      | ۲ ۳۱                                                   |
| ابن عطيه السعدي، عبدالملك بن محم | 11. 11. 11.                                            |
| العفيف التلمساني                 | ۲ ۱۳ ۸۵                                                |
| عقبة الجهني                      | r 10                                                   |
| عقبه بن عامر                     | 1 4 1                                                  |
| علي                              | ۳۳، ۳۳، ۵۵، ۹۲، ۱۹، ۱۱۰، ۱۱، ۱۱، ۲۵۱                   |
|                                  |                                                        |

|                                                | ابو على الجوزجاني ١٣٥              |
|------------------------------------------------|------------------------------------|
| ٣2                                             | علي القاري المولى                  |
| 1                                              | علي بن حسام الدين المتقي           |
| ۲۸ - ۵۰                                        | ابن العما د الحنيلي                |
| ۱ ۴ •                                          | عمر البناء                         |
| اس ۲ م، ۵۵، ۲۲، ۳۲، ۳۲، ۱۹، ۸ +۱، ۱۱، ۲۳۱، ۲۳۱ | عمر بن الخطاب ۳۳، ۳                |
| 444.04.104.104.100.100.104.104                 | .170                               |
| 771.91.40.00                                   | عمر بن عبدالعزيز                   |
| ٣٢                                             | عمران الجاناتي                     |
| r r                                            | ابى عمران الفاسي                   |
| ۱۳۵                                            | عمرو بن العاص                      |
| ۵٣                                             | ابوعمرو بن العلاء                  |
| ب ب                                            | عمرو بن دينار                      |
| 172                                            | العنبري، إبراهيم بن اسماعيل الطوسي |
| 102.0+.19                                      | عياض بن موسى القاضي                |
| 1                                              | العيدروسي                          |
| 102                                            | عيسمي ابن جعفر                     |
|                                                | (ż)                                |
| ٣٧                                             | ابن غازي                           |
| 1                                              | ،بل عاري<br>غالب بن الشبلي         |
| ۲۱۳،۱۵۷،۱۳۵،۵۹،۵۹،۵۲                           | الغزالى<br>الغزالى                 |
|                                                |                                    |
|                                                | (ف)                                |
| ۲۱۳ ۸۵                                         | ابن الفارض                         |
| 1844184                                        | ابن الفاكهاني                      |
| ۱۱۰ می مرد مرد مرد مرد ا                       | فاطمة                              |
| ЧА                                             | فخراللنين بن عساكر                 |
| ۸۵                                             | فربري                              |

(111)

# (111)

| 1 • 1                                        | لفرغاني                      | A |
|----------------------------------------------|------------------------------|---|
| 129 . 124 . 124                              | لفضيل بن عياض                | h |
| ٨۵                                           | ين فورک                      | ١ |
| ۴۷                                           | لفيروز آبادي                 | h |
|                                              | (ق)                          | ) |
| ٩. ٩<br>٩                                    | لقابسى                       | h |
| بد اند<br>ا                                  | -                            |   |
| 11+ 211                                      | بي قتادة                     | ١ |
| ۴۷                                           | لقرافي                       | h |
| 9 1                                          | لقرظي                        | A |
| AY.                                          | لقسم بن عساكر                | A |
| ۲۱۹، ۲۰ ۹۵، ۲۱۹ ، ۱۳۸، ۱۳۵، ۱۳۳، ۲۰۹، ۵۹، ۳۲ | لقشيري                       | h |
| 102 000 000 002 002                          | لقوري                        | A |
| ٨۵                                           | لقونوي                       | A |
|                                              | رک)                          | ) |
| به به                                        | بن کاتب                      | ١ |
| ٣٣                                           | كامل مصطفى الشيبي            | - |
| ۵                                            | لكارزوني                     | h |
| 1 1 4                                        | بن کثير                      | ١ |
| 1 • 9                                        | کعب بن عجرة                  | - |
| ٦٢                                           | کعب بن مالک                  | - |
|                                              | كمال الدينالمغربي ٢٨         | - |
| 1 • 1*                                       | م كلثوم بنت عقبه بن أبي معيط | Î |
| ۵۲                                           | م كلثوم بنت علي              | ١ |
|                                              | (L)                          | ) |
| ۵۵، ۵۵، ۲۷، ۲۷                               |                              |   |
|                                              |                              |   |

# (۳۷۳)

|                                                                   | (٩)                            |
|-------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| ۲، ۲۵، ۸ + ۱، ۱۲۳، ۲۷۱، ۱۲۱، ۱ + ۱، ۲۱۲، خاتمه                    | ابن ماجه                       |
| ، ۱۰ ۷ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۵۰ ۵۰ ۲۰ ۲۰ ۹۰ ۱۵ ۲۵ ۵۵ ۵۰                        | مالک بن أنس                    |
| ^ 0 •   2 7 •   2 7 •   0 0 •   7 2 •   7 7 •   7   •   1 9 •   • | ٨                              |
| 1 • A                                                             | مالک بن مغول                   |
| ۸۵                                                                | ابن مجاهد                      |
| r r                                                               | محارب بن دثار                  |
| ۵۱، ۲۳، ۲۳، ۵۳، ۹۵، ۲۲، ۵۰۱                                       | الحارث المحاسبي                |
| ۱۵۳ ، ۱۳۹ ، ۱۲۱ ، ۱۱۵ ، ۱۰۹ ، ۸۳ ، ۵۲ ، ۵۲                        | محمد صلى الله عليه وسلم        |
| ۳ <i>۴</i>                                                        | محمد بن إسحاق                  |
| ٣٢                                                                | محمد بن الحسن اليقظيني         |
| 119                                                               | محمد بن سليمان الصعلو كي       |
| ۲۳                                                                | محمد بن سليمان اللبا د         |
| н н<br>1                                                          | محمد بن سوار                   |
| 172                                                               | محمد بن صالح                   |
| ٣٢                                                                | محمد بن عبدالله بن مالك الطائي |
| ١٣۵                                                               | محمد بن الفضل                  |
| ۲۹ ۳۵ » ۲۹ ۳۹<br>۲                                                | محمد بن المنكدر                |
| ۱۵                                                                | محمد بن يوسف الفريابي          |
| ۸۵                                                                | محمو دبن سكبتكين، السلطان      |
| 1                                                                 | محمو د، السلطان، صاحب كجرات    |
| FFF (121 (142 (1FF                                                | أبو ملين                       |
| r 4 ° L 1                                                         | ابن المليني                    |
| 102                                                               | أبي موثد الغنوي                |
| A   *A                                                            | المرجاني                       |
| 191120.120.20.20.00                                               | المرسي، أبوالعباس              |
| ۱۳۰                                                               | مروان بن محمد                  |

#### 100 . 171 . 171 . 12 ابن مسعو د 01.01 مسطح LI . • ٣، ٢٣، ٣۵، ٣٢، • ٨، ٥٨، ٩٨، ٢٩، ٢٩، ٨١١، مسلم 19 • . 127 . 109 . 102 . 107 . 170 . 172 . 1 19 100.40.40 معاذ PT (PT ( ) A معرو ف الكرخي أبو المعالي 14 معاوية 119 .1 + 1 .00 141 مغيره بن شعبة أبو مصعب 114 19+ مصعب بن سعد ابن المظفر ۸۵ المقدسي 112.112 مكحول ۵۴ المكناسي، القاضي ٢٧ ابن الملقن 1 11 المناوي 15 . 1 . 9 . 10 المنذري 119 الموصلي، أبو بكر 14 موسى الكاظم 102.102 ابن موسى المشرع، أحمدبن أحمد 110 ابن مهدي ۴۲ المهدي العباسي 104 أبو مهدي الماواسي ٢٢ الهروي، منصور بن عبدالله 150 10 + (17 / (11 + (17 - 17 موسى عليه السلام ميمونة، أم المومنين ۴۲ ٨٣ لويس مسينو ن

# (۲۷٤)

# (۲۷۵)

|                                             | (ن)                               |
|---------------------------------------------|-----------------------------------|
| ۴ ۵۰ م ۲۰                                   | نافع مولى عبدالله                 |
| ٣٢                                          | النابلسي                          |
| ساسا ا مراسا ا                              | ابن نجيد                          |
| ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰                           | أبو نصر السراج                    |
| 174                                         | أبو نصر الفقيه                    |
| ما ه د ۱ ۲۵ مار ۲۹ مار ۲۹ مار ۱۳۵ مار م     | أبو نعيم                          |
| ولاجه داع و دا ۸۷ داری دارد دا ۲۸ دا ۴۰ دا  | (* 3.                             |
| r10                                         |                                   |
|                                             |                                   |
| ۵۱، ۲۸، ۲۸، ۸۰، ۸۳، ۲۸، ۱۳۰۱، ۱۳۰۹، ۱۳۰     | النووي                            |
|                                             | (9)                               |
| F 1 F                                       | واثله بن الأسقع                   |
| ۲۳                                          | الواقدي                           |
| ۷۳                                          | الوراق، محمد عبدالله بن محمد      |
| 14+,44                                      | ورقة                              |
| ۲۹» ۲۹                                      | وكيع بن الجراح                    |
| r r                                         | اين وهب                           |
| 67° 67                                      | و هب بن منبه                      |
|                                             | (8)                               |
| ٣٧                                          | ابن هلال                          |
| 125.00                                      | الهروي                            |
| ۲۳، ۳۵، ۳۲، ۵۲، ۳۰۱، ۱۹، ۲۱، ۳۲۱، ۵۳۱، ۵۳۱، | أبو هريرة                         |
| 414.19.109                                  |                                   |
| 171                                         | هشام بن عروة                      |
| A0                                          | ابن هو د                          |
| 12 - 1                                      | الهندي (علي بن حسام الدين المتقي) |
| 4.1                                         | الهيثم بن حبيب الصواف             |
| 4.2                                         | هيشم بن مهدي                      |

# (۲۷٦)

|              | (ى)                 |
|--------------|---------------------|
| 174          | اليافعي             |
| ۵۱، ۲۳، ۲۳   | يحي القطان          |
| ٣٣           | يحيى بن آدم         |
| ~~           | يحي بن بكير         |
| 100          | يحيي بن معاذ الرازي |
| 152 .05 .10  | يحي بن معين         |
| 174          | يحي بن يحي التميمي  |
| 101          | يزيد بن أبي عبيد    |
| 1 A Y        | يزيد بن ميسرة       |
| 110          | يسيرة بنت ياسر      |
| 12 + 1 1 0 2 | أبو يعزى            |
| 174          | يعقوب بن إبراهيم    |
| ۱۷۳          | يوسف عليه السلام    |
| ٢٢           | أبو يوسف، القاضي    |
| 122.120      | يوسف بن الحسين      |

| ۲) | ۷۷) |  |
|----|-----|--|
|----|-----|--|

| اسم الكتاب اسم المصنف / المؤلف قاعدة رقم<br>الم والمتعلم أبو نعيم الأصفهاني (م ٢٥٢ / ٢٥١١) ١٩١<br>أبو محمد عبدالحق ابن سبعين الأشييلي ٢٠١<br>(م ٢٢٩ / ٢٤١٠)<br>أبو الحسن علي بن عبدالله الشا ذلي ٢٠٩<br>(م ٢٥٢ / ٢٥٦١)<br>ابو زكريا يحى بن شرف النووي ٢٠٩ |            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| بو محمد عبدالحق ابن سبعين الأشيبلي ٢٠٩<br>(م ٢٢٩ / ٢٤٠٠)<br>بو الحسن علي بن عبدالله الشا ظلي ٢٠٩<br>(م ٢٥٢ / ٢٥٢٠)<br>ابو زكريا يحي بن شرف النووي ٢٠٩                                                                                                     |            |
| (م ۲۲۹ / ۲۷۱۰)<br>بوالحسن علي بن عبدالله الشا ذلي<br>(م ۲۵۲ / ۲۵۱)<br>ابو زكريا يحي بن شرف النووي ۲۰۱                                                                                                                                                     | أحزاب      |
| أبوالحسن علي بن عبدالله الشاظي (م ۱۰۸<br>(م ۲۵۲ / ۲۵۸)<br>ابو زكريا يحي بن شرف النووي ۲۰۱                                                                                                                                                                 |            |
| (م ۲ ۲۵ / ۲۵۱)<br>ابو زکریا یحی بن شرف النووي ۲۰۱                                                                                                                                                                                                         |            |
| ابو زكريا يحي بن شرف النووي ٨ • ١                                                                                                                                                                                                                         | أحزاب      |
|                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                           | أحزاب      |
| (4 × × × × × × × × × × × × × × × × × × ×                                                                                                                                                                                                                  |            |
| رم الدين أبو حامد محمد الغزالي (م ۵۰۵ / ۱۱۱۱) ۹۵، ۷۵، ۵۵، ۸۸،                                                                                                                                                                                             | إحياء علو  |
| r1r.102.1r0                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| في مغازي رسول الله و أبو الربيع سليمان بن موسى الكلاعي ٢٠٥                                                                                                                                                                                                | الإكتفاء   |
| خلفاء (م ۲۳ ۲/ ۲۳۳۲)                                                                                                                                                                                                                                      | الثلاثة ال |
|                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
| حيط أبو حيان محمد الغرناطي الأندلسي ٢١١                                                                                                                                                                                                                   | البحر الم  |
| (1888/280)                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| وس الحاوي لتهذيب أبو الفضل بن عطاء الله الأسكندري ٩٢، ٢٣                                                                                                                                                                                                  | تـاج الـعر |
| (18+9/2+9p)                                                                                                                                                                                                                                               | النفوس     |
| ر والتسجيب في شرح عمر بن علي بن سالم اللخمي الأسكندراني ٢٢                                                                                                                                                                                                | التحريـ    |
| ل أبي زيد القيرواني المالكي المعروف ابن الفاكهاني (م ٢٢                                                                                                                                                                                                   | رسالة ابز  |
| (ITT +/                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| و الترهيب أبو محمد عبدالعزيز المنذري ١١٩                                                                                                                                                                                                                  | الترغيب    |
| (4 Y GY / A GY I )                                                                                                                                                                                                                                        |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                           | تلبيس إبا  |
| (18+1/0920)                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| أبو عبدالله بن عباد الرندي (م ٩٢ ٢ /١٣٨٩) ٩ ٩                                                                                                                                                                                                             | التنبيه    |

# فهرس الكتب الواردة في المتن

| ۲) | ۷۸) |  |
|----|-----|--|
|----|-----|--|

| التنوير                       | أبوالفضل بن عطاءالله الأسكندري              | ۲۳            |
|-------------------------------|---------------------------------------------|---------------|
|                               | (م ۶۰۹ / ۲۰۰۹)                              |               |
| الحكم العطانية                | أبوالفضل بن عطاءالله الاسكندري              | 1.5           |
|                               | (م ۶۰۹ / ۲۰۰۹)                              |               |
| حلية الاولياء                 | أبو نعيم أحمد بن عبدالله الأصبهاني          | ٣             |
|                               | (1+ ** 1/ ***)                              |               |
| دلائل الخيرات                 | أبـو عبـدالله محمدبن سليمان الجزولي(م • ١٨٧ | 119           |
|                               | (1843)                                      |               |
| الرسالة                       | أبو محمدعبيدالله بن أبي زيد القيرواني       | ۵۰            |
|                               | (م۲۸۳۱و ۳۹۰ / ۲۹۹۱و ۲۰۰۰)                   |               |
| الرسالة                       | أبوالقاسم عبدالكريم القشيري                 | ٩ ۵، ٩٢       |
|                               | (م ۲۵ / ۲۲۰)                                |               |
| رسائل الصغرى                  | أبو عبدالله بن عباد الرندي (م٢٣٢ /٢٩٢)      | ۴۷            |
| سراج المريدين                 | أبو بكر محي الذين محمد ابن العربي           | 09 «MZ        |
|                               | (۱۲۳۰/ ۲۳۸)                                 |               |
| السنن للتر مذي                | الإمسام مسحسمه بسن عيسسيٰ التسومسذي         | A 9           |
|                               | (م ۲۵ / ۲۷ م ۲۱)                            |               |
| عارضة الأخوذي                 | القاضي أبو بكر محمد ابن العربي المالكي      | 1 • 9         |
|                               | (م ۳۳۵ / ۱۱۳۸ )                             |               |
| فتوحات المكية                 | أبو بكر محي الدين محمدبن العربي الحاتمي     | r 1 m         |
|                               | (۱۲۳۰/ ۲۳۸۹)                                |               |
| قواعدالقرافي :أنوار البروق في | أحمد بن إدريس القرافي المصري                | ۴۷            |
| أنواع الفروق                  | (1804/ 1467)                                |               |
| قوت القلوب                    | أبو طالب المكي (م٢ ٣٨ / ٩٩ )                | ۴۱۴،۷۵،۷۰ ،۵۹ |
| كتاب مواقف الغايات في أسرار   | أبو الِعباس أحمدالبوني (م٢٢٢ /٢٢٥)          | ۹ ۵           |
| الرياضيات                     |                                             |               |
| محاسن المجالس                 | أبو العباس احمدابن العريف (م٢ ٥٢ /١ ١٣ ١)   | 125           |
|                               |                                             |               |

| ( | ۲ | ۷ | ٩ | ) |
|---|---|---|---|---|
|---|---|---|---|---|

| مدخل الشرع الشريف             | أبو عبدالله محمد بن الحاج المالكي الفاسي    | ۹ ۵، خاتمة |
|-------------------------------|---------------------------------------------|------------|
|                               | (م ۲۳۷ / ۲۳۲۱)                              |            |
| المدونة في فروع المالكية      | أبو عبدالله ابن القاسم المالكي              | 184        |
|                               | (191)                                       |            |
| المضنون به عن غير أهله        | أبو حامد محمد الغز الي (م۵ • ۵ /۱۱۱۱)       | rir        |
| معراج السالكين                | أبو حامد محمد الغز الي (م۵ • ۵ / ۱ ا ۱ ۱ )  | rir        |
| مفتاح السعادة                 | أبو العباس أحمد ابن العريف (م٢ ٢٢ / ١١١١)   | ۲١         |
| مفتاح الفلاح                  | أبوالفضل بن عطاءالله الأسكندري              | 110        |
|                               | (م ۹ ۵۰ / ۲۰۰۹)                             |            |
| منازل السائرينإلى الحق المبين | أبو إسماعيل عبدالله بن محمد الأنصاري الهروي | 121        |
| المعروف مقامات الهروي         | (م ۲۸۱ / ۲۸۹ )                              |            |
| المنقذمن الضلال               | أبو حامد محمد الغزالي (م٥ • ٥ / ١ / ١ / ١)  | rir        |
| منهاج العابلين                | أبو حامد محمد الغز الي (م۵ • ۵ / ۱ ا ۱۱ )   | ۵۹         |
| الموطا                        | أبو عبدالله مالك بن أنس (م٩ ١٢ /٢٨٥)        | I+A        |
| النفخ والتسوية                | أبو حامد محمد الغزالي (م٥ • ٥ / ١ / ١ / ١)  | r 1 r      |
| النهر (مختصر البحر المحيط)    | أبو حيان محمد الغرناطي الأندلسي             | ***        |
|                               | (م ۲۵۵/ ۱۳۴۲)                               |            |
|                               |                                             |            |

# (۲۷۰)

# فهرس المصادر

أحكام القرآن: ابن العربي، أبوبكر محمد بن عبدالله (م ٢٣ ٥)، تحقيق: البجاوي،على محمد ، عيسيٰ البابي الحلبي وشركاء ٥، القاهر ة، مصر، الطبعة الثانيه، ١٣٨٧ /٢٤ ١٩ إحياء علوم اللين: الغز الي، محمد بن محمد (م ۵ • ۵ هج)، دارالشعب،القاهرة، مصر آداب النفوس : المحاسبي، أبو عبدالله الحارث بن أسد (م ٢٢٠ هج)، دار الجيل، بيروت،لبنان، ٨ • ٢٢ / ١٩٨٧ ا إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري: القسطلاني، شهاب اللين أحمد بن محمد (م ٢٣ ٩هج)، تحقيق: محمد عبدالعزيز الخالدي، دارالكتب العلمية، الطبعة الاولى، ٢ ٩٩٩ الإستيعاب في أسماء الأصحاب : ابـن عبدالبر، يوسف بن عبدالله النمري (م ٢٢٣ هج)، (طبعت على هامش "الإصابة")، مطبعة السعادة، مصر، الطبعة الاولى، ١٣٥٨ /١٣٩٩ أسد الغابة في معرفة الصحابة : ابن الأثير ، على ابن محمد (م • ١٣ هج)، المكتبة الاسلامية، [الرياض؟]، 1940 الإصابة في تمييز الصحابة: العسقلاني، ابن حجر (٨٥ ٨هج) (وبهامشه "ا لإستيعاب في أسماءالأصحاب")، مطبعة السعاده، مصر، الطبعة الاولى، ١٣٥٨ / ١٩٣٩ ألاعلام: خير اللين الزركلي، بيروت، لبنان،الطبعة الثالثة، ١٩ ٢٩ الأعلام: خير اللين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ٩٨٠ ا الاكتفاء في مغازي رسول الله والثلاثة الخلفاء : الكلاعي، أبو الربيع سليمان بن موسى الأندلسي (م٢٣٣ هج)، مكتبه الخانجي، القاهرة، ١٣٨٩ / ١٩٤٠ إيضاح المكنون في الليل على كشف الظنون: البغدادي، إسماعيل باشا ابن محمد أمين الباباني، (م ١٣٣٩ هج)، استانبول، الطبعة الثانية، ٢٢ / ١٩٣٤ / ١٩٣٤ البحر الزحاد المسمى مسند البزاز : أبو بكر أحمدبن عمرو بن عبدالخالق العتكي المعروف بالبزاز (م ٢٩٢ هج)، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٣٢٢ /٣٠ • ٢ البداية والنهاية : ابن كثير، ابوالفداء الحافظ (م ٤٢٢ هج)، مكتبة المعارف، بيروت، الطبعة الاولي، ١٩٢٢ ا بستان العارفين: النووي، يحي بن شرف (م ٢٧٢ هج)، دارالكتاب العربي، بيروت، الطبعة الاولي، ٥ • ١٢ / ١٩٨٥ بغية الوعاة: السيوطي،جلال الدين عبدالرحمن (م ١ ١ ٩ هج)، تحقيق : أبوالفضل إبراهيم، استنابول، ١ ٩٣ ١ بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة : السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن (م ١ ١ ٩ هج)، مطبعة السعادة،

القاهرة، مصر، ٢٢٢ هج

تراريخ الإسلام و طبقات المشاهير والأعلام : المذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان (م ۵، ۲۷ هج)، تحقيق: القدسي، حسام الذين، مطبعة المدنى، القاهرة، مصر، ١٩٢٧

تاريخ بغلاد: الخطيب البغلادي، ابوبكر، أحمد بن علي (م ٣٢٣ هج)، دارالكتاب العربي، بيروت، لبنان، ٢٩ ٢ هـ. تحصيل التعرف في معرفة الفقه و التصوف: عبد الحق محدث الـدهلوي، مترجم: محمد عبدالحكيم شرف القادري، المكتبة القادرية، لاهور، ١٣٣١ / ٢٠٠٠

<u>تذكرة الحفاظ</u>: الذهبي، شمس المين محمد ابن أحمد (م ٢٨ هج)، مطبعة مجلس دائرة المعارف، حيدرآباد الدكن، الطبعة الاولى، ١٣٣٣ . ١٣٣۴ هج

الترغيب والترهيب: المنذري، زكي اللين عبدالعظيم بن عبدالقوي (م ٢٥٢ هج)، دار الحليث، القاهرة، مصر التشوف إلى رجال التصوف و أخبار أبي العباس السبتي: ابن الزيات، أبو يعقوب يوسف بن يحي التادلي (م ١٤٢ هج)، تسحقيق أحمد التوفيق، منشورات كلية الأدب والعلوم الإنسانية، جامعه محمد الخامس، دياط، ٢٣٠ / ١٩٨٣ ا

تـلبيس إبليس : ابـن الـجـوزي، جـمال الـدين أبو الفرج عبدالرحمن (م ٥٩كمم)، تحقيق: السيد الجميل، دارالكتاب العربي، بيروت، الطبعة الاولي، ٢٠٠٥ /١٩٨٥

التمهيد لما في الموطا من المعاني والأسانيد : ابن عبدالبر ، أبو عمر يوسف بن عبدالله ابن محمد النمري . القرطبي (م ٢٢٣ هج)، تحقيق : سعيد أحمد اعر اب، الطبعة المغربية ، ١٠ / ١ / ٩٩ ا

تهيليب التهدليب : العسق لاني، ابن حجر (٨٥٢ه هج)، مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية، حيدرآبا دالدكن، الطبعة الأولى، ١٣٢٥ هج

جامع العلوم والحكم: ابن رجب الحنبلي، موسسه الرسالة، بيروت، الطبعة الثامنة، ١٩ /١٣ /٩ ٩٩

حاشية العلامة العملوي على شرح الإمام الزرقاني في فقه المالكي: العمدوي، على المالكي، دار الجيل، بيروت

حكم: ابن عطاء الله الاسكندري(م ٩ + 4) مع <u>شرح</u> زروق، أحمد، تحقيق: عبدالحليم محمود و محمود بن الشريف، داراليصائر، القاهر ة، ١٣٢٥ /٢٠ •٢

حلية الأولياء و طبقات الأصفياء: الأصفهاني، أبو نعيم (م ٣٣٠ هج)، مطبعة السعادة، القاهرة، مصر، الطبعة الاولى، ١٥١١هج

المدرر الكامنة في أعيان المئة الثامنة : العسقلاني، ابن حجر (م ٨٥٢ هج)، تحقيق: محمد سيد جا دالحق، دارالكتب الحديثية، عابدين،القاهرة، مصر، الطبعة الثانية، ١٣٨٥ / ٢٢ ٩ ا

در قالأسرار و تحفة الأبرار : ابن الصباغ الحميري، المكتبة الأزهرية للتراث، القاهرة، مصر، ١ • • ٢

### (۲۸۲)

درة الجمال في غرة أسما ءالرجال : أبوالعباس أحمد بن محمد المكناسي (٢٥ • ١ هج)، تحقيق: مصطفى عبدالقادر عطاء، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ٢٢٣ ١ / ٢ • • ٢

<u>دول الإسلام</u>: أبو عبمانله شممس المدين الملغبي (م ٢٨ هج)، مطبعة مجلس دائرة المعارف، حيدوآبا د الدكن، الطبعة الاولى، ١٣٣٧ هج

الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب : برهان الدين إبراهيم ابن علي بن فرحو ن المالكي (م ۹۹ ۵ هج)، وبهامشه "كتاب نيل الابتهاج بتطريز الديباج لأحمد بابا"، دار الكتب العلميه، بيروت، لبنان، ۹۸ ۹ ا ديوان أبي الفتح البستي : البستي، أبو الفتح علي بن محمد (م ۹۰ "هج)، تحقيق : درية الخطيب و لطفي الصقال، مجمع اللغة العربية، دمشق، ۱۰ ۲۰ / ۱۹۸۹

الرسالة الششترية أو الرسالة العلمية في التصوف: أبوالحسن الششتري (٢٢٨ هج)، تلخيص : أبوعثمان بن ليون التجيبي (٢٥٠ هج) تحت عنوان "الإنالة العلمية في الرسالة العلمية في طريق المتجر دين من الصوفية"، تحقيق: محمد العدلوني الأدريسي، دارالنقافة، دار البيضاء، الطبعة الاولي، ٢٠٠٣

الرسالة القشيرية : الـقشيري، عبـدالكـريـم بـن هـوازن (م ٢٥ هـج)، مطبـعة السعادة، القاهرة، مصر، ١٢٨٣ ا هج ١٢٨٢ ا هج

<u>رسالة القيرواني</u>: ابن أبي زيد القيرواني، عبدالله (م ٣٨٢ هج)، مطبعة مصطفى البابي الحلبي و أولاده،القاهرة، مصر، الطبعة الثانيه، ١٣٢٨ /١٣٩٩

رسالة المسترشئين: المحاسبي، أبو عبدالله الحارث بن أسد (م ٢٣٠ هج)، موسسه الرسالة، بيروت، ١٣٩ /١٤٤ ا الرعاية لحقوق الله : ١٩٩٠ /١٩٤٠

الروض الأنف، في تفسير ما اشتمل عليه حليث السيرة النبوية لابن هشام: السهيلي، عبدالرحمن بن عبدالله (م ١٩٥٨هج)، (ومعه السيرة النبوية للإمام ابن إسحاق)، دار الكتب الحديثية، عابدين، القاهرة، مصر، ١٩٢٧ روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات : محمد باقر الموسوي الخوانساري (م ١٣ ١٣هج)، المطبعة الحيدرية، طهران، ١٣٩٩هج

<u>سنن ابن ماجه :</u> ابـن ماجه، محمد بن يزيدالقزويني (٢٢٥ ٣هج)، دار السلام للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعه الثانيه، ١٩٩٩

<u>سنن أبي داؤد</u>: أبو داؤد سليمان بن أشعث(٢٥٥مج)، دارالسلام للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعه الثانيه، ٩٩٩ ا <u>سنن الترمذي</u>: الترمذي، محمد بن عيسى(م ٢٤٩هج)، دارالسلام للنشر و التوزيع، الرياض، الطبعه الثانيه، ١٩٩٩ ا

سنن المارمي: المارمي، أبو محمد عبدالله بن عبدالرحمن (٢٥٥ هج) دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان

### (۲۸۳)

<u>سنن النسائي</u> : الـنسـائي، أحمد بن شعيب (م ٣ • ٣هج)، دارالسلام للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعه الثانيه، ١٩٩٩ ع

سير أعلام النبلاء : المذهبي، شمس اللين محمد بن أحمد بن عثمان (٢٨ ـ هج)، دار الفكر، بيروت، لبنان. الطبعة الاولى، ١٢/ ١/ ١٩٩

<u>شجرة النور الزكية، في طبقات المالكية</u>: مخلوف، محمد بن محمد (م ١٣٦٠ هج)، القاهرة، مصر، ١٣٢٩هج

<u>شجرة النور الزكية في طبقات المالكية</u>: مخلوف، محمد بن محمد (م ١٣٢٠ هج)، تحقيق: الدكتو رعلي عمر، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، الطبعة الاولى، ١٣٢٨ / / ٢٠٠٧

<u>شدنرات الذهب في أخبار من ذهب</u>: ابـن الـعماد الحنبلي، أبو الفلاح عبدالحي (م ١٠٨٩)، المكتبة التجاري للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان

<u>شرح إحقاق الحق :</u> الششتري، نور الله الحسيني المرعشي (م١١.١٠) تعليق: شهاب الدين الحسيني المرعشي النجفي، منشورات مكتبه آية الله العظمي المرعشي، قم، ايران، ٢٠٩١/٨٥٨ ١٩٨٢

<u>شرح الزروق لرسالة ابن أبي زيد القيرواني</u> : زروق، أحمد بن علي البرنسي (م ۹۹۹ هج)، مطبعة الجمالية، القاهرة، مصر، ۲ ۱۳۳ / ۱۹۱

شرح عين العلم و زين الحلم للبلخي،عثمان بن محمد الدمشقي(م ٣٣٠هج): القاري، الملاعلي بن محمد سلطان (م ٢ ١ • ١ هج )،تصحيح: محمد منير الدمشقي، ادار فالطباعة المنيرية، القاهرة، ١ ٣٣٥

<u>شعب الإيمان</u> : ابو بكر أحمد بن الحسين البيهقي (م ٣٥٨هج)، تحقيق : محمد سعيد بسيوني زعلول، دارالكتب العلمية، الطبعة الاولي، ١٩٩٢

<u>صحيح البخاري</u>: البخاري، محمد بن إسماعيـل (٢٥ ٢٥)، دارالسـلام للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الثانية، ١٩٩٩ء

<u>صحيح مسلم</u> : مسلم بن الحجاج القشيري (م ٢١ ٢)، دارالسلام للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الثانية، ١٩٩٩ء

صفة الصفوة: ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبدالرحمن (م ٥ ٩ ۵ م)، مطبعة مجلس دائرة المعارف. حيدرآبا د الدكن، الطبعة الاولى، ١٣٥٥ هج

<u>الـضوءالامع لأهل القرن التاسع</u> : السـخـاوي، شمس المئين محمد بن عبدالرحمن (٢٥ • ٩هج)، منشورات دار مكتبه الحياة، بيروت، لبنان، ١٩٢٢ ا

طبقات الأولياء: ابـن الملقن، سراج اللين أبو حفض عمر بن علي المصري (م ٨ • ٨ هج)، مكتبه الخانجي، القاهرة، مطبعة دارالتاليف، الطبعة الاولي، ١٣٩٣ / ١٩٢٢ طبقات الشاذلية الكبرى، المسمى جامع الكرامات العلية في طبقات السادة الشاذلية : الكوهن، حسن ابن محمد الفاسي، مصر، ٣٣/٤ ا هج

طبيقات الشافعه الكبري : السبيكي، تماج المدين تقي المدين عبد الوهاب بن على (م ا 22هج)، عيسى البابي الحلبي/ دار الأحياء الكتب العربية، القاهره. [ ١٩٨٨ ؟]

طبقات الشافعية : المعشقي، أبوبكر بن أحمد بن محمد بن عمر بن محمد تقي المين ابن قاضي شهبة (م ١ ٨٥هج)، تحقيق: عبدالعليم خان، مطبعة مجلس دائرة المعار ف العثمانية، حيدرآبا د الدكن، الطبعة الاولى، ١٣٩٨ /١٧٤٩ طبقات الشافعية : الحسيني، أبو بكر هداية الله (م ١٣ • ١ هج)، تحقيق : عادل نو نهيض، منشو رات دار الآفاق الجديدة، بيروت، الطبعة الثالثة، ٢ - ١٣ / ١٩٩

طبيقات الصوفية : السلمي، أبو عبدالرحمن (م ٢١٢ هج)، تحقيق: نو رالدين شريبه، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، الطبعة الثانية، ٢٩ ١٩

الطبقات الكبرى:لواقح الأنوارفي طبقات الأخيار : الشعراني، عبدالوهاب بن أحمد (م ٩٤٣هج)، مكتبة الآدآب، القاهر ة، مصر ، ١٩٩٣

الطبقات الكبير : ابن سعد، محمد (م ۲۳۰هج)، منشورات موسسه النصر، طهران، + ۱۹۷

عندة المريد الصادق : زروق، أحمد (م٩٩ ٨هج)، تحقيق: إدريس عزوزي، مطبعة فضالة، المغرب، ١٩٩٩/١٩١٩

<u>عوارف المعارف :</u> السهرور دي، عبدالقاهر بن عبدالله (م ٢٣ ٥هج)، دارالكتاب العربي، بيروت، لبنان، الطبعة الاولى، ٢ ٢ ٩ ١

غبطة الناظر في الترجمة الشيخ عبدالقادر : العسقلاني، ابن حجر (م ۲۵۲ هج)، (طبع في مجموعة الكتب باسم السفينة القادرية للشيخ عبدالقادر الجيلاني)، منشورات محمد علي بيضون، دارالكتب العلمية، بيروت، الطبعة الاولى، ۲۰۱۵/۱۳۲۵

الفتح الرباني والفيض الرحماني: الجيلاني،عبـدالقادر (ما ٢ ۵ هج)، دارالكتب العلمية، بيروت، الطبعة. الاولى، ١٣٠٣/ ١٨ هـ ١

<u>فنوح الغيب</u>: الجيلاني، عبدالقادر(ما ٢ ۵ هج)، تحقيق: محمد سالم البواب، دارالالباب، دمشق، ١٩٨٢ <u>الفتوحات المكية</u>: ابـن الـعربـي، أبو بكر محي المين محمد بن علي الحاتمي (م ٢٣٨ هج)، تحقيق: أحمد شمس الدين، دارالكتب العلمية ، بيروت، لبنان، الطبعة الاولى، ٢ ١٣٢ / ١٩٩٩

الفتوحات الهية في شرح المباحث الأصلية : ابن عجيبة، أحمد ابن محمد (م ٢٢٣ ا هج)، تحقيق: الدكتور محمد عبدالرحمن الأويسي، اليمامه للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق، الطبعة الاولى، ٩٩٨ ا

### (۲۸۵)

<u>فوات الوفيات</u>: محمد بن شاكر الكتبي (م ٢٣ ـ لاهج)، تحقيق: إحسان عباس، دارصادر، بيروت فيض القلير شرح الجامع الصغير : المناوي، محمد عبدالروف ، دارالفكر، بيروت، الطبعة الثانية، ١ ١٩٢ / ١٩٤ ا <u>قـوت الـقـلوب في معاملة المحبوب</u> : أبـو طـالـب الـمكي، محمد بن علي(م ٢ ٨ ٣هج)، دار صادر، بيروت،

الطبعة الأولى، ٩٩٩٩

الكامل في التاريخ : ابن الأثير، محمدبن محمدبن عبدالكريم الشيباني (م٢٣٠ هج)، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، ١٣٨٧ /١٢ ١٩

كتاب آداب المريدين: السهرور دي، أبو النجيب ضياء الدين عبد القاهر ابن عبد الله (م٢٣ ۵ هج)، تحقيق: مناهم ملسن، معهد الدراسات آسياً و افريقه، الجامعة هبريو، يروشلم، ٩٤ ١

كتباب بهجة الأسرار في معدن الأنوار: الشيطنوفي، نورالدين أبوالحسن علي بن يوسف (م ١٣ كهج)، مطبعة الدولة التونسية، ٢٠ ١٣

كتاب خلاصة الأحكام : النووي، يحي بن شرف (م ٢٧٢ هج)، تحقيق: حسين إسماعيل الجمل، موسسه الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٨ /٢ /١٩٩٨

كتاب المؤهد ويليه كتاب الوقائق: عبدالله بـن مبـارك (م ١٨١ هـج)، تـحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٩٧٩

كتاب اللمع في التصوف : أبو نصر السراج، عبدالله بن على الطوسي (م ٢٨ مهم )، تحقيق: رنو لد الن نيكلسون، مطبعة لوزاق، لندن، ١٩٢٣

كشف المظنون عن أسامي الكتب والفنون : حاجي خليفه، مصطفى بن عبدالله الشهير بكاتب الجلبي (م ٢٤ ١٠ هج)، مكتبه الاسلامية والجعفري تبريزي، طهران، الطبعة الثالثه، ١٣٥٨ /١٩٥٢ ا

كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال: الهندي، علاء الدين علي المتقي بن حسام الدين (م ٩٧٥ هج)، دائرة المعارف العثمانية، حيدرآباد، ١٣٦٣ هج

الكواكب الدرية في تراجم السعادة الصوفية او طبقات المناوي الكبري: المناوي، عبدالرو ف ، تحقيق : عبد الحميد صالح حمدان، المكتبه الازهرية للتراث، القاهر ة، مصر ، ٩ ٩ ٩ ا

لسان الميزان : ابـن حـجـر الـعسـقلاني، أحمد بن علي (م ٨٥٢ هج)، مجلس دائرة المعارف النظامية، حيدرآباد الدكن، ١٣٢٩ هج

لطائف المنن : ابن عطاءالله السكندري (م ٩ • ٢هج)، تحقيق : عبدالحليم محمو د، مطبعة حسان، القاهرة، مصر، ١٩٢٣ ا

<u>مجابو الدعوة</u> : ابـن أبـي الـمُنيا، أبـوبـكـر عبدالله بن محمد بن عبيد القرشي (م ١ ٢٨هج)، تحقيق : محمد عبدالقادر عطا، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٩٨٢ المدخل : ابن الحاج ، أبي عبدالله محمدين محمد العبدري المالكي الفاسي (م ٣٧ هج)، تحقيق: توفيق حمدان، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٥ ٣ / ١٩٩٩ ا

المدونة الكبرى: الإمام مالك بن أنس الأصبحي، رواية الإمام سحنو ن عن ابن القاسم (م ٢٣٠هج)، مطبعة. السعادة، القاهرة، مصر، ١٣٢٣

المستدرك على الصحيحين في الحليث : المحاكم، أبو عبدالله محمد النيسابوري (م ٢٠٥ هج)، مكتبه و مطابع النصر الحديثية، الرياض، ١٩٢٨ ا

مسند الإمام أحمد بن حنيل: أحمد بن حنيل (م ٢٣١هج)، (و بهامشه منتخب كنز العمال في سنن الأقوال و الأفعال للمتقى الهندي ) دار صادر، بيروت، ٢٩ ١٩

مسند الإمام الشافعي: محمد بن إدريس الشافعي (م٣ • ٢هج)، تحقيق: السيديوسف علي الزواوي الحسني والسيد عزت العطار الحسيني، دارالكتب العلمية، بيروت، ١٣٧٠ / ١٩٥ ا

مسندالفر دوس : المنيلمي، أبو منصور شهر داربن شير ويه الهمذاني (م ۵۵۸ هج)، تحقيق: محمد سعيد بسيوني زعلول، دارالكتب العلمية، بير وت، لبنان

مصنف عبدالرزاق: الصنعاني، أبو بكر عبدالرزاق بن همام (م ١١ ٢هج)، تحقيق: حبيب الرحمن الاعظمي، المكتب الاسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ٣٠ ٣٠ ١٩٨٣ ا

معجم البلدان : الحموي، شهاب اللين ياقوت بن عبد الله (م ٢٢ ٢ هج)، مطبعة السعادة، القاهره، مصر، ١٣٢٣ . ١٣٢٥ هج

المعجم الكبير : الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد (م ٢٠ ٣هج)، تحقيق: حمدي عبدالمجيد السلفي، مطبعة الزهراء الحديثة، الطبعة الثانية، موصل، ١٩٨٣.٩٢

معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع : أبو عبيدة عبدالله بن عبدالعزيز الأندلسي (م ٣٨٧)، مطبعة لجنة التاليف والترجمة والنشر، القاهرة، مصر، الطبعة الاولى، ٩٣٥ ا

معجم المؤلفين تراجم مصنفي الكتب العربية : كحاله، عمر رضا ، مطبعة الترقي، دمشق، ٤٩ / ٣٠ ١٩ ا

مفتاح السعادة، و مصباح السيادة : طاش كبرى زاده أحمد بن مصطفى (م ٢٨ هج)، مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية، حيدرآبا دالدكن، ٢٣ ٩ هج

مفتاح الفلاح و مصباح الأرواح : ابـن عـطـاء الله الأسكندري (م ٩ + 2 هج)، تحقيق: محمد للطيب بن بهاء الدين الهندي، دارالفر فور، مطبعة الشام، دمشق، الطبعة الاولي، ١٣٢١ / • • ٢

الموط : مالك بـن أنـس (م 24 ا هـج)، تـحقيق: بشار عوا دمعروف دارالغرب الاسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤ / ١٢ / ١٩٩٧ مينزان الإعتدال في نقدالرجال : المذهبي، شمس الدين محمد ابن أحمد (م ٢٨ههج)، تحقيق : البجاوي. على محمد، دار المعرفة، بيروت، ٩٤٩٩

النبوغ المغربي في الأدب العربي: كنون، عبد الله الحسني، تطوان،المغرب، ٣٥٤ اهج

نتائيج الأفكار القيدسية في بيان معاني شرح الرسالة القشيرية: زكريا بـن محمد الأنصاري (۹۲۲ هج)، تحقيق: عبدالوارث محمد على، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الاولى، ۲۰۰۰/۱۳۲۰

المنجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة : ابن تغري بردي، يوسف (م ٢٢هج) ، و زارة النقافة و الإرشاد القومي، [ ٢ - ١٩٢٠]

<u>نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب</u> : الـمقـري، أحـمد بن محمد التلمساني (م ۲ ۲ ۰ ۱ هج)، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ۱۳۸۸/۱۳۸۸

نيسل الابتهاج بتطريز الليباج : التنبكتي، أبو العباس أحمد بابا بن احمد (م ٣٦ • اهج)، (طبع على هامش. "الليباج المذهب") دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، ٩٩ ٩ ا

وفيات الأعيان وانباء ابناء الزمان: ابن خلكان، شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر (م ۲۸۱ هج)، مطبعة السعادة، القاهرة، الطبعة الاولى، ۲۷ ۲۷ / ۱۹۴۸ ا

هدية العارفين في أسماء المؤلفين و آثار المصنفين: إسماعيل باشا البغدادي، استانبول، ۵۵. ۱۹۹۱ <u>Mahasin al-Majalis</u>: Ibn al-Arif Ahmad bin Muhammad(d. 536), translated by William Elliot and Adnan K. Abdulla, Avebury publishing company limited, England, First edition, 1980

The Book of Illumination: Kitab al-Tanwir fi Isqat al-Tadbir by Ibn Ata Allah Al-Iskandari (d. 709), translated by Kugle, Scott, Louisville, Ky. : Fons Vitae, 2005.

The Way of Abu Madyan: Abu Madyan Shuayb, (d. 594), compiled and translated by Cornell, Vincent J., The Islamic Texts Society, Cambridge, 1996